LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

" LA COMUNIDAD INTERNACIONAL
EN EL PENSAMIENTO DE PIO XII ¢4

José L. Bruno(*¥)

* El presente estudio ha sido extraido de un libro que tenemos en prepa-
racion sobre El Pensamiento Politico y Social de Pio XII,

** Diplomatico y Doctor en Derecho y Ciencias Sociales, egresado de la
Facultad de Derecho de Montevideo (Uruguay). Ex Profesor de Derecho Consti-
tucional de la misma Facultad y de la Escuela Superior de Comando Aéreo del
Uruguay. Ministto de la Embajada del Uruguay en la Repiiblica Argentina® Re-
presentante Suplente del Uruguay en el Comité Intergubernamental Coordinador
de los Paises de la Cuenca del Plata. Autor de libros y articulos histéricos, diplo-
midticos y juridicos publicados en las principales revistas especializadas de Uru-
guay y Argentina. Miembro de numerosas instituciones cientificas y culturales
de Argentina y Uruguay.



62 - LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

I. La Iglesia y sus primeras preocupaciones por la Comunidad Inter-
nacional, Vitoria — Suarez — Taparelli.

La forma politica de las “‘organizaciones internacionales”, no
comienza evidentemente a tomar un cariz institucional hasta la apa-
ricion de las modemas “naciones-estados™.

Sin embargo, la escuela teologico-juridica creada en Espafia por
¢l dominico Fray Francisco de Vitoria (1480-1546), universalmente
reconocido como el fundador del Derecho Internacional Pablico por
sus dos obras De Indis v De Jure belli, encard con sabiduria cristiana
el problema de las relaciones internacionales, aunque limitado a los
derechos y deberes de los espafioles y de los indigenas de Ameérica,
constituyéndose en una de las primeras preocupaciones organicas de
la Iglesia en relacion a la Comunidad Intemacional.

El Padre Vitona, que entre los afios de 1526 y 1546 explico la
Catedra de Teologia en la Universidad de Salamanca, dedico parte
preeminente de su espiritu, su gran intuicion légica y su actividad
creadora, a dilucidar los peculiares problemas que en la época suscita-
ba la conquista y colonizacion de las Indias. En sus cbras citadas,
analizo juridicamente las consecuencias del descubrimiento, en rela-
cion con la soberania politica y los titulos para la actuacién de los
espanoles en la tierra conquistada.

Asentd, asimismo, los cincones para juzgar cuindo la guerra es
Justa € injusta y cudndo son justos o injustos !os actos de los belige-
rantes, en especial de los vencedores.1

Sus principios entonces innovadores, basados en elementos de
fuente romana y en la filosofia tomista, consideraron el fin dual del
hombre, natural y sobrenatural, la doble calidad de los bienes huma-
nos, mateniales y espirituales, las dos vidas: la del alma y la terrena.
En un sistema cosmico armonizd la ley eterna, la ley natural, la ley
humana y la ley divina. Fray Francisco de Vitoria dio nacimiento a
su propia disciplina racional del Derecho de Gentes —Jus inter gen-
tes— y fue, sin duda, ¢l mas destacado precursor del moderno Dere-
cho Internacional,?

El Derecho de Gentes, se ubica, en su concepcidn, en relacion
con el derecho natural y el positivo,

Respecto del civil, se dice que “no solo tiene fuerza de ley por
el pacto y comercio de los hombres, sino que tiene verdadera fuerza
de l=y. El orbe todo, que en cierta manera forma una repiiblica, tiene
el poder de dar leyes justas y a rodos convenientes, como son las del



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 63

Derecho de Gentes. Y ninguna naciton puede creerse menos obligada
al Derecho de Gentes porque esta dado con la autoridad de todo el
orbe’.

En la concepcion vitoriana de una gran sociedad humana, de
molde cristiano, se encuentra el germen de la nocion de Comunidad
juridica internacional,

La idea de interdependencia interestatal — no de dependencia—,
regida por derechos y deberes, estuvo intimamente vinculada al pen-
samiento de Vitoria.

El célebre maestro de Salamanca desarrollo la teoria de un jus
comunicationis y de un jus commercii como para el derecho natural.
Ambos, el derecho de comunicacion o intercambio espiritual y mate-
rial y el de igualdad de acceso al comercio, no podrian ser coartados.
De estas proposiciones referidas a las relaciones entre espafioles vy
americanos, se inferia que éstos no podrian negar a aquéllos lo que
c¢ra aceptado por los pueblos cristianos, siempre que no se efectuasen
aaros a la patria y bienes de los indigenas.

Reconocid Vitoria que la guerra, motivada por la violacion de
un derecho, en definitiva era justa y admitio que el fin de una guerra
justa era la paz y la seguridad. Pero, aun tratandose de una guerra

justificada, habria de llegarse a ella como ultimo recurso. Iniciadas
las acciones bélicas, éstas debian limitarse a lo estrictamente indis-
pensable, puesto que el fin por lograrse era la consecucion del dere-
cho ala defensa de la patria y en forma alguna, la ruina y destruccion
de la nacion enemiga.

El vencedor, terminadas las hostilidades, habria de usar del
triunfo con moderacion y modestia cristianas.

Con animo justiciero y democritico, agregaba en De jure belli,
una apreciacion en que responsabilizaba de las causas de las guerras a
los principes: “Mayormente que las mas de las veces entre los cristia-
nos, toda la culpa es de los principes. Porque los subditos pelean por
sus principes de buena fe y es una iniquidad que, como dice el poeta,
paguen los aqueos los delitos de sus reyes”.

Al analizar juridicamente las bulas de Alejandro VI, infiere que,
al no ser el Papa dominus orbe en lo temporal, sino que a él compete
lo vinculado a los bienes espirituales y a la difusion del Evangelio,
no daban sus bulas otro derecho a los espafioles que la de ser misio-
neros de la fe, como mandatarios del Pontifice en las tierras por el
sefialadas. Reconocia a la Sede Apostolica una funcion misionera



64 - LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

internacional en los territorios que dominaban ambas monarquias
ibéricas,

Los fundamentos del futuro Derecho Internacional asentados
por Fray Vitona —renovador de la escolastica espafiola-- tuvieron
después en el Padre Francisco de Suarez —jesuita (1548-1617)— un
verdadero sistematizador. Con su magna obra De Legibus ac Deo le-
gislatore, ejercio, sin duda, una decidida y abierta influencia sobre las
ideas de Hugo Groccio —internacionalista holandés— que fue, en defi-
nitiva, el primer sistematizador en sentido riguroso de la expresién
del Derecho de Gentes.

El Padre Suarez sigui6 firmemente los principios expuestos por
el Padre Vitoria, culminando con ¢l la llamada Escuela Teologal ju-
ridica espafiola. Para Sudrez, el jus gentium participa de la estructura
filoséfica del Derecho Natural; es una ley de los estados que
son instituciones humanas; es voluntario y esta sujeto a las decisiones
de la mayoria. Agregaba que ese derecho se crea en virtud de la expe-
riencia, consuetudinariamente, y que la justicia —en lo nacional y lo
internacional— ha de basarse en el derecho natural. Al referirse a los
indigenas americanos, expuso Suérez el criterio de que la fe cristiana
no debia imponérseles por la fuerza, aunque admitié que la libertad
de predicarla correspondia ser defendida por medio de las armas.®

Sudrez, como otros teorizadores politicos jesuitas, atribuia al
Pontifice un poder indirecto sobre los gobernantes en materia espiri-
tual, y rechazaba la teoria de que el poder civil emanase de aquél,
Segun su interpretacion filoséfica del Derecho, entendia que la vali-
dez juridica del poder politico provenia de la voluntad del pueblo
—del consentimiento de los gobemados—~ siendo su origen secular.
Por este camino, se desvirtuaba el absolutismo regio: la doctrina de
que los gobemantes reciben su autoridad politica de Dios, frente al
cual son Unicamente responsables. .

Después de estos dos teorizadores catdlicos del Derecho Inter-
nacional sera preciso esperar casi hasta el 8iglo XIX para volver a en-
contrar un tedlogo de la Iglesia Catélica que plantee de nuevo el pro-
blema moral de la Comunidad Internacional con alcances y rigor
cientifico, Este te6logo fue el jesuita italiano Taparelli d’Azeglio, que
vivio entre los aflos de 1798 y 1862.4

Escribio Taparelli: “Hemos visto que la guerra es lucha de so-
ciedades o lucha publica y debe tener lugar por orden de la autori-
dad suprema y que las autoridades supremas de las sociedades miem-
bros tienen derecho a hacer la guerra, puesto que la sociedad que las



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 65

comprende no ha alcanzado el perfeccionamiento moral, intelectual
y material que era necesario para regular la justicia entre las socieda-
des reunidas. Asi, hasta que la etnarquia® no esté justa y sélidamente
constituida, las naciones podran licitamente hacer valer sus derechos
a la guerra.

Pero esto es un estado de transicion; se ve claramente que la so-
cidad etnarquica, como cualquier otra, debe naturalmente querer
que el derecho reine entre sus miembros y no la fuerza.

En la etnarquia bien counstituida, la guerra no podra concebirse
mas que entre una nacion que viola el orden y oprime a sus vecinos
y la autoridad etnarquica suprema, con la ayuda de las naciones aso-
ciadas”.

Se ha afirmado con razén® que el principal mérito de Taparelli
fue el de haber dejado bien en clarg la relacion entre el derecho de
guerra de los Estados y la insuficiente organizacion de la sociedad in-
termacional. Todos los tedlogos posteriores se inspiraron en su famo-
sa obra: Saggio teoretico di diritto naturale publicada en el afio 1843.

Ya en el siglo XX, el Padre de La Briére —cuya obra hemos ci-
tado en Nota {1)— tanto como el Padre Delos o Bruno de Solanges vy,
sobre todo y en especial, el Papa Pio XII, son tributarios de la in-
fluencia directa de Taparelli. Las tesis catolicas de que la guerra ejer-
ce una “‘funcion de sustitucion” viene del pensamiento de Taparelli,
asi como la fecunda idea que tenia Su Santidad Pio XII de que sélo
las instituciones internacionales salidamente constituidas pueden per-
mitir a la humanidad escapar a la pretendida necesidad de la guerra
como fendmeno historico irreversible,

Cuando a fines del siglo pasado y principios del actual, la orga-
nizacion intemacional comienza a tomar forma juridica, intervienen
entonces los Soberanos Pontifices continuando las viejas tradiciones
de la Iglesia Catolica, sosteniendo las ideas que ponen en guardia con-
tra las soluciones peligrosas en materia de Comunidad Internacional.
Conviene recordar en cse sentido —entre otros— la posicion tomada
por Leon XIII en los preparativos de la I Conferencia de La Haya
(1899). Es preciso tambien sefalar la famosa Carta de su Santidad
Benedicto XV a los beligerantes de la Primera Guerra Mundial del 1°
de agosto de 19177 y las reiteradas e inteligentes intervenciones del
Papa Pio XI contra el nacional socialismo alemin, el racismo, el fas-
cismo italiano y el comunismo soviético.,



66 - LAIGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

11.Pio XII, el Pastor Angelicus

Pio XII —nacido Eugenio Pacelli (2 de marzo de 1876 - 9 de oc-
tubre de 1958)— fue --entre todos los Papas del Siglo XX hasta su
entronizacion—, a nuestro juicio, el de pensamiento mas Hcido vy
completo.

Su poderosisima personalidad y su cultura impresionante prosi-
guen aun hoy su magisterio.® Le toco vivir un tiempo cruel, de gue-
iras y subversiones. El mismo afio de su elecciéon papal (2 de marzo
de 1939) estallo, pocos meses después, la feroz Segunda Guerra Mun-
dial. A través de esta gran guerra y del advenimiento de la dictadura
y la tirania, trabaj6 incesantemente por la paz y la libertad de la hu-
manidad. -

De su obra vastisima, de su claro y siempre actual pensamiento
politico v de su concepcién de la Comunidad Internacional, nos
ocuparemos brevemente en las lineas que siguen, aunque puede de-
cirse que no ha habido actividad humana de importancia que haya
quedado fuera de su preocupacién de Padre Comun.

Casi un millar de documentos, escritos y verbales, son el me-
jor testimonio de esa preocupacion doctrinaria. En ellos, los pringci-
pios eternos del Cristianismo se proyectan certeramente sobre hechos
y cosas de nuestros dias, disipando dudas y errores, apuntando peli-
gros, sefialando caminos seguros por seguir.

Algin dia mostrara la historia la influencia ejercida en el mundo

por los poderosos Mensajes de Navidad y las numerosas alocuciones
de 8.8. Pio XII.

Ante la Segunda Guerra Mundial, el Pastor Angelicus —su sobre-
nombre mistico— se vio asimismo como testigo de la paz. En los seis
afios de guerra no ceso Pio XII de apelar a la conciencia de los Go-
biernos y del mundo para hallar una solucion que devolviera la paz
al universo. Sus discursos durante estos afios y en especial, los famo-
sos Mensajes de Navidad dieron testimonio de la preocupacién pen-
tificia por manifestar a los hombres —ademas de las exigencias cris-
tianas— los derechos y deberes de su propia naturaleza.,

En otro ambito, la guerra plante6 a Pio XII dramaticos proble-
mas de Gobierno. La Iglesia Catolica, dia a dia, era empujada —espe-
cialmente en Alemania— a un cenflicto evidente con el régimen nazi.
La situacion en la Italia fascista no era muy diferente, Mientras tan-
to, la Rusia comunista manifestzba abicrtamente sus propositos de
ateismo publico y progresivo. Al mismo tiempo, ocurria en media



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 67

Europa la hecatombe antisemita con sus millones de victimas. No
seria justo decir que Pio XII estuviera por encima de todo este desas-
tre; al contrario, golpeaba a las puertas de Su Santidad y conmovia
su corazon de Padre Comun,

Si los motivos de todas sus ‘decisiones no son aun del todo evi-
dentes, de lo que no se le podra acusar nunca es de indiferencia v,
mucho menos, de calculo y connivencia.

Jamas perdio la confianza en el futuro, ni dejo de creer en la
capacidad del ser humano para salir, con ayuda divina, de aquel
abismo en el que se encontraba sumido.!®

En la segunda parte de su pontificado, finalizada ya la Segunda
Guerra, Pio XII pudo dedicar la mayor parte de sus esfuerzos al Go-
biemo interno de la Iglesia, aunque ésta fue siempre su preocupa-
cion capital.

Un ejemplo importante de esto fue la cuestion biblica.

Ya en el afio 1943 —en plena guerra— se publico su Enciclica
Divino Afflante Spiritu, que consagraba definitivamente la aplicacion
al estudio del texto sagrado, los métodos modemnos de exégesis —tex-
tuales, literarios e historicos—, la preponderancia del sentido literal y
la libertad de investigacion exegetica.

Esta medida de Pio XII en el terreno de la liturgia catolica seria,
sin duda, preludio de muchas otras preparadas después de la guerra
por la publicacion de la Enciclica Mediator Dei (1947).

Todas las reformas litirgicas y de estudio de la cuestiéon bibli-
ca estaban presididas en Pio XII por ¢l principio de la necesaria adap-
tacion a los nuevos tiempos, por una parte, v de la verdad e inteligi-
bilidad de los ritos para los fieles, por otra.

Sin duda, éstos son los mismos principios que dominaran lue-
go, muchos afios después, las reformas definitivas del Concilio Vati-
cano II, y del cual —aunque pocas veces se menciono— Pio XII fue
Su primer gran precursor.

De este modo, la inspiracion que hoy se suele llamar “pastoral”,
comenzaba ya a producir sus resultados visibles bajo la inspiracion
del Papa Pio XIL Asi ha podido decir, con total precision, un autor
come Blair Kuyser en su libro Papa, concilio y mundo: *Eugenio
Pacelli tuvo la mision del arquitecto. Su nomsbre llenard por si solo
un capitulo entero de la historia contemporanea de la Iglesia; ha sido
un titan, un profeta, un conductor que ha trazado el proyecto para
un siglo de vida de los catolicos en €l mundo”. Sus numerosisimas
enciclicas, sus millones de discursos y alocuciones fueron esa gran



68 - LAIGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

—— e T ——

base de solidez que el Concilis Vaticano II precisaba. Jamas —se ha
sefialado con acierto- ningin Cencilio comenzd con mas serenidad
y menos tensiones interiores en la Iglesia: esa fue la obra de un hom-
bre llamado Pio XIL

Como indica Corbett!? —y en el mismo sentido Gontard!?—
los fermentos doctrinales que habrian de manifestarse en los debates
conciliares del Vaticano II, y en muchas inquietudes actuales, comen-
zaban en la época de Pio XII a remover 2l ambiente de una manera
que hoy parece ya casi timida e inocente. La respuesta pontificia a
estas manifestaciones fue diversa.

Mientras que una parte favorecialos estudios positivos y biblicos,
ofra se inclinaba a una mayor severidad en el plano especulativo y
moral. De aqui proceden dos de las Enciclicas doctrinales del Pontifi-
ce: Mystici Corpis (1943) y Humani Generis (1950). En la Enciclica
Menti Nostrae, también de 1950, dirigida al clero, se apreciaba ya
una corriente renovadora en el pensamiento referido a la formaciéon
y participacion del sacerdote en la vida modema.

Sin embargo, la fina y extraordinaria inteligencia de Pio XII,
su sentido pastoral, su noble deseo de hacer frente a las exigencias de
ios tiempos, hacen que el conjunto de su obra magistral —que es in-
mensamente rica— esté penetrada siempre por un gran dinamismo,
totalmente apto para enriquecer y evolucionar el pensamiento de la
Iglesia e influir decisivamente en é1.13

La culminacion de ese ministerio magisterial que ejercié sin du-
da Pio XII, fue especialmente sefialada por la definicién dogmatica
de la Asuncion de la Virgen el 1° de noviembre de 1950 en el curso
del Afio Santo. La inclusion de este dogma en el catilogo de las ver-
dades definitivas de la fe, fue uno de los grandes acontecimientos del
pontificado de Pio XIL

Como sefiala Gontard!?, mediante este dogma de la Asuncion
corporal de Maria, el Papa Pio XII extendia el manto protector de la
Madre de Dios sobre los desorientados feligreses del mundo y, mas
aun, sobre los ocultos creyentes de la ““Iglesia en Silencio”.

Al morir el Pastor Angelicus, el 9 de octubre de 1956, dejaba
una Iglesia acostumbrada a su personal estilo y al indudable carisma
de su persona, pero invitada por su extraordinario magisterio, y por
sus actos, a dar nuevos pasos hacia adelante,

Las circunstancias especiales por las que atraveso su pontificado
lievaron a Pio XII a elaborar con mas amplitud que sus predecesores
la enseiianza de la Iglesia sobre los principios que han de regir la Co-



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 69

munidad Intemnacional'®, y no ha tenido reparos, incluso, en interve-
nir sobre cuestiones de candente actualidad cuando se hallaban en
juego problemas morales: libertad de los pueblos colonizados, ataque
a Suez, cuestion de las armas atomicas, revolucion de Budapest, etc.

Con Pio XII, no cabe duda, el Papado y el Vaticano como Esta-
do habian vuelto a ser una de las fuerzas indiscutibles que mueven el
péndulo de la historia del mundo.?$

III. Comunidad Internacional y Sociedad Politica

Se ha sefialado con todo acierto, que una de las novedades mas
importantes de la obra de Su Santidad Pio XII, acerca de la Comini-
dad Internacional, fue la de hacer extensiva a aquella sociedad los
principios basicos de la doctrina tradicional de la iglesia sobre la So-
ciedad Politica,

Pio XII articulaba su docirina sobre dos principios basicos: 1°)
La Comunidad Internacional es, hoy en dia, necesaria a la humani-
dad para alcanzar el conjunto de bienes a los que aspira en el orden
natural; 2°) §ila Comunidad Internacional es necesaria al progreso de
los pueblos y en consecuencia al bien de cada individuo en particular,
la Iglesia no es menos necesaria al sano desarrolle de Ia Sociedad In-
ternacional.

El primer principio supone que sélo la organizacién politica in-
ternacional puede pretender en nuestros dias el titulo que Santo
Tomas de Aquino daba a la civitas: Socictas naturalis perfecta, pues
solo ella puede asegurar el conjunto de bienes (seguridad, justicia,
etc.) necesarios para la vida de los pucblos y de los hombres, Ninguna
civitas particular, es decir ninguna unidad politica (Estado), serfa en
nuestra época capaz de bastarse a si misma (que es precisamente el
sentido de “perfecta’ en la formula clasica).

Esta solidaridad, scfialaba Pio XII, creciente entre unidades po-
liticas, no es un mero hecho accidental debido a coyunturas y cir-
cunstancias pasajeras, sino que, por el contrario, esta determinada
por el progreso necesario, por el que se cumple el destino de Dios
respecto de la humanidad.

Los hombres, tomando conciencia de su solidaridad politica en
el plano mundial, estin obligados a perseguir “este bien piblicoin-
ternacional” y, en consecuencia, a procurar los medios politicos e
institucionales para su logro.

Pio XII exouso claramente estas ideas: “La unién de los Esta-



70 - LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

dos es un hecho natural, un hecho que se les impone’’!? ; “Es una exi-
gencia moral”’'®; “El Estado y la Sociedad de los Estados con su or-
ganizacion —por su propia naturaleza, en razbon del caricter social
del hombre v como la historia lo testifica a pesar de todo— son for-
mas de la unidad y del orden entre los hombres, necesarios para la
vida humana y que cooperan a su perfeccionamiento”!?; “El camino
que conduce a la comunidad de los pueblos no tiene, en absoluto,
como norma unica y ultima la voluntad de los Estados, sino la natu-

raleza o mas bien el Creador’.?*?

Quiere esto decir que, para Pio XlI, la Comunidad o Sociedad
Internacional, no era una asociacion facultativa de los Estados mas o
menos vinculados entre si, sino que, por el contrario, se trataria
de una sociedad natural, imperativa, y, por lo tanto, necesaria al
hombre para su propio bienestar y desarrollo.

De este firme principio, el propio Pio XII extraia una serie de
importantes consecuencias: 1} Tendra que haber asi una real y efec-
tiva autoridad de la sociedad de los pueblos sobre los Estados que son
sus miembros, 2) Ningin pueblo podria separarse voluntariamente
—dado ¢l grado de evolucion a que han llegado las sociedades huma-
nas— de la comunidad de naciones que integran, y 3} El Sumo Ponti-
fice tiene una importante funcién por cumplir, pues tendra un deber
de conciencia para los catolicos al participar, segin sus posibilidades,
en la organizacion de la Comunidad Internacional.

El segundo principio basico que citamos —la necesidad de la
Iglesia para el sano desarrollo de la Comunidad Internacional— habia
sido agudamentc expuesto por Su Santidad Pio XIIL

Si la Cormunidad Internacional es hoy necesaria para el progreso
de los pueblos y, en consecuencia, para el bien de cada individuo en
particular, la Iglesia no es menos necesaria al sano desarrollo de la
Sociedad Internacional.

La Comunidad Internacional no podra responder a las necesida-
des y a las esperanzas de los hombres si no esti afirmada, sostenida y
vivificada interiorinente por la accion de la Iglesia. Esto fue clara-
mente expuesto por ¢l Pontifice en su Mensaje de Navidad de 1951:
“Con esta sociedad de Estados, Jesucristo Principe de la Paz —y con
El la Iglesia en que continia viviendo— ha entrado en relacion inti-
ma de confirmacion y de elevacion vital’’ (es decir, en una estrecha
relacion que afirma y eleva la misma vida de la sociedad politica; sin
esta relacion vital con Jesucristo, la sociedad se desploma y se desin-

tegra).



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIOMALES - 71

Desde 1941 y en el Mensaje de Navidad de ese ano en que expo-
ne por primera vez y en toda su amplitud los principios en que debe-
ria basarse un orden internacional verdaderamente pacifico, Su San-
tidad Pio XII menciona explicitamente la libertad de la Iglesia para
participar en la organizacion de la Comunidad Internacional. No lo
hacia con una perspectiva estrechamente confesional, sino en interés
de la sociedad humana, es decir, para la salvaguardia de los derechos
del hombre, La libertad de la Iglesia (derecho a la oracion, a la en-
sefianza, derecho de comunicaciéon con la Santa Sede y con toda la
catolicidad mundial) es siempre un indice del modo como un Estado
respetz los derechos fundamentales,

Por eso Pio XII decia el 20 de enero de 1946: *La Iglesia no
puede desertar de la mision que le ha sido confiada por la Providencia
divina de formar al hombre completo, y, en consecuencia, de colabo-
rar sin cesar para establecer el fundamento solido de ia sociedad. Tal
mision le es esencial. Desde este punto de vista puede decirse que la
Iglesia es la sociedad de aquellos que, bajo la influencia sobrenatural
de la Gracia, en la perfeccion de su dignidad personal de hijos de to-
das las inclinaciones y energias humanas, construyen la potente es-
tructura de la comunidad humana’’,

En la misma alocucion diria que la Iglesia comunica su propio
dinamismo a la sociedad humana, impidiéndole congelarse en estruc-
turas esclerosadas. En ciertas ocasiones el Papa no titubed en avanzar,
sugiriendo reformas audaces para su época, como por ejemplo cuan-
do alentaba visiblemente la unificacion de Europa.

IV. La Iglesia y la Comunidad Internacional

1) Fueron muy numerosas y aleccionadoras las declaraciones de
Pio XII clasificando la verdadera actitud que debia asumir la Iglesia,
y los cristianos en general, ante la Comunidad Internacional.

En el Mensaje de Navidad de 1951 decia: “El orden cristiano,
en tanto que organizacion para la paz, es esencialmente un orden de
libertad”. La Iglesia, segin la concepcién papal, debia necesariamen-
te intervenir para recordar y actualizar el problema de la paz, sefia-
lando que €l mismo es un problema espiritual y no sélo de caracter
técnico. Pio XII no queria aludir con ello que lo politico, o lo juridi-
co, o lo militar, o lo técnico, o lo econémico, no fueran necesarios
también al problema o causa de la paz, pero que la primera contribu-



72- LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

cion de la Igiesia al mismo consist{a especialmente en insistir sobre el
aspecto moral y espiritual de la cuestion.

Tambien la Iglesia debia intervenir para condenar los errores v
sefialar los caminos equivoczdos, cosa que hizo especialinente Pio XI1
en otro de sus Mensajes de Navadad, ¢l de 1954. Alli condeno, bajo
el nombre de *“‘sobrenaturalismo™, la falsa doctrina segiin la cual la
Iglesia podria o deberia desinteresarse de las estructuras temporales
de la sociedad. Y como habia afirmado anteriormente “la Iglesia, co-
mo el mismo Dios, no puede permanecer neutra ante las cosas huma-
nas’’, Por ello habia condenado los nacionalsocialismos, ‘el Estado
nacionalista, fuente de rivalidad y germen de discordia”?!; “la co-
existencia fundada en el miedo mutuo o en error”’??: los totalitaris-
mos todas las formas de imperialismo: politico, econémico, cultu-
ral.

Hay dos Mensajes Navideiios de una importancia fundamental
que reflejan —una vez mas— el pensamiento lacido y claro de Pio XII:
son los de 1948 y 1955. Ambos estin consagrados, en general, a de-
finir la “verdadera voluntad cristiana de paz’ frente a los errores y las
desviaciones: el error del materialismo que no se apoya mas que en la
fuerza y el error inverso del pacifismo que se resigna a la injusticia,
la desviacion de los que confian solamente a la técnica y la desviacién
mversa de los que se refugian perezosamente en la *sola oracion”.

2) También Pio XII sostuvo la tesis de que la Iglesia debia in-
tervenir necesariamente para ¢l sostenimiento de las instituciones in-
ternacionales.?*

El Pontifice sabfa perfectamente que la guerra jugaba un papel
especial y que ejercia cierta funcion en la historia de las sociedades
humanas: la guerra no sera jamas suprimida, a condicion de que sea
reemplazada por organismos susceptibles de detener las causas que
la producen (economicas, biologicas, politicas). Por eso, desde 1941
Pio XII condené la guerra como medio legitimo de regular los con-
flictos internacionales, pidi6 la creacion de instituciones que ‘‘se de-
diguen a ia muy noble misiéon de garantizar la sincera observacién
de los tratados o bien de promover, segin los principios del derecho
y de Ia equidad, las oportunas correcciones y revisiones”.

Cuando en 1944 —vya casi con la seguridad de la derrota alemana
en la Segunda Guerra Mundial— se iniciaban los contactos para la
creacion de la futura organizacion internacional de las Naciones Uni-
das, Pio XII deseo pleno éxito *“‘expresando con gusto su satisfaccion
y formulando votos para que la realizacion concreta corresponda ver-



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 73

daderamente, en la mayor medida posible, a la importancia del obje-
tivo, que es la subsistencia y el avance de todos, la tranquilidad y la
seguridad en ¢l mundo”.

En el Mensaje de Navidad dc ese afio, el Papa Pacelli adheria ex-
plicitamente al proyecto de la futura Organizacion de las Nacicnes
Unidas: “las resoluciones adoptadas por las Comisiones internacio-
nales y conocidas ya en la fecha, permiten concluir que un punto
esencial a toda futura organizacién del mundo serd la formacion de
un organo para cl mantenimiento de la paz. Sera investido, con el
consentimiento comin, de una autoridad suprema. Tendri por mi-
sion sofocar, en su origen, toda amenaza de agresion aislada o colecti-
va, Nadie podra saludar esta evolucién con mayor alegria que Aquél,
que durante tanto tiempo, ha defendido el principio de que la teoria
de la guerra como medio apto y proporcionado para resolver los con-
flictos internacionales, estd ya periclitada’.

Frecuentemente, en los afnos siguientes, Su Santidad Pio XII in-
tervino siempre que pudo para defender a la nueva organizacién in-
ternacional contra las oposiciones y desconfianzas que generaba, no
obstante no hacerse ¢l mismo especiales ilusiones sobre las efectivas
posibilidades de la ONU,

Después de 1950, se puede apreciar un tono mais optimista en
Pio XII, referido al papel que realmente estd llamada a cumplir la or-
ganizacion mundial.

Fero en el Mensaje de Navidad de 1956 censurd los “puntos de
vista unilaterales’” y “los falsos realismos’ de ciertas decisiones de Ia
época adoptadas por la ONU,

Ya entonces, otra vez la humanidad estaba lejos de las esperan-
zas de 1944 cuando se creia fervientemente realizable la creacion de
una verdadera comunidad de naciones, en sentido total y auténtico.

En el citado mensaje, decia el Papa: ‘“‘Nadie espera ni reclama
lo imposible. 8i hacemos alusion a estos aspectos defectuosos, es
porque deseamos ver reforzada la autoridad de la ONU, principal-
mente para la obtencion del desarme general que tanto deseamos y
del que tantas veces hemos hablado. En efecto, en el marco de una
institucion como la de las Naciones Unidas es en el inico en que pue-
de tomarse un acuerdo comun, comprometerse cada Estado a reducir
los armamentos, especialmente, a renunciar a la produccioén y empleo
de ciertas armas y a transformar el acuerdo en obligacion estricia de
derechos internacionales. Por la misma razén, sélo las Naciones Uni-
das estan en la actualidad en condiciones de exigir la observancia de



';"4 - LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACiﬂNALES'

tal obligacion, asegurando el control de los armamentos de cada uno
sin excepcion”,

También apoyo Pio XII a los organismos especializados de las
Naciones Unidas (UNESCO, OIT, FAO, etc.) en forma sumamente
cordial y de franco sostén.

Las alocuciones dirigidas por €] a esas organizaciones o a su re-
presentante demostraron siempre el interés de Su Santidad por las
mismas, asi como se ponia en evidencia su fina psicologia al tratar
de hacer comprender las incidencias morales y sociales de las activi-
dades que cumplen tales organizaciones en el destino de la humani-
dad.

Como queda dicho, Pio XII alentaba con todas sus fuerzas la
participacion de todos los catdlicos en los trabajos de esas organiza-
ciones especializadas, También bajo su impulso generoso y creativo,
las organizaciones catolicas internacionales no gubernamentales se
multiplicaron y muchas de ellas han obtenido un verdadero estatuto
consultivo cerca del Consejo Economico y Social de la ONU y de
los organismos especializados, siendo una de las formas maés caracte-
risticas del apostolado moderno laico de su época.

- De modo que, en el orden internacional, de acuerdo al pensa-
miento papal, la Iglesia debia intervenir de un modo muy particular
y frecuente siempre que los derechos de la persona humana fueran
amenazados. Esto lo sefialo claramente Pio XII en los siguientes ca-
sos: derechos de las minorias étnicas (Mensaje de Navidad de 1939 y
1941); derecho a la emigracion (1948); derechos de la libertad reli-
giosa (Iglesia del Silencio) {1944); la Enciclica Fidei Donum y el Men-
saje de Navidad de 1955 que se refieren a la libertad politica para to-
dos los hombres y todos los pueblos. . .

Pio XII recordd que la persona humana ne puede ser sacrificada
en ningun caso por interés politico alguno, cualquiera que éste sea,
internacional o nacional. Explico siempre que todo hombre justo y
honeste —aunque no fuera cristiano— puede reconocer el buen fun-
damento de la doctrina de la Iglesia acerca de la Comunidad Interna-
cional, porque ella reposa sobre el fundamento de la ley natural.?®

Pio XII se dirige cada vez mas, a medida que avanzaba su ponti-
ficado, a toda la gran familia humana, estableciendo reiteradas veces
una correlacion entre las fuerzas naturales que conducen a los hom-
bres a unirse, mostrando también la mision de la Iglesia, que es la
de reunir a todos los hombres en Cristo por la Gracia. Esto lo sefiala-
ba con total felicidad a los peregrinos del Movimiento Pax Cristi =n



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 75

1952: “Las fuerzas de paz acumuladas en la Iglesia y ¢l mundo catoli-
cos gracias a la unidad sobrenatural de los catolicos en Cristo, en la
fe, en el acuerdo fundamental del pensamiento y de las 1deas sociales,
puede utilizarlas Pax Cristi, para procurar la atmoésfera necesaria a las
tendencias que se dirigen a la unificacién politica y economica de
Europa en primer lugar y, quiza mas tarde, de los territorios que la
circundan. Apreciamos vivamente este caracter sobrenatural y natural
de Pax Cristi”,

En su alocucion al Centro Italiano de Estudios para la Preconci-
liacion Internacional del 13 de octubre de 1955 completa su pensa-
miento: “Este amor (sobrenatural de los cristianos) es una gran fuer-
za contra todo egoismo nacional y para la paz del mundo. . . La Igle-
sia no tiene naturalmente la paz en sus manos, pero esta fuerza con-
siderable no puede ni debe dejarse inerte’’.

Para el Papa Pio XII, la mision de la Iglesta en materia interna-
cional era convertir ¢l esfuerzo todo de los hombres, proponiéndo-
les una verdadera mistica de la paz en sentido cristiano: *, , .solo
Jesucristo da a los hombres la seguridad eterna de ordenar el caos
y reconciliar a la humanidad”.

“Es por ello —decia en su Mensaje de Navidad de 1955— que el
verbo de Dios ha tomado una verdadera naturaleza humana, entran-
do asi en la vida historica y social de la humanidad, haciendose se-
mejante a los hombres, aunque Dios por toda la eternidad™. Por El
se puede alcanzar la aspiracion humana de unidad. “La humanidad de
nuestros dias, cultivada, potente, dindmica, tiene quizas un mayor
titulo que las generaciones precedentes para alcanzar el bienestar
terrestre, en la seguridad y en la paz, Pero no conseguira hacerlo rea-
lidad mientras en sus calculos, en sus proyectos y en sus discusiones,
no introduzca el factor mas elevado y mas eficaz: Dios y su Cristo.
Que el Dios-Hombre vuelva a ser entre los hombres, Rey reconocido
y obedecido, tal y como vuelve espiritualmente en cada Navidad so-
bre su cuna para ofrecerse a todos. Este es el deseo que expresamos
hoy a la gran familia humana, seguros de indicarle el camino de su
salvacién y bienestar”.

Pio XII habia adquirido la costumbre de formular toda esta
magnifica doctrina cristiana de las relaciones internacionales, princi-
palmente en Navidad, a través de sus famosos Mensajes, cuya sinte-
sis final podria ser la sigutente: la revolucion politica en materia po-
tencial deberi consistir en construir un cuerpo politico pluralista que
comprenda no solo las instituciones supra-nacionales que requiera la



76 - LAIGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

autoridad mundial, sino también los cuerpos politicos particulares
(los Estados nacionales de nuestro tiempo) con sus miitiples institu-
ciones, sus herencias nacionales y sus culturas propias. Cualquiera
que sea el nombre dado al conjunto de las instituciones internaciona-
les, la funcion de tal conjunto consistird en asegurar la justicia, ne-
cesidad primordial de toda comunidad y deber principal de toda au-
toridad estatal. Pero la transformacién politica debe ir siempre acom-
pafiada de la transformacion moral, En tal esfuerzo, para elaborar
una moral politica internacional, la Iglesia acude en defensa del hom-
bre; la Gracia, en defensa de la naturaleza, Pio XII no cesaba de re-
petir que el problema de la guerra y la paz y de la organizacion nacio-
nal, era, ante todo, un problema moral. “‘El nudo del problema dg
la paz es, en este momento, de orden espiritual, es deficiencia o de-
fecto espiritual”,?®

Las ensefianzas de la Iglesia y de aquel inolvidable Pontifice
que fue Pio XII permitiran siempre trazar las lineas generales de una
moral politica internacional de inspiracién cristiana para nuestro
tiempo.

Notas

! Conf. GUERRY, M.: L'Eglise et la communauté des peuples. Paris,
1958; DE LA BRIERE, J.: La Communauté des puissances, Paris, 1932,

? BLANCO VILLALTA: La Organizacién de la Comunidad Internacional,
Bs. AS,, 1958; MONNOT, P. y otros: Sudrez. Dictionnaire de Theologie Catholi-
que, Tomo XIV,

3 ROCA, C.A.: La Doctrina Suareciana en la independencia de América y
oiros ensayos. Montevideo, 1979,

% Ver JACQUIN, R.: Taparelli, Vida y Obra. Lethiclleux, 1948,

* Nombre con el cual Taparelli designaba a la Comunidad Internacional
organizada, una especie de “organizacion de naciones unidas® actual.

& BOSC, R.: La Sociedad Internacional y la Iglesia, Barcelona, 1962,

7 Su texto puede leerse en MAYEUX, M.: Organisation Supranationale de
la Faix. Paris, 1948,

8 HATCH, A. y WALSHE, S.: Corona de Gloria - Vida del Papa Pio XII.
Madrid, 1946; GALEAZZI - LISL, R.: 4 la luz y baio la Sombra de Fio XII Bar-
cclona_ 1967.



LA IGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES - 77

® PADELLARO, N.: Pfo XII, Barcelona, 1953; SUGRUE, F.: Los Papas
del Mundo Moderno. Barcelona, 1962; TARDINI, D.: Pio XIf. Roma, 1960;
MANSUETO KOHNEN: Pro XII. (Ed. Difusién) Buenos Aires, 1942; Revistade la
Faculted de Derechn de la Universidad de Madrid en Homenagje a Pio XII, Nro,
4, afio 1958,

10 Recientemente el Papa Juan Pablo I1, al recibir al Comité Internacional
de Enlace entre la Iglesia Catélica y las Organizaciones Judias Mundiales, rindio
homenaje en su discurso al Pastor Angelicus, proclamindose “feliz de poder
evocar la obra plena de devocion y eficacia de mi predecesor Pio XII en favor del
pueblo judio™. (Discurso del 12 de marzo de 1979). Y el Cardenal Mantini —des-
pués Pablo VI— drrigio, en mayo de 1963, a la revista inglesa The Tablet, una
carta poniends #n todo su relieve la bella figura de Pio XII y cuyo texto comple-
to se encontrara en L 'Osservatore Romano Ed. semanal en lengua francesa del
12 de julio de 1963. Transcribimos un parrafo: “Pio XII, bajo una apariencia
delicada y frigil y con un lenguaje siempre elegido y moderado, escondia e inclu-
so revelaba un temple noble y virll, capaz de asumir sin miedo posiciones de gran
fuerza y riesgo. No es verdad que Fio XII haya sido un insensible y un aislado.
Tenia, por ¢l contrario, un alma muy delicada y muy sensible. Amaba la soledad
porque la rigieza de su espiritu y su extraordinaria capacidad de pensamiento y
de trabajo procuraban precisamente evitar las distracciones inhtiles v los pasa-
tiempos por superfluos. Por el contrario, deseaba estar informado de todo y par-
ticipar, incluso a costa de un sufrimiento interior, en la pasion historica eri la
cual se sentia inserto. Con relacion a esto, 5.E. Osborne, ministro de la Gran
Bretafia ante la Santa Sede, obligado por la ocupacion alemana de Roma a vivir
confinado en la ciudad del Vaticano, ha testimoniado en el Times de Londres del
20 de mayo: ‘Fio XII era el cardcter mds cilidamente humano, mis bondadoso,
mas generoso, mds simpatico (y si era preciso a la manera Santa) que yo haya te-
nido ¢l privilegio de canocer en ¢l curso de una larga vida'.”

11 CORBETT, ].: Historia de los Papas. Paidos, Bs. As., 1967,
12 GONTARD, F.: Historia de los Papas. Tomo II, Bs, As., 1961,

13 Al conmemorarse en marzo de 1979 los 40 afios de la ascensién de Pio
XiI al Papado, se celebrd en Roma un acto recordatorio, presidido por el arzo-
bispo de Génova, Cardenal Giuseppe Siri. Monsefior Siri afirmé entonces que *el
gran Papa Pio XII fue uno de los primeros inspiradores de los documentos del
Concilio Vaticano I1”, Y el propio Papa Juan Pablo II, ante miles de peregrinos
provenientes de todas partes del mundo reunidos para ¢l Ser. domingo de la Cua-
resma de 1979, en la Plaza de San Pedro, evocd la figura de Pio XII: “No olvida-
ré jamds —.ijo— la impresion que me causé el verle por pirmera vez de cerca™. Y
agrego: "“Cuando llegué hasta él, se le informd que yo provenia de Polonia. Pio
XIT se detuvo y repitio: “¢De Polonia?’, Y dijo entonces en polaco: ‘Loado sea
Jesucriste’.” El Papa Wojtyla recordo luego la importante contribucién de Pio
XII ai mundo. Vease L'Osservatore Romano, Afio XI, Nro. 12 (534) del 25 de
marzo de 1979,

14 CONTARD, F.: Ob. cit. Tomo 11, pag. 406.
15 Mensaje de Navidad de 1941.
T8 CRISTIANI, L.: Lz Vatican Politique. Panis, 1957.



78 - LAIGLESIA EN LAS RELACIONES INTERNACIONALES

17 Mensaje de Navidad de 1951,

18 Mensaje de Navidad de 1944,

19 Mensaje de Navidad de 1951,

20 Alocucion al Congreso de Juristas Italiano, del 6 de diciembre de 1958,
21 Mensaje de Navidad de 1954,

22 Ibidem.

23 Mensaje de Navidad de 1941 y 1945, En la Revista Studia Diplomdtica.
Ver articulo de H, WAGNON titulado: *Le Saint Siege en droit international”,

24 GUERRYE: La Iglesia y la comunidad interngcifonal, Pamplona, 1965;
DE LA PRADELLA, A.: La paix moderne. Paris, 1947; v los magnificos estu-
dios: “'El orden internacional segin la doctrina de Pio XII" de ].L. Azcarraga y
“Pio XII y el derecho natural” de Serrano Villafafie, publicados ambos en la
Revista Facultad de Derecho de la Universidad de Madrid, Nro, 4, afio 1958,

25 Vease los Cahiers d'Action Religiense et sociele, Parig, 1ro. de octubre y
1ro. de noviembre de 1951,

26 Mensaje de Navidad de 1951,

Dr. José Luis Bruno
Abogado, diplomatico, profesor universitario de Derecho y publicista. Desde
1975 se desempefia como Ministro de la Embajada del Uruguay en la Repiblica

Argentina. Participé como delegado de su gobierno, en la Décima reunidn de
Cancilleres de los Paises de la Cuenca del Plata,



