INTERSIGNOS Y ENTENDIMIENTO
CULTURAL *

Edgardo Albizu

Desde que se constituye el estado moderno, quienes oficialmente detentan el poder
buscan lograr, entre otras cosas, cierto “entendimiento internacional”. Ahora bien: esa
meta es explicita s6lo en apariencia. Sin contar con que la idea de “entendimiento” no es
de por sf totalmente univoca, el término “internacional” puede inducir con facilidad a un
tratamiento somero y burocrdtico de aquello que piensa la nocién de “entendimiento”,
En efecto, existe la tendencia a comprender “internacional” en el sentido limitado a las
formalidades del derecho de gentes, tanto piiblico cuanto privado. Desde tal punto de
vista, los encuentros internacionales tendrian un cardcter mds o menos diplomético, y
cristalizarian en documentos como tratados, declaraciones, manifiestos, en que los
representantes de dos o mds estados sintetizan lo obtenido en sus conversaciones, Nadie
negard que éstaes la forma mds explicita de entendimientos internacionales. Sin embargo,
los grados y las significaciones de los entendimientos asi obtenidos suelen ser demasiado
epidérmicos para que el pensar filoséfico pueda agotarse en ellos.

Es dificil conseguir una idea precisa de entendimiento entre sujetos colectivos. Esa
dificultad, que acaba vulnerando lo efectivo de la praxis consiguiente, estribaen que “nacion”
es un término hibrido o, en todo caso, teéricamente indeterminado y aleatorio. Dicho de
otro modo: es casi inaprehensible en la totalidad de su significado y por eso queda reducido
a epidermis diplomdtica. Por consiguiente, si se quiere precisar la idea telcolégica de la
praxis colectiva, conviene no hablar, en principio, de “nacién” sino de “cultura” y reducir la
férmula del relos a su campo semdntico minimo. Este puede quedar agotado en la férmula
“entendimiento cultural”, desde la que se introduce el prefijo “inter” con toda la rigueza
que pierde en el lenguaje administrativo y en otros lenguajes corrientes.

Se perfilan asi los tres momentos de esta exposicion:
1. Entendimiento.

2. Cultura.

3. “Inter”.

1. Entendimiento
Cuando aqui se habla de “entendimiento” se piensa en la funcién y en el acto
de comprenderse dos 0 mds centros conscientes. La filosofia y las ciencias del

(*) Este estudio twvo su origen en un pedido que me hicieran representantes de la Asociacion
Intermacional de Estudiantes de Ciencias Economicas (AIESEC): dictar wna conferencia, en el seminario
por ellos organizado en 1993, sobre el tema “entendimiento internacional”'. Acepté pero conla condicion
de enfocar el tema como “entendimiento cultural”. La version que lei entonces sirvié de base al
presente trabajo, expuesto a su vez parcialmente durante el Quinto Encuentro Nacional de
Fenomenologia v Hermenéutica {Buenos Aires: Academia Nacional de Ciencias, 1994). Esta
publicacion en Signos Universitarios -por lo demds, la primera- presenta el texto en su version compleia.




16 - PLURALISMO Y CULTURA

hombre han procurado descifrar este fenémeno. Los guias religiosos, loseducadores,
los conductores de pueblos orientan sus actos en aquello en que superan la mera rutina
del poder, por el logro de sus objetivos.

En la historia de la tematizacién de dicho fenémeno es posible distinguir tres momentos
nitidamente marcados. Eso ocurre sobre todo en la filosofia en lengua alemana merced
a mutaciones lexicoldgicas.

1. El primer momento se caracteriza por la formacién del moderno concepto de
entendimiento: facultad o capacidad de la conciencia pensante. A tal idea se llega por
derivacion del concepto escoldstico de intellectus, determinado como la facultad que
capta formas o ideas universales, es decir, conceptos o significados en sentido estricto
(sintesis denousy logos). El pensamiento modemno explora la actividad del entendimiento
en dos planos fundamentales: a) La génesis psicoldgica de las ideas y lareduccion de su
alcance epistemoldgico. Esto se localiza sobre todo en el empirismo de habla inglesa,
razon por la cual la primera denominacién del entendimiento moderno fue understanding.
Esta tarea prosigue hasta llegar a la psicologia genética de Piaget y su escuela. b) La
funcidn y la validez epistemoldgicas de los conceptos universales. El estudio de esta
problemdtica predominaen los dos Gltimos siglos del pensamiento filoséfico. Se organiza
ante todo en la l6gica transcendental de Kant y tiene momentos decisivos en la l6gica
dialéctica y especulativa (Hegel), asi como en lalogica transcendental de la fenomenologia
(Husserl). Porque esta filosofia se construye originariamente en lengua alemana, la
segunda y mds precisa denominacidn de este entendimiento es Verstand. En ese plano el
entendimiento es la capacidad de dar dimensidn conceptual o universal a la experiencia.
Se entienden los fendmenos de 1a naturaleza, de las artes, del derecho, etc., y esto significa
que se logra percibir la armazoén conceptual, sobre todo las estructuras formales que
constituyen y vertebran esos objetos como tales.

2. Elsegundo momento se determina por el desarrollo de la idea de un érgano destinado
a conocer cabalmente aquello que el entendimiento moderno no aferra, m puede llegar
a constituir como objeto, pues se halla atenido a érdenes categonales que permiten dar
razén de fendmenos como los de la fisica matemitica. Este entendimiento, en efecto, se
mueve entre lo universal y lo particular, y puede decirse que se ha consumado -es decir,
que algo se ha entendido- cuando el fenémeno particular ha podido subsumirse bajo
una articulacién explicativa universal, y ésta a su vez puede ser ulteriormente verificada
en una nueva remision a lo particular, paso en el que se cumple, segin los patrones
standard del saber cientifico, el control de calidad epistemolégica de las teorias. Ahora
bien: en términos 16gicos elementales, esto significa que el entendimiento moderno
pasa de largo ante lo individual, ante el individuo en cuanto tal. Pareciera que €ste no
pudiese aspirar a ser objeto del intellectus, que fuese refractario al nous y sélo
mecanicamente asimilable al logos; en suma: que no llegase a ser objeto de unaespecifica
captacién de estructuras constitutivas. A fortiori, también se tiene la impresion de que
el entendimiento debiera dejar en la mas completa oscuridad a cuanto vive y actia




PLURALISMO Y CULTURA - 17

desde si y en funcién de metas que de algiin modo le son interiores. La nocién de
“individuo” es una de las mds dificiles para el pensamiento puro. Ciertas corrientes
psicolégicas han popularizado una nocién minima, casi peyorativa, de “individuo”
» concepcion deudora del entendimiento en el primer sentido antes sefialado: grado
inferior de la jerarqufa I6gica, punto contingente en el que se realiza de manera
pasajera un significado universal, como “San Francisco” o “el marqués de Sade”
respecto de “hombre”, “ciudadano” o “persona en sentido juridico”. Definir al
individuo de esta manera equivale a arrojar al nifio con el agua del bafio. En efecto,
la individualidad no consiste, en primer lugar, en un pasajero reflejo del universal
antes de su pérdida sino en la efectiva unidad concreta de tramas universales. San
Francisco o el marqués de Sade no son individuos porque nacen, viven de
determinado modo y mueren, sino porque son ménadas espirituales, centros de
significado universal. De manera andloga, aunque con otra constitucién factica, son
individuos los entes culturales, las sociedades, las épocas, etc. Por otra parte, atin
sigue desafiando al pensamiento el logro del concepto de individuo en este sentido
maximo. Kant dio el primer paso al respecto con su idea del juicio reflexionante,
que permite plantear, aunque sea en forma limitada, el problema de la estructura
transcendental del individuo. Hegel avanz6 algo mds en ese camino al introducir la
idea del universal concreto, es decir, de aquello cuya realidad, por finita que sea en
el espacio y en el tiempo, s6lo es concebible por las dimensiones universales que
concentra y promueve. La filosofia, la psicologia, la estética han estudiado después
diversos aspectos de la individualidad. Predominante en tal proceso fue la apelacion
al concepto de valor para concebir al individuo, antes de intentar, con Heidegger, el
rescate del concepto y de la experiencia de ser Ahora bien: sea como fuere, lo
cierto es que todo este &mbito problemitico no pudo ser concebido como correlativo
al entendimiento (Verstand); tampoco a la razén (Vernunft), aun cuando la
autodeterminacion ética de la individualidad concerniese al nicleo mismo de la
idea de razén prictica; tampoco a la facultad de discernir (Urteilskraft), que Kant
parecia haber subordinado en exceso al Verstand. Por eso se desarrollé la idea de
un saber que no se agota en estructuras formales universales, saber éste que constituye
su sentido en un tiempo puramente funcional, operativamente caracterizable como
“la eternidad del concepto” , sino en un tiempo real, sélo aprehensible por las
realidades que constituye y muestra, por un tiempo de estructuras universales
‘materiales concebidas de entrada como inherentes a la libertad. Conocer a los cétaros
0 a los jesuitas, a Pizarro o a Atahualpa, a Gandhi o a Khomeini, implica no sélo y
no tanto la operacién del entendimiento en el primer sentido sino concebir
temporalidades reales. En lengua alemana esto se designa con el verbo sustantivado
Verstehen, que actiia no como traduccién de una voz técnica ya constituida -tal el
caso de intellectus- sino como actualizacion de la voz antigua alto-germdnicafirstdn
que significa estar cerca, viendo lo que ocurre desde el primer plano. De esa manera,




18 - PLURALISMO Y CULTURA

se distinguié a este conocer respecto del entendimiento formal y cientifico-
matemdtico designado con el sustantivo Verstand. En lenguas romances ta diferencia
sc acentud traducicndo Verstehen por comprender e incluso por el sustantivo
comprension. (En inglés, comprehension y understanding confunden sus matices
sin permitir una dilerencia conceptual neta). La indole de lo que algunos
epistemdélogos designan como “la operacion llamada Verstehen™ suscita
malentendidos y controversias. Baste sefialar aqui que se denomina “hermenéutica™
a la teoria de la indole y las operaciones de la comprensién concebida en el sentido
del conocimiento de la individualidad, conocimiento cuyos caracteres no pueden
deslindarse de un tiempo real. Segiin esto, a la ciencia moderna, fisico-matematica,
se contraponen Jas ciencias del hombre, o del espiritu o de la cultura, con sus
estructuras metodolégicas hermenéuticas. En éstas, se insiste, no se trata tanto de
entender objetos, aunque fuesen humanos o culturales, cuanto de unificar conciencias,
individuos, espiritus, en ¢l conocimiento de la universalidad viviente y creadora
que en cllos se concretiza. Lo que aqui cuenta, pues, no ¢s el universal abstracto del
objeto cientilico-natural sino universal concreto de los sujetos prospectivos y libres.
3. El tercer momento sc perfila en la idea de que el universal concreto de 1os
sujetos que se comprenden presenta estructuras universales pero variables ¢
incompletas; por lo tanto, mds radicalmente temporales que las encontradas en ¢l
segundo momento. En cllas, en electo, no sélo cuenta el presente universal, como
en ¢l Verstand; tampoco les es primordial el pasado conceptual y su nexo con el
presente contingente asi como, a través de éste, con su futuro -segiin ocurre en cl
Verstehen- sino que lo lundamental es, ante todo, su desaparecer en el futuro desde
el propio pasado para reconstituir asi su presente conceptual. Eso se hizo visible al
irse perfilando la conciencia del insobrepasable horizonte linguistico-idiomdtico no
sélo de todo entendimiento sino también de todo entender. Y asi como la resultante
oposicion pretendidamente formal entre entender y comprender procedi6, en verdad,
de un extremarse las exigencias constitutivas del primero, ahora se dio una mutacion
de esc nexo, cuyo aparente fenémeno es la oposicion entre comprender y entenderse
(entre Verstehen y Verstindnis e incluso Verstindigung), oposicién que parece poder
abarcarse en ¢l jucgo, no opositivo sino incrementativo, de synesis (concepto ya
rescatado por Gadamer) y syneidesis. En estc punto confluyen, con sus diferentes
supuestos y logros, la filosofia linguistica y la hermenéutica filosofica. Setrata de una
radicalizacién en la que se disuelve la universalidad racional del individuo en el juego
de sus actos. El universal del entendimiento se reconstruye, mas no como unidad
inmutable, sino como moénadas histérico-culturales relativas, con lo que el tiempo
funcional del entendimiento y el tiempo real de la comprension parecieran unirse en
la universalidad de los circuitos abiertos, de un pensar cuyo marco de sentido no es el
objeto ni el sujeto del comprender activo sino un conjunto de estructuracién débil
cuya cohesién provienc de un tiempo real aleatoriamente puesto, segdin conveniencias,




PLURALISMO Y CULTURA - 19

como patrén formal. Las unidades de valor y de ser se muestran entonces como
inacabadas y cuasi inagotables. En esto lo esencial es el marco de virtualidades que
aporta el lenguaje, considerado medio ontolégico de todo comprender (Gadamer) y
despliegue de la accién comunicativa (Habermas). Las ménadas de subjetividad
individual-colectivas se definen, por consiguiente, como el entenderse los hablantes
entre ellos acerca de los objetos y de los sujetos a través de la trama que los abarca.

Se cicrra asi el curso de la historia del entendimiento: los dos primeros pasos
suponen un mutuo precomprenderse los hablantes (lo que cabe pensar es el “pre™),
precomprenderse que ahora se tematiza como resultado de la decantacién critica de
aquellos momentos y requiere asentarse en los horizontes transtranscendentrales
que s6lo s¢ abren al final e inauguran el re-curso de la experiencia, el retorno, su
universal entenderse desde su no ser sino tiempo. En el curso eshozado, nous y
logos se acercaron cada vez mds a las candilejas de la escena filoséfica a fin de
recomenzar -von vorne, segun dindmica descubierta por Hegel- hasta fundir ser y
sujeto en una juntura de tiempo cuya primera version fue la idea heideggeriana del
Verstehen en tanto “ser cxistencial (existenzial) del propio poder ser del existir
(humano) mismo (del Dasein: del ser-reunido-en-el-llegar), de modo tal que este
ser se abre cn €l mismo el ex guo (Woran: de dénde) del ser consigo mismo” (SZ
% 31). A partir de ésta, su primera version, la juntura se deja llevar por el pensar
que busca entender en varias direcciones: a) Hacia la tarca o praxis, en sentido
estricto, de promover unidades de entendimiento atin en agraz o harto cargadas de
fracasos. De tal modo, se reformulan planos ya fijados del comprender del existir
(herencias recibidas, tradiciones), que asi se ven obligados a saltar (e Rodhus, hic
saltus) cn ¢l propio tiempo (hermenéutica juridica, religiosa, histérica, etc.). b)
Hacia la juntura de lo transpensable y la individualidad, en la que uno y otra se
copertenecen y claman por el pensar que los mire desde primera fila, hasta desde
candilejas, o desde el mismo sitio del director. ¢) Hacia la decantacién del tiempo
propio de cada Ereignis, del dar efectividad comprendiente al “propio poder-ser”
(“eigenen Seinkdnnen™), 1o cual coincide con el comienzo del ricorso de la historia
del entendimiento hacia el nous y el logos internos de las ménadas formadas por
quicnes se¢ entienden en el Ereignis del pensar. Epistemologia y hermenéutica
comienzan asi a volver a fuentes que seria ingenuo querer agotar, fuentes que se
unifican cn la forma de una razén-tiempo, que hubieran sido impensable sin este
acercamiento historico-conceptual a la apertura del presente y sus raices en el perplejo
pensar de cada individuo, proceso en el que la razon es remitida al ahondamiento
temporal que ha sido su permanente modernidad.

2. Cultura
El uso de este término se generalizé al irse constituyendo diversas regiones
cientificas, destinadas a estudiar variados aspectos de lo individual y de la libertad,




20 - PLURALISMO Y CULTURA

segln aparecen en €pocas y espacios diferentes. La historia, la antropologia, la
sociologia hablan de “cultura” en un sentido sustantivo, del que subrayan numerosos
matices. Pero la determinacion del concepto estricto de cultura procede de la filosofia
transcendental de kant y de su ulterior reconstruccion por obra de los neokantianos,
en especial por Rickert y Cassirer. En la tercera Critica de Kant aparecen las notas
fundamentales de este concepto, centradas en la realizacién de la libertad respecto
de la naturaleza, lo cual para ésta significa que se trata de convertirla en espacio
posible de la felicidad del hombre. Kant dice: “de todos sus fines (del hombre-
E.A.) en la naturaleza sélo queda la condicion formal subjetiva, la aptitud para
ponerse fines a si mismo (...) y de utilizar la naturaleza como medio de acuerdo con
las mdximas de sus libres fines en general, cosa que la naturaleza, relativamente al
fin final, colocado fuera de ella, puede ejecutar, y que, por ende, puede ser
considerado como su iltimo fin. La produccién de la aptitud de un ser racional para
fines cualesquiera en general (por lo tanto, en su libertad), es la cultura (Kultur).
Asi, pues, sdlo la cultura puede ser el iltimo fin que hay motivo para atribuir a la
naturaleza”. (KU § 83).

Cultura es cultivo de la naturaleza segiin fines racionales, fines que el ser humano
identifica con la realizacion de su propio ser racional, o espiritual, es decir, de su
ser-libre respecto de las necesidades y los bienes naturales. De ese cultivo resultan
entes cuya multiplicidad y riqueza inteyna se constituyen en objeto de estudio de las
llamadas ciencias de la cultura. Dichos entes concentran los esfuerzos por
espiritualizar la naturaleza, por liberarla de su propia fatalidad, incluido en esto
aquello que en el hombre hay de natural. Diversos términos aluden a ese proceso de
liberacién: nacién, pueblo, civilizacion, espiritu.

Al respecto cabe senalar la tendencia expansiva y homogeneizadora de las
empresas culturales, el tinico Iimite de las cuales parece hallarse en aquello que, en
cada caso, es lo insobrepasable de la naturaleza. Eso significa que, en la medida en
que la inventiva humana crece, la cultura tiende a expandirse y a homogeneizarse,
a hacerse una en todo el planeta, lo que de ningiin modo se presta a diagnésticos
optimistas. Antes, al contrario: ese mismo proceso acentia el caracter dominador y
represivo de las técnicas con las que el hombre va alcanzando su sefiorio sobre la
naturaleza. Todavia es posible hablar, como lo hizo Braudel hace méds de cuarenta
afnos, de “civilizaciones”, en plural, para referirse al “mundo actual”, lo que permitié
a sus traductores utilizar el titulo “civilizaciones actuales”. Dicha pluralidad es
determinada por la naturaleza y el pasado humano. Frente a las civilizaciones, la
cultura es unificante; es “cosmopolita” para usar un término caro a Kant. Desde
luego, lo es en dos sentidos: a) el ascendente, que nos interesa aqui: se apunta hacia
la autosuperacion del hombre creando un reino espiritual; b) el descendente, que
por desgracia se impone mas y mas, dirigido a la dominacion y la explotacién de la
naturaleza a fin de asegurar el crecimiento de las instituciones de lucro, que terminan




PLURALISMO Y CULTURA - 21

produciendo mds formas y mayores fuentes de mal entre los hombres (piénsese
solo en la colosal industria de armamentos). El entendimiento cultural, planteado
como meta consciente por espiritus superiores, trata de neutralizar el aspecto
degenerativo de la cultura mediante la promocion de fuerzas creadoras. Hasta dénde
esto sea posible es algo que la humanidad atin no ha conseguido descubrir.

Toda cultura se construye con los elementos superiores que el espiritu haya logrado
hasta el momento respectivo. Aun aquello que las élites quisieran mantener oculto
irradia con el poderoso prestigio que rodea lo esotérico. En términos de Hegel, la
cultura es unificaci6n de elementos del espiritu objetivo -como el derecho, la moral,
las instituciones familiares y sociales, el estado-, 0 sea unificacién de Ia vida material,
los signos y los simbolos, con aquellos elementos que son propios del espiritu
absoluto: el arte, la religién y la filosofia (incluida en ésta lo que hoy se llama
ciencia), es decir, las formas especificas de la racionalidad. Dicha unificacién ocurre
en tiempos y espacios variables, por obra de comunidades, naciones, pueblos, de
constituciones dispares. En dicho proceso las formas del espiritu absoluto son
definidoras de la estructura cultural de que se trate. El arte, el saber y el culto divino
unifican las empresas de liberacién y ascenso del hombre hacia la plenitud. Mientras
se va realizando la cultura, la religién sintetiza todas las formas parciales y les da
sentido universal. Es la fuente de significado del espiritu objetivo, el sentido que
busca su explicitacién en la obra de arte, y el predisefio de las tareas de la ciencia y
la filosofia en lo que les es propio. :

Formulado en términos estrictos, el problema fundamental de la cultura es entender
a Dios, es decir, entender la figura de lo sagrado que, de entrada, aparece como
imagen absoluta de la libertad. Se ve asi que el entendimiento, en los tres sentidos
antes sefialados, y la cultura, en este espectro de niveles de libertad, se hallan
esencialmente unidos. Ante todo se trata de entender a Dios, es decir, de objetivarlo
(mitos) y explicarlo (el saber que interpreta los mitos y despliega conceptos acerca
del mundo y del hombre). En un segundo momento se trata de comprender a Dios,
de llegar a un didlogo de sujeto a sujeto, de yo a td, con El: éste es el momento de la
transformacion mistica, mediada por los grandes individuos capaces de desobjetivar
de algiin modo a Dios y de retornar asf a los origenes ascendentes de toda vida. En
un tercer momento se trata de entenderse los hombres en Dios, es decir, de abrir,
seglin el presente intersubjetivo, un futuro de mayor liberacién del espiritu; casi se
dirfa: de inventar a Dios, en el doble sentido de crear y llegar a una meta. (La
conciencia moderna asoci6 esos tres momentos a despliegues temporales de las
personas divinas),

Desde luego, dichos momentos no se localizan cronolégicamente de la misma
manera en las diversas épocas y en los diversos espacios culturales. Tampoco son
aqui indicados salvo como prototipos transcendentales para las distintas formas
facticas de entendimiento que se dan en los ciclos de las culturas. Tampoco implica




22 - PLURALISMO Y CULTURA

esto enunciar ninguna ardua teoria metafisico-teoldgica, sino sélo sefialar que,
cualesquiera sean las formas religiosas que se consideren, incluidos el ateismo y la
desacralizacién, la empresa cultural se refleja en sus formas colectivas de absoluto,
las que, por su parte -y esto es decisivo para la situacion presente-, de ninglin modo
escapan a la ambivalencia: ascenso hacia la libertad espiritual; descenso hacia el
orden represivo y la entropia que degrada a la misma naturaleza.

Conforme la cultura contemporinea s¢ universaliza cn ¢l descenso, mds se
desgajan en su interior unidades cada vez mds pequefias en las que tiende a refugiarse
la direccion ascendente del espiritu, de la razén y del tiempo. Tratan de ser ménadas
de entendimiento, con sus tres sentidos configurados desde el tercero ( ¢l
Verstéindnis), en dltima instancia para que el hombre no tenga que avergonzarse de
haber instaurado la idea de mejorar y superar la naturaleza, idea que, conforme es
mayor el descenso en blogue de la cultura, mds demoniaca parece.

3- -H»Inter.“

La cultura planetaria es una unidad de civilizaciones que tienden a estancarse en
la total administracidn sistémica de la libertad, de sus instituciones y sus instancias
creadoras. Por reaccion eso tiende a generar pequeias y frigiles células sociales de
autenticidad cspiritual, Estas se comprimen y sc alcjan de la totalidad
sistemdticamente administrada, con la que s6lo mantienen relaciones formales, asf
como también se alejan unas de otras. Son unidades de entendimiento intercultural
que, paraddjicamente, necesitan instaurar zonas de no-entendimiento con las demiis
y con el todo, para no ser desarticuladas por la invasion de lo externo. El historiador
conoce este fendmeno, familiar a quien estudia la vida de las civilizaciones, y a
quien recapacita acerca de los sintomas de encarcelamiento cibernético que aquejan
a la actual cultura planetaria. Pero no se trata aqui de diagnosticar a partir de estos
rasgos de nuestro presente sino aferrar el nicleo del entendimiento que constituye a
la cultura a partir de lo que acaba de mostrarse, a saber: en tanto su unidad planetaria
se afloja, ella desciende respecto de sus propias metas y sélo subsiste como armazon
ideol6gico-formal. Se crean asi tramas heterogéneas de inter-entendimiento y de
inter-cultura, tramas que, en lo esencial, se caracterizan por la exclusion creciente y
el encerramiento. Elintero entre, el signo de lo que unifica y diferencia, se corporiza
asf{ como imprescindible para completar la idea del entendimiento interior a las
culturas y de éstas entre ellas.

La mencién entre supone dos o mds entidades separadas y a la vez
constitutivamente conectables. Entre es lo que queda fuera de ellas, que les impide
confundirse al tiempo que, también, les permite conectarse, tal como ocurre con
“nada” (en légica), “cero” (en matemdtica) o “espacio vacio” (en fisica),
imprescindibles para que aquello que los delimita pueda ejercer la funcidn
delimitante. Pero sélo para la abstraccién geométrica, topoldgico-algebraica, el entre



PLURALISMO Y CULTURA - 23

es total carencia. Incluso el vacio siempre es tal en relacién con las plenitudes que
demarca, lo que excluye que lo compongan ingredientes considerados, por
convencion, inherentes al no-ser desde el especial punto de vista desde el que se
piensa. En sentido absoluto, el entre es pensable desde el espacio y el tiempo. Para
el sistema de la cultura, con su unidad total hoy en proceso de entropia creciente (de
desorden estable y permanente), con sus unidades parciales cada vez mis reflejadas
¥, por ende. cada vez mds distantes unas de las otras y del sistema total, eso significa
que se incrcmentan el espacio y el tiempo poblados de restos y de nexos fracturados
entre centros de entendimiento individual-colectivos de razén pensante y de obras
culturales especificas. Los recorridos se hacen cada vez mis complejos en tanto los
nexos espacio-tiempo revelan sus proporciones inversas en las relaciones
interculturales: a mayor tiempo, menor espacio, y viceversa, lo que constituye el
primer obstdculo a sortear en la compleja trama intercultural de nuestros dias.

La indole de los términos puede aclarar de manera preliminar esa situacion. La
dimensi6n cpistemolégica del entre se estudia en las ciencias formales (logica y
matemdtica), y en las ciencias fisicas y biolégicas. La dimensién hermenéutica se
despliega, en cambio, en las ciencias de la cultura como teorfa de las distancias
temporales y espaciales. La filosofia recoge ambas dimensiones y las elabora de
modo tal que asi puede concebir el Verstindnis y la razén como sistemas operativos
universales. Para la filosoffa fue por eso importante que se incorporase el entre
como clave operativa central y que ésta fuese unida a la nocién de “encuentro™. Por
razones filos6fico-transcendentales se incorpord primero el concepto de entre, segun
se ve en la nocion de intersubjetividad (Husserl), que permitié sintetizar las
dimensiones epistemolégica y hermenéutica al dar sentido a “mundo-de-vida" como
concepto basico de las ciencias sociales. A su vez, la psicologia fenomenoldgica
clabord la nocién de “encuentro” (Buytendijk) en conexién con la idea de la
posicionalidad excéntrica del hombre (Plessner) y en contrapunto con la nocién
epistemoldgico-genética de la descentracién del yo (Piaget). Las oposiciones entre
ambas corrientes hacen hoy posible tematizar la idea del entendimicnto unificador
de lo diferente. Por fin, la historia de las culturas y la meditacién sobre los encuentros
religiosos trans-fronteras llegé a la noci6n de intersignos (Massignon), en la que
parecc centrarse, en cste presente del espiritu, la problemdtica central de las
multiplicidades histéricas y la unidad de la cultura.

El concepto de intersignos posee inmensa riqueza operativa, atn no explorada.
Unifica la semidtica, las ciencias del entendimiento, las filosofias trascendental y
especulativa con la trans-significancia e in-significancia del espacio y sobre todo
del tiempo. Intersignos piensa la zona del heterogéneo y rico vacio que separa los
sistemas de significacia y, a la vez, la forma en que dicha zona limitrofe permite los
encuentros y la irrupcién incluso de aquello que, por esencia, desborda a toda cultura
y a las redes fronterizas que las separan y comunican. En los textos de Massignon




24 - PLURALISMO Y CULTURA

los intersignos toman, en primer lugar, aspecto de arquetipos. Tal el de la figura
femenina pura, inmaculada, que se encuentra tanto en el Cristianismo como en el
Islam y en el Shinto. No se trata, empero, sélo de arquetipos, que las ciencias de la
cultura podrian inventariar e interpretar (p.e.: los trabajos de Mircea Eliade respecto
de la religién, de Panofsky respecto de las artes pldsticas, de Elias respecto de las
formas de disciplina). Un intersigno, cuya singularidad es siempre plural (pues el
inter piensa la unidad en tanto condicién de posibilidad de lo plural), es, en primer
lugar, un sin-signo que actia sobre los demads signos, una comunicacién individual
de entendimiento con y en Dios, una unidad sélo virtual de significado y significante
que actiia sobre unidades ya constituidas de los mismos; y no sélo actia en sentide
genérico sobre ellos sino que los crea, los regenera y los destruye. En tal sentido, lo
divino atraviesa los sistemas culturales no tanto como arquetipo comin que brille
sobre las fronteras sino como un comienzo inaferrable que se dona, a la manera del
Ereignis evocado por Heidegger.

Es imposible elaborar aqui, en forma sistematica, esta cumbre sutil y dificil del
pensar. Baste, pues, sefialar que su enrarecida atmdsfera tedrica no excluye la
presencia materializada, sin duda de modo frigil y esquivo, en el entendimiento
que constituye a la cultura, en el abrirse las fronteras de la propia libertad para
acoger la diferencia de las otras libertades y fundar asi la unidad que garantiza las
mutuas diferencias. Esa vigente libertad supone, desde luego, planos por completo
primordiales. Ante todo, el entendimiento (Verstand) en tanto se consuma en la
teoria del inter-entes, de la condicién de posibilidad de la unidad sintética del
conocimiento de objetos. Respecto de éstos, el inter-entes en grado eminente es el
yo trascendental, la unidad sintética de la apercepcidn: ente requiere a yo como su
entre. Yo es el intersticio del ente. En la filosofia transcendental de kant, y aun en la
de Fichte, espacio y tiempo no instauran de por si un concepto de inter-entes, pues
son correlatos universales del yo o del intersticio. Sélo la fenomenologia
transcendental de Husserl hizo posible concebirlos en la efectiva condicion de inter
trans-transcendentales precondicionantes del mismo yo. Esto equivale a decir que
el Verstehen -el segundo momento del entender- tiene como primera condicion de
posibilidad una alteracién de la indole transcendental del yo. En efecto, por su
autoelevacién como tiempo, el yo se escinde en €] y su fundamento, con la misma
dindmica especulativa con la que Schelling sefialaba la escisién de Dios y su
fundamento. Al consumar al Verstand el yo es lanzado a escindirse en sujeto y
trans-sujeto. La filosofia contempordnea, que es ante todo epopeya de la superacion
del Verstand, buscd en la persona plural, en el nosotros o polisujeto, la clave del
trans en tanto fundamento del sujeto. Esto, empero, no fue sino un ricorso, uno de
los retornos con los que el tiempo pensante se constituye a si mismo. En tanto
sujeto, yo recupera la posicién del ente para el Verstand, lo cual a su vez requiere el
inter adecuado, que ha de reivindicar el caracter de trans-sujeto de todo yo. El



PLURALISMO Y CULTURA - 25

intersujeto trans-sujeto fue proclamado como lenguaje, en tanto unidad sintética de
la especifica poiesis significante de la subjetividad. El objeto ya no se satisface con
el yo transcendental sino que requiere el frans del yo, el fundamento de la dispersién
de los sujetos, cuyo entre-sujetos sostiene a todo objeto. Aqui tampoco el espacio y
el tiempo logran instaurar el pertinente concepto del entre, a saber: del inter-sujetos.
Solo se efectivizan en los juegos dialécticos de trama y urdimbre de significante y
significado, y asi se cierra el ricorso del Verstehen. El trans-sujeto se repliega y
pierde forma. Se repliega a los sistemas de significancia e in-significancia que operan
como el necesario antilenguaje del lenguaje. Ante las formas del tiempo, verdadero
reino de estructuras-madres, las formas del sujeto se desdibujan. Consumado en la
teoria del inter-sujetos, de la condicién de posibilidad de la unidad sintética de
constitucion de sujetos, el comprender se disuelve en un trans que pone el lenguaje
y se disuelve en €L
0- El lenguaje, empero, no es el dltimo entre, pues es susceptible de ser cerrado
como objeto desde los correspondientes metalenguajes. Por eso el Verstehen
devuelve la intersubjetividad a los juegos del entendimiento, si bien el objeto ya no
es ahora el fenémeno aprehendido segiin las leyes cientificas y sus principios
- transcendentales, sino los sujetos mismos, relevantes segtin reglas de situacionalidad
pragmatica. En tal contexto el lenguaje lucha por absorber el entendimiento
intersubjetivo: se cierra como némesis del Verstindnis si éste no es el ricorso al
entre del lenguaje ahora presente como in-significancia del antilenguaje. Intersignos
se pone asi como concepto de la tarea que abarca todas las dimensiones de los
circuitos temporales, pues es la condicion de posibilidad de launidad trans-sintética
de laenergueia de los lenguajes. El intersignos en sentido més estricto es el tiempo
en su constitutiva in-significancia, de la cual Dios y el Ereignis (con el dltimo Dios
que le es inherente) son anticipos de acercamiento al niicleo ascendente del pensar,
que en la cultura forcejea con las fuerzas que tienden al descenso. Segiin esto, el
entendimiento actuante en los reinos de la libertad significa no tanto el promover la
unidad sistémica de la cultura planetario-carcelaria, unidad cimentada por la propia
presion del descenso hacia formas cada vez mds alienadas, sino la posibilidad de
acoger a los otros dioses, a las otras -a veces muy lejanas- ménadas de entendimiento.
i Cudl es nuestra ménada de entendimiento cultural? La del académico o
profesional universitario del mundo burgués-occidental, para quien los otros dioses
se hallan cerca en el espacio pero lejos en el tiempo; ménada, pues, desgarrada y
alienada por implantacién de un solo entender objetos, resultado de lo cual es la
menesterosidad de inter-signos. Se los mendiga entonces sin saber que no son dddivas
sino puntos de encuentro en caminos que han de recorrerse, cédigos genéticos de
toda cultura, compactas plenitudes de pre-tiempo. Nuestra ménada de entendimiento
cultural tiene varias posibilidades de recorrido hacia los intersignos: abrirse a las
otras ramas del saber, por lo general tan cerradas como nuestras propias



26 - PLURALISMO Y CULTURA

especialidades; aprender a escuchar a los sabios de otras civilizaciones ,
erroneamente tenidos por moles enigmiticas o fandticas que poco podrian
orientarnos; intentar desplegar un concepto suficicente de la ignorancia, que refleje
por negacion el trans que alin mora en nosotros y de rebote permita comprender en
qué punto la opinién informada es indefensién critica que predispone a capitular
ante ideologias éticas, politicas, sociales y econémicas; permanecer expectantes
ante los indfgenas, alejados de los paradigmas sociales vigentes, a quienes a lo
sumo se conviete en pintorescos objetos de atraccidn turistica, humillindolos asi a
la vez que se degrada quien reduce el entendimiento, la cultura y los inter-signos a
ese escarnio. :

" En septiembre de 1993, Rigoberta Menchi (*) acusé a la Organizacién de las
Naciones Unidas, a la deslumbrante y burocritica hipercorporacion de estados, de
tratar con frivolidad y tibieza, como meras modas, a los indigenas, a los nifios y a
las mujeres. En una palabra: acusé a la praxis administrativo-sistémica de la
civilizacion actual de aniquilar vias de intersignos mediante ¢l lenguaje del sujeto
del formal y abstracto entendimiento internacional. Su acusacién, perfectamente
justificada, parece ser el cco prictico de la mortal ironia con la que Lacan seiialé,
hace algunas décadas, una andloga implosién aniquilante en la ciencia moderna
(impensado eco, tal vez, del mds profundo pensar de Krisis de Husserl): ni la
antropologia (se refirié a Lévy-Briihl) piensa al indigena, ni la psicologia (se refirid
a Piaget) piensa el nifo.

Pero cuando la cultura deja de recorrer su propio sentido, es decir, ¢l camino
hacia los intersignos, éstos se acercan a las ménadas menos saturadas de objetos y
lenguajes. Ya no se los encuentra en recintos transcendidos por la escisidén que
liberé a los dltimos ¢ irreconocibles trans-sujetos. Moran en nuestras pequefas
monadas, que se saben en camino y peregrinan. Si hemos cstado adormecidos por
el oropel buro-tecnocritico, despertamos ahora en el fulgor que significa tener todo
el tiempo y toda la razon en nuesiro pequedio rincdn, incluso en nuestros propios
cerebros.

Horadar significados y despertar conciencias es tarea de la filosolia. Al empezar
un peregrinaje hacia los intersignos del tiempo espero haber contribuido a ella.

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

* BRAUDEL, E Las civilizaciones actuales. Estudio de historia econdomica y social
(trad. Gomez, M y Anes de Le monde actuel. Histoire et civilisations, lib, 1), Madrid,
Teenos, 1966. (Reimpr. 1978).

* GADAMER, H-G. “Wahrheit und Methode”, Tiibingen, Mohr, 1965. En las
Gesammetle Werke de Gadamer, t. 1.

(*) La declaracion de Rigoberia Menchii esta tomacda del diario Los Andes, Mendoza, 18-
9-93, lra. Seccion, p. 3.



PLURALISMO Y CULTURA - 27

* HABERMAS, J. "Theorie des Konmunikativen Hanelelns”, Frankfurt a. M., 1985, 2 vol.
* HEIDEGGER, M. “Sein und Zeit”, Tiibingen, Niemeyer, 1927. En la
Gesamtausgabe de Heidegger (Frankfurt a. M., Klostermann), .2 (¢d. v. Herrmann.
- 1977). (sz). “Beilriige zur Philosophic (Vom Ereignis)” (Ed. v. Herrmann). En
Gesamtausgabe, 1. 65 (1989).

* HUSSERL, E. “Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriige” (Ed. Strasser);
Husserliana, Den Haag: Nijhoff, t.1, 1950. “Dic Krisis der europiischen
Wissenschaften und dic tranzendentale Phiinomenologie” (ed. Biemel); Husserliana,
tL.VI, 1962 (2da. ed.). “Zur Phinomenologic de Intersubjektivitit™ (ed. Kern):
Husserliana, t. XIII-XV, 1973,

* KANT, L. “Kritik der Urteilskralt”; Kants Gesammelte Werke, Akademie Ausgabe,
.V (ed Windelband), Berlin, Reimer, 1913. (ku).

* LACAN, J. "La science et la vérité” (1965-66). En Lacan, Ecrits, Paris, Seuil,
1966. (El pasaje al que se hace referencia se halla en 859-860).

* MASSIGNON, L. “L'exemplarité singuliére de la vie de Gandhi™; “Un voeu et un
destin: Maric-Antoinette, reine de France™; “La cité des morts au Caire™; “Méditation
d'un passant aux bois sacrés d'Isé”. En Massignon, Parole donnée, Paris, U.G.E.
(col.. 10/18), 1970.




