
Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

 

La filosofía insistencial es un humanismo: 

Aportes sobre la necesidad del pensamiento de Ismael Quiles ante una 

actualidad corrosiva 

 

Enzo Tomassone 

Universidad del Salvador 

Argentina 

 

 
Fecha de recepción: 25/06/2024 | Fecha de aprobación: 12/09/2024 

 

 

“La existencia pierde su sentido si no se apoya en la in-sistencia. No solo pierde su 

sentido, sino que es imposible, casi diríamos metafísicamente imposible”. 

 

(Quiles, 1991, p. 55) 

 

Resumen: El existencialismo se ha caracterizado por describir al ser humano como arrojado 

al mundo y condenado a una libertad acuciante, sin una esencia que preceda a la existencia, y 

en el marco de un nihilismo fatalista. Pensadores más recientes, como Byung-Chul Han y Eric 

Sadin, por otra parte, agregaron a dicho panorama, el fin de toda posible acción común capaz 

de unir a los seres humanos ante la crisis descripta. Ante este escenario, la filosofía insistencial 

del padre Quiles se nos presenta como una posible salida. 

Palabras clave: existencialismo, libertad, esencia, existencia, nihilismo, crisis, filosofía, 

insistencial      

 

Abstract: Existentialism has been characterized by describing the human being as thrown into 

the world and condemned to a pressing freedom, without an essence that precedes existence, 

                                                 
 Enzo Tomassone es Licenciado en Estudios Orientales (USAL), Acompañante Terapéutico (ESPSyC), Operador 

Socio-terapéutico en Adicciones (ACE Morón) y músico. Sus intereses abarcan desde las grandes tradiciones 

espirituales hasta la filosofía contemporánea, pasando por cuestiones tales como el esoterismo, las mitologías 

comparadas y la obra de los poetas simbolistas. Correo electrónico: enzo.tomassone@usal.edu.ar 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

and within the framework of a fatalistic nihilism. More recent thinkers, such as Byung-Chul 

Han and Eric Sadin, on the other hand, have added to this panorama the end of any possible 

common action capable of uniting human beings in the face of the crisis described. It is in this 

scenario that the Insistive Philosophy of Father Quiles presents us with a possible way out. 

Keywords: e     xistentialism, freedom, essence, existence, nihilism, crisis, Insistive      

Philosophy 

 

Existencialismo y filosofía insistencial 

A lo largo de la historia de la filosofía occidental, el interés recurrente en la mayoría de los 

filósofos ha sido la búsqueda de los principios o fundamentos últimos del filosofar, ya que estos 

constituían los axiomas a partir de los cuales se podían construir teorías, modelos de 

conocimiento e, incluso, sistemas filosóficos. Entendemos, por lo tanto, que la Edad Antigua 

se caracterizó por considerar a la physis como fundamento, la Edad Media a Dios como 

fundamento, y la Edad Moderna a la “Diosa Razón”. Los fundamentos siempre otorgaron un 

sentido al desarrollo histórico de la humanidad y a la posibilidad de trazar horizontes 

temporales esperanzadores para el ser humano.  

No obstante, en cuanto a lo que ocurre en la Edad Contemporánea, y esto es lo que realmente 

nos convoca en esta ocasión, se afirma comúnmente que ya no hay fundamentos, lo cual 

significa que, al no haber bases sólidas para la construcción de planteos teóricos que concluyan 

en teleologías, nos encontramos ante la ausencia de un punto de anclaje, pues estamos 

pendiendo ideológicamente ante el abismo de las no-certezas. La ausencia de una matriz 

configuradora de sentidos genera una imposibilidad en el avance hacia construcciones teóricas 

que puedan fundamentar el sentido de la existencia humana. De este modo, se comprende que, 

en el mundo en el que las verdades ya no son, se haga patente la noción de “post-verdad”. En 

tal sentido, se entiende que ante la muerte de los fundamentos o, en otras palabras, la muerte 

de Dios -que fuera anunciada en la obra de Federico Nietzsche-, comiencen a proliferar 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

pequeños relatos, pequeñas fuentes sustitutivas del sentido que buscan paliar la desesperación 

del ser humano ante el avance de los desiertos del nihilismo.  

En este contexto, la filosofía de Martin Heidegger aborda el problema del Dasein, el ser-

ahí, que se encuentra en estado de eyección al mundo y, por ende, en una paradoja, la cual 

consiste en que no es posible estar en un estado de arrojo si, al mismo tiempo, no existe un sí 

mismo esencial desde el cual partir. Esto sería análogo al contrasentido de ir de un lugar a otro, 

sin partir de una topografía de origen. 

El problema del existencialismo heideggeriano, al cual el padre Quiles denomina 

“prescindente” es que, justamente, como su nombre lo indica, no se expresa explícitamente 

sobre la existencia de Dios. Heidegger (2014) no traza una dependencia de lo humano hacia lo 

divino ni se declara religioso, aunque tampoco niegue la apertura al misterio. Por esta razón, el 

padre Quiles (1988) denomina a la filosofía de Heidegger, “existencialismo de la angustia”, y 

construye una sólida base en torno a tres principios para argumentar a favor de dicha 

denominación. Estos principios son los siguientes: 

1) La manifestación del Dasein como una existencia arrojada y abandonada en el mundo, 

situación que desencadena la angustia del existente humano, pues se torna imposible para él 

superar esta derelicción.  

2) La posibilidad constante de elección, entre un destino personal (aunque, por lo general, 

incierto y sin definición clara), o una existencia inauténtica, detrás de la cual protegerse de la 

búsqueda genuina de horizontes.  

3) La tendencia del Dasein a optar por la repulsa de sí mismo. Elige una “caída” dentro de 

la “caída ontológica” que abarca a la primera y opta generalmente por el universo de lo 

inauténtico, al tiempo que el Dasein se mueve en direccionalidad hacia la muerte y es acechado 

constantemente por la nada (Quiles, 1988).  



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

Por otra parte, y respecto a la filosofía de otro pensador existencialista, Jean Paul Sartre, nos 

queda la reflexión, profunda y necesaria, de ver cuáles podrían ser las consecuencias en los 

planteos éticos, de una filosofía que no considera a los demás como partícipes de una dialéctica 

capaz de hacernos más cuidadosos y respetuosos para con nuestros entornos, sino que no 

titubea al afirmar que el sufrimiento (o el infierno), son los otros y que el ser humano es además 

una pasión inútil. En los prolegómenos de El ser y la nada, Sartre afirma que esta sensación, 

propia de la cristalización de la nada en el ser, conduce al existente humano a la catástrofe de 

sentir que un signo de expresión de la nada en la existencia es la náusea.  

Jean-Paul Sartre también condena al hombre a una libertad ineludible, pero al desprenderse 

de los ideales de trascendencia, no coopera con una visión esperanzadora, sino todo lo 

contrario. De acuerdo con el padre Quiles (1988), la filosofía de Sartre solo puede conducirnos 

a una desesperanza, pues su ateísmo no nos vincula a lo eterno, sino que nos hace víctimas de 

la impermanencia. Al sacar de la centralidad a la physis, a Dios, y también a la Razón, nos 

queda una filosofía que prescinde de la esencia del ser humano y de toda fundamentación que 

nos ligue a un sentido de trascendencia.  

Si bien hay un intento en Sartre por desprenderse de la metafísica, el filósofo francés instaura 

una filosofía que lo hace recaer en las categorías de las que intenta huir, lo cual deja en claro, 

que es imposible pensar por fuera de categorías metafísicas. En este sentido, el padre Quiles se 

pregunta al respecto:  

      ¿Qué posibilidades hay para el hombre, para el individuo, dentro de este 

humanismo sin Dios y sin naturaleza? Solamente la muerte. O el suicidio, o morir en 

manos de la arbitrariedad y anarquía en las que han de moverse los demás individuos, 

los cuales con el mismo derecho se consideran sin naturaleza, sin normas y sin leyes. 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

En una palabra, el humanismo sin Dios y sin naturaleza no es ni siquiera humanismo, 

no es nada, se pulveriza como una contradicción. (1988, p. 191) 

Ahora bien, vemos, en esta cita del padre Ismael Quiles S.J., cómo para el existencialismo 

sartreano aparecen dinamitados los puentes que unen al fundamento y al hombre con los 

múltiples aspectos de la ontología de la vincularidad. Ante la imposibilidad de lograr una ética, 

por la ausencia de un fundamento metafísico rector, encontramos a un existente humano sin 

lazos sociales significativos, carente de opciones más allá de la autodestrucción y, más aún, a 

un ser humano que siente repulsión ante su propia libertad, representada en la sensación de ná     

usea      tantas veces explicitada en la obra literaria de Jean Paul Sartre.  

La paradoja del pensamiento sartreano es que, al querer recuperar al hombre de lo que 

consistiría la acción por “mala fe”, lo termina expulsando a un sinsentido. Y es inobjetable que 

en nosotros existe una fuerza que nos impulsa a un perfeccionamiento constante, a una 

superación de nuestros límites, a un desarrollo y a un crecimiento que orienta, en lugar de 

desorientar, como lo hace el existencialismo ateo (Quiles, 1988).  

La inexistencia de un fundamento metafísico conduce, por tanto, a una lógica en la que la 

teleología -es decir, el sentido de un devenir histórico-, se pierde para el hombre. De esta 

manera, las acciones conjuntas se desvanecen en una sociedad que deja de guiarse por aquello 

más sagrado en el ser humano. Una teleología sin impulso a lo alto solo puede tender al fracaso, 

tal como lo sostienen todas las tradiciones del Oriente, que han comprendido este punto, y 

propuesto formas de ascesis para el ser humano, con la finalidad de perfeccionar sus 

potencialidades y favorecer su crecimiento como personas y como miembros de la sociedad.  

Si volvemos a considerar lo trascendente como fundamento, veremos que la filosofía 

insistencial —     propuesta por el padre Ismael Quiles—      se contrapone al existencialismo 

y permite al hombre ser en el seno de un ámbito divino. Con esto queremos decir que la in-



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

sistencia señala el paso a la consideración ineludible de una esencia que precede a la existencia 

y que confiere una dignidad innata al hombre. Por el hecho de estar en la trama del ser, la 

filosofía insistencial otorga valor a los individuos, quienes por eso mismo pueden perfeccionar 

lo que les es inherente y se encuentra en potencia. La relación del hombre consigo mismo es la 

de un nexo íntimo con su esencia, la cual es conferida en función de la relación del hombre con 

Dios. El verdadero humanismo, por tanto, afirma que dentro de lo contingente del plano de lo 

humano, y de las limitaciones que existen en el hombre, hay una afirmación de la propia razón 

dada desde el momento en que Dios crea al universo y al hombre con una naturaleza 

determinada.  

 

Panorama de la actualidad 

La filosofía insistencial no solamente responde al existencialismo de su época, sino que 

también puede contribuir como una salida al panorama filosófico de la actualidad. 

Actualmente, el capitalismo, para autores como Byung-Chul Han (2017), por ejemplo, ha 

avanzado de un modo tan eficaz, que ya no es necesario que un individuo sea coaccionado para 

dar información o para actuar. De este modo, la información se transforma en un conocimiento 

que, en términos de los estructuralistas franceses, es un saber-poder (savoir-pouvoir). Por ende, 

la cárcel es perfecta, puesto que el individuo ya no es esclavo de un agente de coerción externo, 

sino que es sumamente libre y pasa ahora a ser un esclavo de sí mismo.  

Han (2017) sostiene que el sistema capitalista ha llegado a un desarrollo máximo y sin 

precedentes. El viejo sistema analógico de control se vierte sobre el individuo en una forma y 

modalidad en la cual lo único que les exige a los sujetos es la exaltación y la puesta en práctica 

de la libertad y positividad. Esto significa que el capitalismo ya no exige “desde afuera” al 

sujeto productivo y de rendimiento, sino que se ha incrustado en el individuo mismo y es, desde 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

la interioridad más íntima del sujeto, desde donde ejerce su función de dominación. La 

dialéctica que opera en el modo de dominación actual es impecable y consiste en un 

conocimiento de ingeniería social que se cristaliza en lo que este autor denomina psicopolítica. 

Diversas afecciones, como el síndrome del burn out, o los trastornos de hiperactividad, son un 

producto de la libertad absoluta del ser humano actual, la cual recae contra el individuo mismo, 

pues al no tener ahora que obedecer a una instancia superior, se autoproclama soberano de sí 

mismo y lleva su individualidad al extremo de autoexplotarse. Por ello, Han afirma que el ser 

humano ha caído en la crisis de las narraciones, pues los relatos ya no forman parte de la 

identidad común. Asistimos, por tanto, a una fragmentación de las identidades, en la que la 

cohesión social decrece abruptamente y da lugar a individuos aislados que buscan manifestarse, 

en un aturdimiento que se describe metafóricamente como el causado por el zumbido de un 

enjambre. La servidumbre, en estos términos, se vuelve totalmente voluntaria y, lo más grave 

aún, es que se convierte en una moda. Además, en caso de una adaptación, genera la “expulsión 

de lo distinto”, sin un registro de términos intermedios o matices. En palabras del propio Han 

(2017): 

Los tiempos en los que existía el otro se han ido. El otro como misterio, el otro como 

seducción, el otro como eros, el otro como deseo, el otro como infierno, el otro como 

dolor van desapareciendo. Hoy, la negatividad del otro deja paso a la positividad de lo 

igual. La proliferación de lo igual es lo que constituye las alteraciones patológicas de 

las que está aquejado el cuerpo social. (p. 9) 

Encerrados en sí mismos, los sujetos de las sociedades modernas se “autorrepresentan”, se 

“autoproducen” y se “autoconsumen”. La posibilidad de una ética que permita superar el propio 

ensimismamiento queda anulada y bloqueada por una continuidad de lo positivo, de lo carente 

de oscuridades y de espacios de alteridad. Por lo tanto, actualmente nos encontramos en una 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

situación, en la que incluso “el otro como infierno” -otrora descripto por la literatura sartreana-

, es una caracterización que se anhela, puesto que la híper positividad ya ha destruido hasta ese 

puente, hasta ese nexo de la ontología de la vincularidad. 

Por otra parte, las conclusiones de Eric Sadin pareciera que no pueden evitar caer también 

en el pesimismo. La crisis que atraviesa el sujeto contemporáneo, desde su perspectiva, no tiene 

una raigambre exclusivamente en lo económico, lo social o lo político, como muchos analistas 

sostienen, sino que tiene un factor relacionado con el ethos de la condición de este sujeto, el 

cual opera ejerciendo la mayor influencia sobre los modos de vida que se presentan como 

posibilidades en la actualidad. Dicho ethos es el individualismo (Sadin, 2022).  

En lo que respecta a la ontología de la vincularidad, más específicamente en lo que respecta 

al vínculo del individuo con sus pares, Sadin sostiene que los últimos doscientos años de la 

historia de Occidente llevaron al mundo a una forma de percepción de la realidad basada en el 

individualismo, el cual se transformó en la centralidad de la cosmovisión occidental. Por ende, 

atrás quedan los sistemas de creencias religiosa     s, que ligaban al hombre con lo sagrado. 

Actualmente, todo se conforma en relación con el ego. Es esta instancia del yo, la cual ocupa 

el nivel de máxima importancia, además existe un universo digital para ratificar al individuo 

en su lugar de divinidad y en su pedestal de “autoexaltación”. Ahora bien, la paradoja que 

resalta Sadin (2022) es que la multiplicidad de individuos en búsqueda de la glorificación 

personal conduce al mundo a una nueva era: la era tiránica del individualismo como criterio y 

fundamento de la existencia, en una sociedad que se desangra en la fragmentación. En este 

contexto, el mito griego de Narciso tiene consonancias muy significativas, ya que nos muestra 

cómo al embelesarse con su propia imagen, este pierde la vida. De igual manera, al tomar este 

mito como metáfora, el individuo contemporáneo y su “autorrepresentación” tienen como 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

consecuencia la disolución de los lazos sociales, así como la imposibilidad de un enlace real 

entre cada individuo y los otros.  

Por ende, si no existe la posibilidad de una acción común, nos encontramos ante el fin de 

toda revolución, tanto material como ideológica, puesto que las revoluciones no se llevan a 

cabo por individuos aislados. En tal sentido, si no existe la posibilidad de revolución, pues 

tampoco se podrá revertir el orden hegemónico de dominación establecido y, en consecuencia, 

las utopías serán solo palabras o imaginaciones distantes en el espacio-tiempo. Sadin expresa 

con claridad que atribuir la problemática actual a un factor economicista sería un 

reduccionismo insalvable. Una panorámica de nuestra época nos remite a un individualismo en 

el que el otro ha desaparecido como punto de referencia y como instancia dialógica capaz de 

llevarnos a la iluminación o a una ascesis como sucedía en el pasado.  

 

Conclusión 

Cuando el padre Quiles (1988) utiliza el prefijo “in”, en el término insistencia, se refiere a la 

esencia del hombre, pero siempre remitiéndose a un fundamento sagrado en el que el hombre 

es. La existencia de Dios se resuelve por una dilucidación de sus atributos y de su naturaleza. 

Estos factores son los que incrementan la posibilidad de religar al hombre con lo divino. La 

dependencia respecto al fundamento, que es más bien una clara independencia de los 

sucedáneos de la libertad, lleva al hombre necesariamente a una aspiración más alta, en la cual 

sus fuerzas cobran un sentido que no se pierde en el maremágnum del nihilismo. Solo desde 

este punto en el espacio y el tiempo, es posible reconstruir el sendero del yo hacia los otros, la 

comunidad y, por ende, hacia la historia. 

 

 



Oriente-Occidente. Nueva época. 

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 2/2, 2024 [pp. 53-62] 

 

Referencias 

 

Han, B.C. (2017). La expulsión de lo distinto. Herder.  

Quiles, I.S.J. (1988). El existencialismo: Sartre, Heidegger, Marcel, Lavelle. Ediciones 

Depalma.  

Quiles, I.S.J. (1991). Cómo ser sí mismo. Ediciones Depalma.  

Sadin, E. (2022). La era del individuo tirano. El fin de un mundo común. Caja Negra. 


	La filosofía insistencial es un humanismo:
	Aportes sobre la necesidad del pensamiento de Ismael Quiles ante una actualidad corrosiva
	Existencialismo y filosofía insistencial
	Panorama de la actualidad
	Conclusión
	Referencias

