Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales
Universidad del Salvador

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]

La medicina y los medicos en el Libro del asma de Maimonides

Juan Carlos Alby*
Universidad Nacional del Litoral
Universidad Catdlica de las Misiones
Universidad Catdlica de Santa Fe
Argentina

Fecha de recepcion: 07/01/2024| Fecha de aprobacidon: 25/03/2024

Resumen: En el presente articulo se analiza el pensamiento médico de Maimonides tal
como se presenta en su Libro del asma. En primer lugar, se ubica esta obra en el contexto
de sus escritos medicos. A continuacion, se estudia la importancia que Maiménides otorga
al aire y su relacién con las afecciones del alma, evidenciando cémo integra conceptos
médicos y filosoficos para abordar la salud fisica y espiritual. Finalmente, se examinan
las reflexiones criticas de Maimdnides sobre la medicina y los médicos, donde enfatiza la

* Juan Carlos Alby es licenciado y doctor en Filosofia por la Universidad Cat6lica de Santa Fe (UCSF). Es
ademas bioquimico por la Facultad de Bioquimica y Ciencias Biolégicas de la Universidad Nacional del
Litoral (UNL) y administrador en salud por la Escuela Superior de Sanidad “Dr. Ramén Carrillo” de la
misma universidad. Posee un posdoctorado en Filosofia en la modalidad de “Proyecto de investigacion”
por la Universidad Nacional de Rosario (UNR). Actualmente se desempefia como profesor titular ordinario
de Filosofia Medieval y Renacentista en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la UNL, y como
profesor adjunto a cargo de Antropologia en la Facultad de Ciencias Médicas de la misma universidad.
Asimismo, es profesor titular de Historia de la Filosofia Antigua e Historia de la Filosofia medieval en la
Universidad Catélica de las Misiones (UCAMI). Presidente del Consejo de Investigaciones de la UCSF, es
también miembro de la Asociacidn Internacional de Estudios Patristicos (AIEP).

Entre sus libros publicados se destacan: La medicina filos6fica del cristianismo antiguo (Santa Fe,
UCSF, 2015), Tiempo y acontecimiento en la antropologia de Ireneo de Lyon (Santa Fe, UCSF, 2016,
segunda edicion corregida y aumentada), y la introduccion y notas en Tertuliano. Contra Hermogenes
(Buenos Aires, Losada, 2022). Como compilador, ha editado Tegnosis nnapékhriphon, “El conocimiento
oculto”. Homenaje a Francisco Garcia Bazdn (Buenos Aires, Trotta-Guadalquivir, 2020) junto a Patricia
Andrea Ciner y Juan Bautista Garcia Bazan, y Verdad, lenguaje y accion. Problemas filoséficos en torno
al conocimiento y la sabiduria (Santa Fe, UNL, 2014), en coautoria con Diana Maria Lopez y Maria Sol
Yuan. Ha publicado también numerosos capitulos de libros y articulos en revistas especializadas.

Se dedica a la investigacidn de las relaciones entre la filosofia antigua y tardo antigua con los origenes
del cristianismo y a los vinculos entre la filosofia y la historia de la medicina.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



necesidad de prudencia, moderacion y la combinacion de experiencia con conocimiento
tedrico. Maimonides advierte sobre los peligros de confiar excesivamente en la
experiencia personal sin fundamento cientifico y critica a los médicos que carecen de
ética y sabiduria. El articulo pone de relieve la vision integral de Maimonides sobre la
medicina, que abarca no solo el tratamiento de enfermedades fisicas, sino también la
consideracién de factores espirituales y morales, ofreciendo asi ensefianzas relevantes
para la practica médica contemporanea.

Palabras clave: Maimonides, Libro del asma, medicina medieval, filosofia médica, ética
médica

Abstract: This article analyzes Maimonides’ medical thought as presented in his Book of
Asthma. First, the work is situated within the context of his medical writings. Next, the
importance Maimonides places on air and its relationship to ailments of the soul is
presented, demonstrating how he integrates medical and philosophical concepts to
address both physical and spiritual health. Finally, the article examines Maimonides’
critical reflections on medicine and physicians, while he emphasizes the need for
prudence, moderation, and the combination of experience with theoretical knowledge.
Maimonides warns of the dangers of overreliance on personal experience without
scientific foundation and criticizes physicians who lack ethics and wisdom. The article
highlights his comprehensive vision of medicine, encompassing not only the treatment of
physical diseases but also the consideration of spiritual and moral factors, and thus
offering relevant insights for contemporary medical practice.

Keywords: Maimonides, Book of Asthma, Medieval Medicine, Medical Philosophy,
Medical Ethics

Introduccion
Las obras médicas de Maimoénides, conocido también como Rambam, fueron catalogadas
en 1840 por Wustenfeld en un libro publicado en Géttingen bajo el titulo en aleman Die
Arabische Aertze und Naturforscher. En ese momento, se consideraba que el total de los
libros de medicina escritos por el judio de Cordoba eran dieciseis, hasta que en 1876
Leclerq contradijo esta afirmacion reduciendo su nimero a once. No obstante ello, la lista
de Wistenfeld continuo siendo mayoritariamente aceptada hasta que a finales del siglo
X1X, el historiador Steinschneider corrigio y depur6 esa ndmina. Si bien su trabajo quedo
inconcluso, fue completado mas tarde entre 1940 y 1960 por Muntner y luego por Rosner

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



entre 1965 y 1980. A pesar de la ardua tarea llevada a cabo por la ciencia alemana, la
cuestion de la paternidad literaria de los escritos médicos atribuidos a Maimdnides
continda hasta nuestros dias (Bortz, 2004, pp.49-53).

Estudiaremos en primer lugar la ubicacion del Libro del asma en el contexto de las
obras médicas de Maimonides. A continuacion, el valor que Maimonides le otorga al aire
y su relacion con las enfermedades animicas. Finalmente, se abordaran las reflexiones
que hace el sabio judio respecto de la medicina y de los médicos en el Gltimo capitulo del

tratado.

El Libro del asma en el corpus médico de Maimonides

El tratado que Maimonides le dedico al asma en 1190 y que lleva como titulo original
en arabe Magqadlat fil-rabw, fue escrito por encargo de un paciente noble que padecia la
enfermedad. Asi, el Libro del asma se une al grupo de las obras médicas que el judio de
Cordoba escribid por encargo, integrado ademas por EIl régimen de la salud y el Tratado
de las hemorroides. Se trata de un estudio monogréafico que fue muy citado y admirado
en las tres grandes cosmovisiones culturales de la Edad Media, a saber, la judia, la
musulmana y la cristiana, debido a su rapida traduccion del arabe al hebreo y al latin®.

Hoy se acepta, por lo general, que son diez las obras médicas auténticas de

Maimonides, las que segun el orden clasico propuesto por Wiistenfeld son las siguientes:

1 Se tradujo primero del arabe al latin por parte de Armengaud Blasi en Montpellier, a principios del
siglo XV. El mismo traductor, quien a su vez era médico, tradujo del arabe y del hebreo obras de Galeno,
Maimonides, Avicena y Jacob ben Mahir. Existe una traduccion hebrea directa desde el arabe hecha por
Semu’el Benveniste en 1320 a la que sigue afinales del siglo X1V la de Yehosu’ah de Jativa. De estas
versiones hebreas se conocen seis manuscritos, la mayoria de ellos de la traduccion de Benveniste. La
version hebrea fue conocida por dos nombres, Sefer ha mis’ adim (El Libro de los Alimentos) y Sefer ha
gatseret (El libro del Asma). Hay también traducciones al francés (Mintner-Simon, 1963-1964), al inglés
(Miintner, 1963) y al espafiol (Ferre, 2016). Véase al respecto (Ferre, 2016, pp. 13-14).

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



Régimen de salud (Regimen sanitatis); Aforismos médicos de Moisés (Aphorismi R
Mosis); Comentario a los Aforismos de Hipdcrates (Comment. in Aphorismos); Tratado
de las hemorroides (Tractatus de haemorrhoidibus); Tratado de los venenos y sus
antidotos (Tractatus de cura corum qui a venenatis animalibus puncti sunt); Explicacion
de las particularidades (de los accidentes) (De causis et indiciis morborum); Compendio
de los libros de Galeno (Succinata expositio artis medindi Galeni); Tratado del asma (De
ashtma); Tratado del coito (De coitus); Comentario sobre los nombres de las drogas?. El
idioma empleado para toda su obra médica fue el &rabe, debido a que se trata de textos
para la lectura personal o dirigidos a dignatarios de su tiempo que eran musulmanes y
hablaban arabe. En cambio, sus escritos dirigidos a los estudiosos judios estan en hebreo
0 en arabe con letras hebreas, ya que los judios de entonces conocian ambas lenguas.

La enfermedad que Maimonides describe en este tratado no es exactamente igual a la
que la medicina moderna llama “asma”, ya que su descripcion fue cambiando desde los
antiguos griegos hasta el tiempo de la redaccion del mencionado escrito. Segun Homero,
Héctor y Ayax sufren de asma; el primero, luego de un golpe en el cuello; el segundo,
como consecuencia de un gran esfuerzo fisico. En ambos casos, los sintomas comunes
son jadeo y sudor.

El gran Ayante, hijo de Tolemon, al ver que Héctor se retiraba cogié una de las
muchas piedras que servian para calzar las naves y rodaban entonces entre los pies
de los combatientes, y con ella le hiri6 en el pecho, por encima del escudo junto a

la garganta; la piedra, lanzada con impetu, giraba como un torbellino. [...] el

2 Este altimo titulo no aparece en la lista de Wiistenfeld porque fue descubierto en 1932 y publicado en
1940 por Rosner, quien luego publicaria en 1969 una bibliografia completa sobre el tema. Véase al respecto
Rosner (1969). Cf. ROSNER, Fred, “Maimonides the Physician: a bibliography”, in Bulletin of the History
of Medicine, vol. XLIII (1969), n° 3, mayo-junio.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



robusto Héctor dio consigo en el suelo y cayo en el polvo. [...] Los amigos de
Héctor lo levantaron en brazos, lo sacaron del combate, lo condujeron a donde
tenia los &giles corceles con el labrado carro y el auriga, y se lo llevaron hacia la
ciudad, mientras daba profundos suspiros (GcOuo). Mas al llegar al vado del
voraginoso Janto, rio de hermosa corriente que el inmortal Zeus engendrd, bajaron
a Héctor del carro y le rociaron el rostro con agua: el héroe cobré los perdidos
espiritus, mird a lo alto y poniéndose de rodillas tuvo un vomito de negra sangre;
luego cay6 de espaldas y la noche oscura cubri6 sus 0jos, porque aun tenia débil

el &nimo a consecuencia del golpe recibido. (Homero, 2005, pp. 402-403).

Més adelante, es el mismo Ayax el que sufre el mismo mal que habia provocado en

Héctor, cuando resiste el hostigamiento ininterrumpido de muchos troyanos contra él:
Ayante estaba abrumado por continuo y fatigoso jadeo (&oBua) continuado,
abundante sudor manaba de todos sus miembros y apenas podia respirar; por todas

partes, a una desgracia sucedia otra. (Homero, 2016, p. 441)

Aunque el término doBua se utilizaba para describir el jadeo como sintoma, no como
enfermedad, las primeras menciones del asma en la medicina se remontan al Corpus
Hippocraticum (460-375 a. C.). Hacia el afio 25 d. C., el médico romano Cornelius Celsus
modificd los conceptos hipocraticos, introduciendo una clasificacion segun el trabajo
respiratorio, donde se menciona también la palabra “disnea”. El siguiente nivel de
dificultad respiratoria consistia en que el paciente respiraba emitiendo un sonido por la
garganta. En consecuencia, era necesario que el enfermo mantuviera el cuello rigido para

respirar, lo que se denominaba orthopnea. Sera Galeno quien modificara sustancialmente

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



la descripcion original de Hipdcrates, diciendo que el asma “es una enfermedad que se
caracteriza por presentar una respiracion acelerada, corta y ruidosa, es decir, dificultad
respiratoria, pero sin la presencia de fiebre” (Gurrola Silva & Huerta Lopez, 2013, pp.
77-86). Fue también el médico de Pérgamo quien establecio por primera vez la conexion
etiologica del asma con el broncoespasmo y presento la asociacion entre las vias aéreas
superiores e inferiores. Pero sera en el siglo 11 d.C. cuando la medicina ofrezca la primera
descripcion exacta del asma como la recibié Maimdnides, por medio de Areteo de
Capadocia, el médico griego que practico en Roma, quien menciona las sibilancias, tos
seca no productiva, la imposibilidad de dormir en decubito dorsal y la ansiedad y miedo
que esto provoca en el asmatico®.

El término hebreo gatzeret es uno de los dos nombres que se le daba en la Edad Media
a la enfermedad. En la literatura biblica y posbiblica tampoco aparece identificada con un
solo nombre. Algunas expresiones derivadas de la raiz hebrea g-tz-r (7xp) aparecen
vinculadas con la respiracion, el viento y el espiritu, indicando en esos casos una
dificultad para respirar. La Mishna llama al asma ruaj qetzara, literalmente,”viento
corto”™, mientras que en la Guemara es nombrada como getzereit o ruaj getzereit, con
idéntico significado. Debido a que muchos desérdenes organicos se acompafian de
sindromes respiratorios, el término gatzeret y sus derivados adquirieron por extension un
significado amplio, llegando a ser sinonimos de “enfermedad” y “enfermo” (Bortz, 2004,

p. 64).

3 Véase (Gomez Correa 2018, pp. 18-28).
4 xp indica todo lo que corta una cosa, la termina, la limita, la finaliza. (\Véase Fabre D’ Olivet, 1996, p.
278).

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



En el prologo del tratado, Maimdnides menciona la manera en que la enfermedad era
Ilamada en lengua extranjera a la vez que indica el propdsito de su escrito:

Me pregunt6 nuestro sefior, el respetado noble —que el Nombre prolongue su

tranquilidad— por la enfermedad crdnica que padece, llamada en lengua

extranjera rinapli y en arabe al-rabw. Me honro pidiéndome que escribiera algo

breve sobre los alimentos, sobre los que se deben evitar y los que les conviene

tomar entre los distintos tipos de dietas, los alimentos Utiles en esta enfermedad

descritos por los grandes de la medicina®. (Maimonides, 2016, p. 39)

Maimonides aporta diferentes valoraciones a lo largo de su obra sobre las grandes
autoridades en materia médica, en la que deja ver sus preferencias y rechazos en el campo
de la filosofia. Asi, por ejemplo, Avicena es el gran ausente en la obra médica de
Maimonides, a pesar de que aquel habia escrito el monumental Canon de Medicina que
tanta influencia tuvo durante la Edad Media. Pero Rambam no lo apreciaba como fil6sofo.
Sucede lo contrario con al-Farabi de quien el médico cordobés recibié mucha influencia,
a tal punto que lo cita con una frecuencia significativa en sus tratados de medicina, lo que
resulta extrafio ya que al-Farabi no escribi6 acerca de medicina. Por ejemplo, Wolfson
(1973) sostiene que en su concepcion acerca del alma, Maimonides puede haberse
inspirado en el Sefer Hatjalot de al-Farabi.

Por su parte, en los libros medicos de Maimonides se cita a Galeno tanto como se cita
a Avristoteles en sus textos de filosofia. Sin embargo, la admiracion de Maimonides por

Galeno no era incondicional, ya que lo critica amargamente en el Gltimo de los veinticinco

> El término rinapli para designar el asma es el mismo que aparece en el manuscrito hebreo de la
Bibliotheque Nationale de Paris 1175, que contenia el mismo texto de la edicién de Mintner.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



tratados que componen los Aforismos, especialmente respecto a las afirmaciones que el
médico de Pérgamo hace sobre el biblico Moisés (véase Bortz, 1996, p. 59). También
Hipdcrates recibe su critica por parte de nuestro autor en el comentario a sus aforismos.
Un médico admirado por Maimonides fue Abu Marwan Ibn Zuhr, conocido como
Avenzoar (1113-1162). También nacido en Cordoba, descendiente de hebreos, pasé la
mayor parte de su vida en Arabia y luego regresé a al-Andalus. Aqui lo conocio
Maimonides cuando aquel vivia en Sevilla. Se hizo conocido por sus discrepancias con
Avicena en cuanto a sus especulaciones deductivas, lo que marca una coincidencia con
nuestro autor. Recopilé los nombres de todos los remedios conocidos en sus libros Guia
facil para la terapia y la dieta y Libro de los alimentos. Su obra principal, Al-Taisir o
Libro del embellecimiento, fue escrito para su hijo Abu Bakr, pero la obra que mas
impresion le causé a Maimonides fue el Libro de la moderacion —compuesto para ser
leido en presencia del califa— por su exposicién de la medicina del cuerpo y el alma,
preocupacion que encontramos en el Libro del asma. Pero ambos médicos se distanciaban
en un punto, la eficacia de los encantamientos. Avenzoar creia en ellos y hasta los
prescribe en sus tratados médicos, mientras que Maimonides no acepta su poder sanador
y solamente apela a ellos en caso de que el paciente creyera en tal eficacia (véase

Kraemer, 2010, pp. 106-107).

El tratamiento del aire y las afecciones animicas
Hacia el final del prologo del Libro del asma, Maimonides presenta el plan de la obra
en trece capitulos, al cabo de los cuales ofrece un resumen de lo contenido en cada uno.

Por la vinculacion que el asma presenta con la calidad del aire, Maimonides le dedica un

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



capitulo en particular, el octavo, cuyo titulo es “El tratamiento del aire y las afecciones
animicas”. Sigue a otros siete dedicados a la dieta y a los tiempos adecuados para la
ingesta.

Hasta los tiempos de Maimdnides se puede trazar una lista de médicos que se ocuparon
del tema del aire. Uno de los primeros que, después de Hipdcrates, otorgd importancia al
aire fue Erasistrato (310-250 a. C.), fundador de la fisiologia humana. Sostenia que el aire
inspirado por los pulmones llegaba al corazén izquierdo, donde se convertia en el pneima
vital. Este era transportado por las arterias hacia el cerebro y alli se transformaba en otro
tipo de pnelima, denominado “espiritu animal”, que circulaba por los nervios huecos. Por
la prioridad otorgada al aire en su escuela médica, afirmé —al igual que Herdfilo y sus
contemporaneos— que las arterias transportaban pnelima en vez de sangre, pero que esta
pasaba de las venas a las arterias a través de pequefios vasos comunicantes o
synanastomosis.

Arquigenes de Apamea (54-117), médico de origen romano que también pertenecio a
la escuela neumatica de medicina afirmé que el pnelma era la base de la salud y su
equilibrio mantenia el tono, el cual se detectaba por el pulso. Cada onda de pulso se
componia de cuatro fases: contraccion, dilatacion y dos periodos de descanso.

Galeno, a la vez admirado y criticado por Maimonides, creia al igual que sus
predecesores en la existencia de un espiritu vital, anima o pnelima que posibilitaba la vida
por medio de la respiracion. EIl pnelima entraba al cuerpo a través de la traquea, llegaba a
los pulmones y alcanzaba el ventriculo izquierdo por medio de la arteria venalis 0 vena
pulmonar. EI pnelma era el responsable de fortalecer la sangre que se formaba en el

higado a partir de los alimentos y que se transportaba por el sistema venoso, en particular

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



por la vena cava. En el ventriculo izquierdo la sangre se ponia en contacto por primera
vez con el pnelma que habia alcanzado aquella camara a través de la arteria venalis o
vena pulmonar que procedia de los pulmones (Pérgola & Buzzi, 2014, pp. 66-68.).

En el capitulo octavo de su libro, Maiménides comienza diciendo que el hombre debe
buscar su aire més apropiado, pues en el caso de los enfermos el aire debe tener las
cualidades contrarias a las de su enfermedad. Seguidamente, relaciona la dolencia del
alma con la dificultad para respirar.

Las afecciones animicas se manifiestan de manera clara; quiero decir que podemos
observar el dolor del alma, la dificultad de la respiracion, la debilidad de las funciones
animica, vital y natural hasta el punto de que se pierde el apetito a causa del dolor, el
miedo, la tristeza y la angustia. Pues si desea el hombre levantar su voz no podra y su
respiracion se volverad entrecortada por la debilidad de los 6rganos respiratorios. El
aumento de los vapores no podra enderezar la situacion con el fin de respirar. Tampoco
tendra fuerza suficiente para la elevacion de los miembros. Y si se mantiene en este
estado, enfermara necesariamente y, si se prolonga, morira. Los efectos de la alegria y la
dicha son los contrarios: ensancha el alma y el movimiento de la sangre y del aire que
sale del cuerpo y se ven las funciones de los miembros en toda su plenitud. Si esto
aumenta y les hace crecer el placer, como sucede a los simples y faltos de entendimiento,
enfermaran y quizas moriran, porque el aire se descompondra, se pudrira y saldra hacia
afueray se enfriara el corazon y morira el hombre. La curacion y prevencion de estos dos
tipos de afecciones animicas no se basa s6lo en la alimentacion y en las medicinas, ni es
asunto del medico que se ocupa del arte de los medicamentos, sino que la curacion de
estas cosas se basa en la ciencia de otras artes. Me refiero a los estudios filosoficos o a
los comentarios de los sabios o a los principios morales y admonitorios de las leyes.

(Maimonides, 2016, pp. 83-84)

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



Maimonides describe aqui dos tipos de enfermedades del alma, una que sobreviene
por la dificultad respiratoria y otra por el exceso de placer. Para ambos casos, el estudio
de la filosofia y de la sabiduria de las leyes es necesario para la curacion, pues los medicos
y los remedios resultan por si solos insuficientes. El judio de Cérdoba considera inmorales
a las personas que carecen de gusto y de buen juicio, porque sus deseos se asemejan a las
necesidades de los enfermos.

Hay enfermos que sienten dulce lo amargo y otros que sienten amargo lo dulce. Y también
hay los que, rechazando las buenas comidas, como el pan y la carne, gustan y desean
alimentos inadecuados para el consumo humano, como la tierra y el carbén. Todo eso
depende de la gravedad de la enfermedad. Y, del mismo modo, hay personas cuyas almas
estan tan enfermas que desean y odian los rasgos de caracter positivo y se inclinan por los
negativos. Es muy dificil para esas personas comportarse correctamente, dependiendo de

la gravedad de la enfermedad. (Maimonides, 1983, pp. 30-31, mi traduccion).

El concepto de alma no es ambiguo para Maimoénides, quien manifiesta un esfuerzo
por encontrar todos los significados que la ciencia y la filosofia de su tiempo le otorgaban
al término. A su vez, remitia estos a los contenidos alegoricos de la Tora con lo cual
pretendia demostrar que ya todo esta contenido en el texto inspirado. Podemos leer en la
primera parte de la Guia de los perplejos su concepcion del alma:

Neéfes es un término polivalente que designa, en primer término, el “alma animal”, comiin
a todos los seres dotados de sensibilidad, por ejemplo, “que tienen en si alma viviente”
(Gn 1, 30). También significa “sangre”, por ejemplo: “Y no debes comer la vida de la
carne” (Dt 12, 33). Asimismo, es la denominacion del “alma racional”, por ejemplo:

“Vive YHWH que nos ha dado la vida a nosotros” (Jr 38, 16). Es también el apelativo de

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



lo que queda del hombre después de su muerte, por ejemplo: “La vida de mi sefior estara
atada en el haz de los vivos” (1S 25, 29). Finalmente, significa “voluntad”, por ejemplo:
“Para instruir a su agrado a los principes” (Sal 41, 3), es decir, no le abandona a su

“voluntad”. (Maiménides, 1994, 122)

Segln Maimdnides, el alma poseia cinco facultades, a saber: vegetativa, sensible,
Imaginativa, apetitiva y racional, que operaban como una totalidad, aunque con funciones
separadas y bien discriminadas. En su Comentario a la Mishna, Introduccién al Tratado
de Avot, explica las respectivas correspondencias de estas funciones del alma. Asi, la
primera facultad corresponde a la fuerza vital; la segunda, a los sentidos; la tercera, a la
imaginacion, dentro de la cual incluyd a la memoria; la cuarta, a las pasiones y a la
voluntad; la quinta, a la voluntad y al entendimiento.

Su concepto de alma proviene de la herencia clésica de Aristételes, antes que de los
grandes médicos (véase, por ejemplo, Aristdteles, 2010, cc. 4 y 5). Hipocrates habia
descrito tres clases de alma: la vegetativa, la animal y la racional. Por su parte, Galeno,
en la huella de la concepcion triadica del alma segun Platén, considera que esta se
encuentra formada por dos partes; una, en la que dominan la légica y la racionalidad, es
decir, el alma racional, con asiento en el cerebro; luego la parte en la que predomina lo
irracional, que a su vez se divide en dos: la desiderativa, localizada en el higado y la
espiritual, que tiene como sede el corazon. Todas estas divisiones funcionaban en unidad
y estaban estrechamente vinculadas entre si. En el siglo 1x, Isaac Israeli, considerado el
padre del aristotelismo judio, afirmaba que del intelecto provenian tres clases de alma: la

vegetativa, la animal y la racional, a las que agreg6 el alma de la esfera celestial.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



Como indica Bortz, la hipotesis de que Maimonides se inspirara en el término biblico
nefes para referirse al alma es aceptable tan solo en parte, ya que el mismo resulta
intercambiable con ruaj en ciertos pasajes de la Biblia como Jb 12, 10 y 34, 14. Ambos
términos representan en la literatura biblica la personalidad humana completa (Bortz J. ,
2004, 158).

En favor de esta idea, conviene referirse a lo que Maimonides entiende por ruaj en un
capitulo anterior de la Guia de los perplejos:

Ri?h es un polivalente que designa el “aire”, es decir, uno de los cuatro elementos,
v. gr.: “Y el soplo de Dios se cernia” (0 “el espiritu de Dios”, o “un viento
impetuosisimo™) (Gn 1, 2); “El viento solano habia traido la langosta” (Ex 10, 13);
“El viento del Poniente” (ibid. V. 19). Los ejemplos son numerosos. También
designa el “espiritu vital”, p. ej.: “Un soplo que pasa y no vuelve” (Sal 78, 39).
Otrosi es la denominacién de lo que sobrevive al hombre después de su muerte y
que no esta sujeto a corrupcion, p. ej.: “Y retorne a Dios el espiritu que El le dio”
(Ecl 12, 7). Designa ademas la “inspiracion” del intelecto divino que se derrama
sobre los profetas, mediante el cual profetizan, segun te expondré cuando trate del
profetismo, en cuanto procede hablar de él en el presente Tratado, p. €j.: “Y tomaré
del espiritu que hay en ti y lo pondré sobre ellos” (Nm 11, 17); “Y cuando sobre
ellos se poso el espiritu” (ibid. V. 25); “El espiritu de Yhwh habla por mi” (2S 23,
2). Multiples son los ejemplos. Finalmente, este vocablo significa “intencion” y
“voluntad” (o “designio”), p. €j.: “El necio desfoga toda su ira” (lit.: “lo que hay
en su espiritu”) (Pr 29, 11), es decir, su “intencién” y su “designio”. Igualmente:

“El espiritu de Egipto serd vaciado en su interior y desbarataré sus consejos” (Is

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



19, 3), lo cual quiere decir: sus propoésitos seran desbaratados y le sera velado el
arte de gobernarse. Asimismo: “;Quién ha determinado el espiritu de Yhwh, quien
fue su consejero y le instruyd?” (ibid. 40, 13); lo cual quiere decir: “;Quién es el
que conoce el proceso de su voluntad o que alcanz6 a comprender la manera como
él gobierna al mundo, y qué pueda significarnosla?[...]” Siempre que el término
que nos ocupa se refiere a Dios es conforme a la quinta acepcion, y alguna vez a
la ltima, o sea, la de “voluntad”, seguin dejamos expuesto; en cada pasaje hay que

interpretarlo de conformidad con el contexto. (Maiménides, 1994, pp. 121-122)

Como puede verse, encontramos aqui dos equivalencias de significado entre los
términos rith y nefes: el de “voluntad” y lo que sobrevive al hombre después de la muerte.
Por su parte, la acepcion de “inspiracion” como proveniente de Dios, se traduce por
spiritus en latin, a pesar de la falta de coincidencia de género, ya que este es masculino

mientras que rz?h es femenino.

La critica a los médicos
El capitulo trece del Libro del asma se desvia del propdsito de la obra para emprender
una reflexion critica sobre el arte de la medicina y los médicos bajo una serie de reglas
genéricas para obtener la salud y la curacion. Esta reflexion gira en torno a dos ejes
principales que dominan todo el discurso: la prudencia y la moderacion.
Con respecto a la prudencia, sostiene que esta debe guiar el acercamiento a la
medicina.
Aunque seas precavido y te cuides mucho, te sucederan algunos accidentes que se

producen siempre en el cuerpo del hombre. [...] Hay que ser cuidadoso con estos

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



accidentes y no precipitarse en tomar medicinas para eliminarlos. Ya advirtieron
contra esto los médicos eruditos, pues la naturaleza es suficiente en estos
accidentes y no es necesario aplicar medicinas, sino mantener un buen régimen de
salud. Pues si se comienza por curar el accidente pequefio, no te libraras de una de
estas dos cosas: que sea tu accion negativa y contraria al curso de la naturaleza,
agravando el problema y aumentando el mal; o que tu accion sea correcta y vuelva
la naturaleza a su accion natural, pero aprenda la holgazaneria y se acostumbre a
cumplir sus funciones s6lo con ayuda de las medicinas. Esto es comparable al que
ensefia a ponerse en marcha a la bestia cuando él se lo ordena, y la bestia no se

movera hasta el duefio se lo ordene. (Maimonides, 2016, p. 128)

Hacia el final de este apartado, quiere que quede claro que lo correcto es dejar que la
naturaleza siga su curso y que asi se debe actuar en todos los asuntos que no encierran
peligro. La accion siempre depende de la medicina y de la naturaleza juntas, pues la
primera sin la segunda no tiene éxito.

Los médicos necios subestiman el arte de la medicina pensando que se ejerce con la
misma facilidad con que se aprenden los libros. Dice Maiménides:

Dijo Razes en una de sus obras que la medicina es un arte que se lee en los libros
y se jacta de conocerla el més insignificante de los médicos, mientras que el
médico diligente sabe que dificil es su materia. Dice el autor: este tema ya lo
menciono Razes y ya Galeno le habia dedicado una de sus obras, y decia: “jQué
facil es la técnica de la medicina a los ojos de los que practican nuestro arte, es
poca cosa para ellos y, en cambio, qué profunda y extensa te los ojos de

Hipdcrates!”. Y no pienses tu, que lees mis palabras, que esto es defecto de la

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



medicina. Si observas las ciencias naturales, las legales y el resto de las que se ha
acordado su carécter de ciencia, también en ellas lo encontraras. Pues el verdadero
erudito en cualquiera de estas ciencias, instruido e interesado por ellas, tiene
dudas, se le plantean cuestiones dificiles, ante las que reflexiona profundamente y
no siempre puede encontrar las respuestas. En cambio, para el falto de
conocimiento, lo dificil se le hace facil, se acerca a sus 0jos lo que esta lejano,
cree su vanidad y con rapidez da respuesta a aquello que no comprende.

(Maiménides, 2016, p. 133).

Cuando no hay un buen médico o esta ausente, entonces Rambam aconseja apoyarse en
la naturaleza.

Todo aquel que se interesa por el arte médico debe saber que esta disciplina requiere
tanto de experiencia como de analogia. Sin embargo, es la moderacion la que previene al
médico de confiar excesivamente en la experiencia. Aunque mas cosas se conocen por
experiencia que por analogia, Maimdnides sefiala que cuando los hombres se dieron
cuenta de esto, depositaron su confianza en la experiencia, y asi la mayoria de la gente
dice: “Pregunta al que tiene experiencia, no al médico”. De este modo, se perjudican a si
mismos “volviendo a los cuentos de viejas”, y no faltard un necio que diga: “Tengo
remedios probados y la mayoria de ellos son efectivos”. Asi, las personas eligen a los
médicos porque piensan que tienen experiencia o0 porque son ancianos (Maimonides,
2016, p. 142). Pero el error de este principio es creer que la experiencia mencionada en
la medicina es la experiencia particular del médico, y no es asi. La validez de la
experiencia requiere un estudio previo, pues ni siquiera el mas erudito de los medicos se
dedica a experimentar sin fundamento. Por eso Hipdcrates dijo: “La experiencia es

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



peligrosa” (Hipdcrates, 1945, p. 45). Galeno afirma que quien tiene experiencia sin ldgica
€s Como un ciego que no conoce el camino.

Ved la semejanza entre el médico empirico y un ciego, encontraras que es la

semejanza entre el que se pone en sus manos y el marinero. Conviene saber esto

y guardarse de caer en ello. (Maimonides, 2016, p. 143)

La diferencia entre el médico tedrico puro y el verdadero médico consiste en que este
ultimo posee desde su nacimiento, ademés de los cinco sentidos, intuicion para el
diagndstico. Ademas de recibir conocimientos de medicina y de procedimientos técnicos
durante su formacion, el médico debe ser un hombre integro. De ahi la descalificacién
gue Maimonides hace de Razes, como hemos visto. Si bien sentia respeto por sus
opiniones médicas, para él “Razes era s6lo un médico”.

Pedro Lain Entralgo ha explicado muy bien las diferencias de preparacién que tenian
los médicos del mundo arabe medieval. Desde los grados inferiores a los superiores,
existian: primero, el mudawi o practicante, luego, el muttabib o muttatabib, un simple
practico; el tabib, profesional de la medicina, y el hakim. Este Gltimo reunia tres tipos de
excelencias: a) la intelectual, porque era igualmente sabio en teoria y practica; b) la ético-
médica, porque solo un hombre de buenas costumbres podia ser un buen médico; c) la
ético-pedagdgica, que le permitia ensefiar y corregir con el ejemplo. Por lo tanto, solo el
hakim o “sabio” era el que dominaba la disciplina médica y filosofica por igual (Lain
Entralgo, 1979, pp. 84-91). Esta ultima era la clase de médico a la que apuntaba

Maimonides. Resulta conocida la lapidaria sentencia que la Mishna contiene sobre los

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



médicos: “El mejor de los médicos es digno del infierno (Gehenna) y el mas honesto de

los carniceros es socio de Amaleq™®.

Consideraciones finales

El Libro del asma constituye un escrito privilegiado para acceder al pensamiento
médico de Maimonides por su abordaje del pnelima, del alma y de la ética médica. Los
tres aspectos mencionados se inscriben en la amplitud de su horizonte metafisico,
religioso y cientifico. En la conclusion de su escrito, enumera una serie de dafios que
observd en la practica médica de Egipto, que bien sirven para concluir el presente trabajo
con un llamado de atencion al ejercicio médico contemporaneo.

Los problemas enumerados surgen de la costumbre que tienen los enfermos de
consultar a varios médicos ante la misma patologia. EI primero de ellos es la
incertidumbre del enfermo, que no sabe cual de los médicos dice lo correcto y que, cuando
se decide por uno, alberga en su interior la duda de no haberse inclinado por el méas
adecuado. Segundo, la incertidumbre del propio médico, pues si lo trata del principio al
fin, sabra si su método es exitoso y, si no lo es, utilizard otro en el futuro. El tercer
perjuicio es para los médicos, pues cada uno calumniara a su compafiero achacandole los
errores. El cuarto, la holgazaneria del médico, su poca atencién y el dejar que el enfermo
siga a otros, pues tiene la certeza de que, si comete un error, no se le imputara a él solo,

y si acierta no se le felicitara a él solo; por eso no se esfuerza en tratarlo como conviene

& Mishnd, Kiddusin 4, 14 en Del Valle, 1997, p. 469. En el siglo XIII, Menahem Meiri interpret6 este
aforismo como dirigido sélo a los médicos que ejercian mal su practica, mientras que en siglo XVI, R.
Samuel Eliezer Edels entendi6 que estaba dirigido al médico orgulloso. Una glosa del Talmud dice algo
parecido pero acerca de los “sangradores” o cirujanos porque causan dafio con sus manos y de manera
directa, y no con respecto a los médicos en general. Véase Kottek (2004).

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



porque sabe que el enfermo no se guia solo por él. Estos inconvenientes surgen cuando
se trata de forma personal con cada uno de ellos. En cambio, los reyes y los grandes
propietarios tienen la posibilidad de reunirlos a todos a la vez, que discuten y reflexionan
sobre lo que debe hacerse. Esto redunda en beneficio del enfermo ya que retiene lo bueno
de cada uno. De lo contrario, se cumple la sentencia de Razes: “Quien se cura con varios
médicos tiene la duda de si juntd sus errores”.

Ramban critica severamente a los médicos que buscan triunfar y curar al paciente para
darle a conocer su habilidad y la falta de competencia de su colega. Lo mejor en este caso
resultara ser prudente y moderado, dejarlos a todos ellos y apoyarse en la accion de la
naturaleza, pues no sea que muera el enfermo por seguir las indicaciones del “triunfador”.

Dijeron los profetas: el amor y el odio hacen perder el juicio. Y dijo Alejandro de
Afrodisias: “Son tres las causas de las discusiones: la primera es el amor a la opulencia y
al éxito, que impiden al hombre valorar las cosas como son realmente. La segunda es la
profundidad y sutileza del asunto, que hay que comprender que es dificil de alcanzar. La
tercera es la estupidez y la falta de comprension hacia algo que es posible comprender”.
Dice el autor: he aqui la cuarta causa en la discusion, mayor que las otras tres que
menciond Alejandro, siendo normal que este no la mencione porque no se daba en su
tiempo. Me refiero a la importancia puesta en el habito y en la creencia; ocurre que el
hombre tiende por naturaleza a sus habitos y no diferencia entre lo que son hechos y
creencias. Pues la creencia crecid en él y se convirtio en un habito y le repugna cualquier

otra, incluso aunque sea méas auténtica. (Maiménides, 2016, pp. 153-156)

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



En el Libro del Asma, se puede apreciar la concatenacién de ideas que el rabino de
Cordoba extrae de su experiencia como médico, de su sabiduria como filésofo y

conocedor de la naturaleza, asi como de su amplio conocimiento de la Sagrada Escritura.

Referencias

Aristételes. (2010). Acerca del alma (De anima). (M. D. Boeri, Trad.). Colihue.

Bortz, J. (1996). Maimonides contra Galeno. Una polémica a la luz de los Aforismos
médicos de Moisés. Quirdn, 27(2), 44-64.

Bortz, J. (2004). Maimonides. Medicina preventiva y psicosomatica. Sefarad.

Del Valle, Carlos (ed.) (1997), La Misnd, Sigueme.

D’Olivet, A. F. (1996). La lengua hebraica restituida I. Humanitas.

Ferre, L. (2016). Introduccion. En Maimonides, Obras completas I1: El libro del asma.
Herder.

Gbmez Correa, G. A. (2018). Inconclusa historia del asma. Revista colombiana de
neumologia, 30(1), 18-28.

Gurrola Silva, A., & Huerta Lopez, J. G. (2013). Historia del asma. Alergia, Asma e
Inmunologia pediatricas, 22(2), 77-86.

Hipdcrates. (1945). Aforismos. Schapire.

Homero. (2013). Iliada. (L. S. Estalella, Trad.) Losada.

Kottek, S. (2004). EI médico Maimdnides entre perfeccion y humildad. Actas del
Simposio Internacional Moisés Maimonides, médico y filosofo. Homenaje en el
octavo centenario de su muerte: 1204-2004. Buenos Aires, Argentina.

Kraemer, J. (2010). Maimonides. Vida y ensefianzas del gran filosofo judio. Kairds.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



Lain Entralgo, P. (1979). Historia de la medicina. Salvat.

Maimonides, M.. (1983). Ethical Writings of Maimonides. (R. Weiss, & C. Butterworth,
Edits.) Dover Publications.

Maimonides, M. (1994). Guia de los perplejos. (D. G. Maeso, Ed., & D. G. Maeso, Trad.)
Trotta.

Maimonides, M. (2016). Obras completas II: El libro del asma. Herder.

Pérgola, F., & Buzzi, A. (2014). Breve historia de las especialidades médicas II. El
Guion.

Rosner, F. (1969). Maimonides the Physician: A Bibliography. Bulletin of the History of
Medicine , XLI(3).

Wolfson, H. (1973). Maimonides on the internal senses. En I. Twersky, & G. Williams
(Edits.), Studies on the history of philosophy & religion, vol. 1 (pp. 344-370).
Harvard University Press.

Wastenfeld, F. (1940). Geschichte der Arabischen Aerzte und Naturforscher. Gottingen.

Oriente-Occidente. Nueva época.

Facultad de Filosofia, Historia, Letras y Estudios Orientales.
Universidad del Salvador.

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40]



