
 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales 

Universidad del Salvador 

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

La medicina y los médicos en el Libro del asma de Maimónides 

 

 
Juan Carlos Alby 

Universidad Nacional del Litoral 

Universidad Católica de las Misiones 

Universidad Católica de Santa Fe 

Argentina 

 

 

Fecha de recepción: 07/01/2024| Fecha de aprobación: 25/03/2024 

 

 

Resumen: En el presente artículo se analiza el pensamiento médico de Maimónides tal 

como se presenta en su Libro del asma. En primer lugar, se ubica esta obra en el contexto 

de sus escritos médicos. A continuación, se estudia la importancia que Maimónides otorga 

al aire y su relación con las afecciones del alma, evidenciando cómo integra conceptos 

médicos y filosóficos para abordar la salud física y espiritual. Finalmente, se examinan 

las reflexiones críticas de Maimónides sobre la medicina y los médicos, donde enfatiza la 

                                                           
 Juan Carlos Alby es licenciado y doctor en Filosofía por la Universidad Católica de Santa Fe (UCSF). Es 

además bioquímico por la Facultad de Bioquímica y Ciencias Biológicas de la Universidad Nacional del 

Litoral (UNL) y administrador en salud por la Escuela Superior de Sanidad “Dr. Ramón Carrillo” de la 

misma universidad. Posee un posdoctorado en Filosofía en la modalidad de “Proyecto de investigación” 

por la Universidad Nacional de Rosario (UNR). Actualmente se desempeña como profesor titular ordinario 

de Filosofía Medieval y Renacentista en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la UNL, y como 

profesor adjunto a cargo de Antropología en la Facultad de Ciencias Médicas de la misma universidad. 

Asimismo, es profesor titular de Historia de la Filosofía Antigua e Historia de la Filosofía medieval en la 

Universidad Católica de las Misiones (UCAMI). Presidente del Consejo de Investigaciones de la UCSF, es 

también miembro de la Asociación Internacional de Estudios Patrísticos (AIEP). 

Entre sus libros publicados se destacan: La medicina filosófica del cristianismo antiguo (Santa Fe, 

UCSF, 2015), Tiempo y acontecimiento en la antropología de Ireneo de Lyon (Santa Fe, UCSF, 2016, 

segunda edición corregida y aumentada), y la introducción y notas en Tertuliano. Contra Hermógenes 

(Buenos Aires, Losada, 2022). Como compilador, ha editado Tegnosis nnapókhriphon, “El conocimiento 

oculto”. Homenaje a Francisco García Bazán (Buenos Aires, Trotta-Guadalquivir, 2020) junto a Patricia 

Andrea Ciner y Juan Bautista García Bazán, y Verdad, lenguaje y acción. Problemas filosóficos en torno 

al conocimiento y la sabiduría (Santa Fe, UNL, 2014), en coautoría con Diana María López y María Sol 

Yuan. Ha publicado también numerosos capítulos de libros y artículos en revistas especializadas. 

Se dedica a la investigación de las relaciones entre la filosofía antigua y tardo antigua con los orígenes 

del cristianismo y a los vínculos entre la filosofía y la historia de la medicina. 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

necesidad de prudencia, moderación y la combinación de experiencia con conocimiento 

teórico. Maimónides advierte sobre los peligros de confiar excesivamente en la 

experiencia personal sin fundamento científico y critica a los médicos que carecen de 

ética y sabiduría. El artículo pone de relieve la visión integral de Maimónides sobre la 

medicina, que abarca no solo el tratamiento de enfermedades físicas, sino también la 

consideración de factores espirituales y morales, ofreciendo así enseñanzas relevantes 

para la práctica médica contemporánea. 

Palabras clave: Maimónides, Libro del asma, medicina medieval, filosofía médica, ética 

médica 

 

Abstract: This article analyzes Maimonides’ medical thought as presented in his Book of 

Asthma. First, the work is situated within the context of his medical writings. Next, the 

importance Maimonides places on air and its relationship to ailments of the soul is 

presented, demonstrating how he integrates medical and philosophical concepts to 

address both physical and spiritual health. Finally, the article examines Maimonides’ 

critical reflections on medicine and physicians, while he emphasizes the need for 

prudence, moderation, and the combination of experience with theoretical knowledge. 

Maimonides warns of the dangers of overreliance on personal experience without 

scientific foundation and criticizes physicians who lack ethics and wisdom. The article 

highlights his comprehensive vision of medicine, encompassing not only the treatment of 

physical diseases but also the consideration of spiritual and moral factors, and thus 

offering relevant insights for contemporary medical practice. 

Keywords: Maimonides, Book of Asthma, Medieval Medicine, Medical Philosophy, 

Medical Ethics 

 

Introducción 

Las obras médicas de Maimónides, conocido también como Rambam, fueron catalogadas 

en 1840 por Wüstenfeld en un libro publicado en Göttingen bajo el título en alemán Die 

Arabische Aertze und Naturforscher. En ese momento, se consideraba que el total de los 

libros de medicina escritos por el judío de Córdoba eran dieciséis, hasta que en 1876 

Leclerq contradijo esta afirmación reduciendo su número a once. No obstante ello, la lista 

de Wüstenfeld continuó siendo mayoritariamente aceptada hasta que a finales del siglo 

XIX, el historiador Steinschneider corrigió y depuró esa nómina. Si bien su trabajo quedó 

inconcluso, fue completado más tarde entre 1940 y 1960 por Müntner y luego por Rosner 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

entre 1965 y 1980. A pesar de la ardua tarea llevada a cabo por la ciencia alemana, la 

cuestión de la paternidad literaria de los escritos médicos atribuidos a Maimónides 

continúa hasta nuestros días (Bortz, 2004, pp.49-53). 

Estudiaremos en primer lugar la ubicación del Libro del asma en el contexto de las 

obras médicas de Maimónides. A continuación, el valor que Maimónides le otorga al aire 

y su relación con las enfermedades anímicas. Finalmente, se abordarán las reflexiones 

que hace el sabio judío respecto de la medicina y de los médicos en el último capítulo del 

tratado. 

 

El Libro del asma en el corpus médico de Maimónides 

El tratado que Maimónides le dedicó al asma en 1190 y que lleva como título original 

en árabe Maqǎlat fil-rabw, fue escrito por encargo de un paciente noble que padecía la 

enfermedad. Así, el Libro del asma se une al grupo de las obras médicas que el judío de 

Córdoba escribió por encargo, integrado además por El régimen de la salud y el Tratado 

de las hemorroides. Se trata de un estudio monográfico que fue muy citado y admirado 

en las tres grandes cosmovisiones culturales de la Edad Media, a saber, la judía, la 

musulmana y la cristiana, debido a su rápida traducción del árabe al hebreo y al latín1. 

Hoy se acepta, por lo general, que son diez las obras médicas auténticas de 

Maimónides, las que según el orden clásico propuesto por Wüstenfeld son las siguientes: 

                                                           
1 Se tradujo primero del árabe al latín por parte de Armengaud Blasi en Montpellier, a principios del 

siglo XV. El mismo traductor, quien a su vez era médico, tradujo del árabe y del hebreo obras de Galeno, 

Maimónides, Avicena y Jacob ben Mahir. Existe una traducción hebrea directa desde el árabe hecha por 

Šemu’el Benveniste en 1320 a la que sigue afínales del siglo XIV la de Yehošu’ah de Játiva. De estas 

versiones hebreas se conocen seis manuscritos, la mayoría de ellos de la traducción de Benveniste. La 

versión hebrea fue conocida por dos nombres, Sefer ha mis’ adim (El Libro de los Alimentos) y Sefer ha 

qatseret (El libro del Asma). Hay también traducciones al francés (Müntner-Simon, 1963-1964), al inglés 

(Müntner, 1963) y al español (Ferre, 2016). Véase al respecto (Ferre, 2016, pp. 13-14).  



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

Régimen de salud (Regimen sanitatis); Aforismos médicos de Moisés (Aphorismi R 

Mosis); Comentario a los Aforismos de Hipócrates (Comment. in Aphorismos); Tratado 

de las hemorroides (Tractatus de haemorrhoidibus); Tratado de los venenos y sus 

antídotos (Tractatus de cura corum qui a venenatis animalibus puncti sunt); Explicación 

de las particularidades (de los accidentes) (De causis et indiciis morborum); Compendio 

de los libros de Galeno (Succinata expositio artis medindi Galeni); Tratado del asma (De 

ashtma); Tratado del coito (De coitus); Comentario sobre los nombres de las drogas2. El 

idioma empleado para toda su obra médica fue el árabe, debido a que se trata de textos 

para la lectura personal o dirigidos a dignatarios de su tiempo que eran musulmanes y 

hablaban árabe. En cambio, sus escritos dirigidos a los estudiosos judíos están en hebreo 

o en árabe con letras hebreas, ya que los judíos de entonces conocían ambas lenguas.  

La enfermedad que Maimónides describe en este tratado no es exactamente igual a la 

que la medicina moderna llama “asma”, ya que su descripción fue cambiando desde los 

antiguos griegos hasta el tiempo de la redacción del mencionado escrito. Según Homero, 

Héctor y Ayax sufren de asma; el primero, luego de un golpe en el cuello; el segundo, 

como consecuencia de un gran esfuerzo físico. En ambos casos, los síntomas comunes 

son jadeo y sudor.  

El gran Ayante, hijo de Tolemón, al ver que Héctor se retiraba cogió una de las 

muchas piedras que servían para calzar las naves y rodaban entonces entre los pies 

de los combatientes, y con ella le hirió en el pecho, por encima del escudo junto a 

la garganta; la piedra, lanzada con ímpetu, giraba como un torbellino. […]  el 

                                                           
2 Este último título no aparece en la lista de Wüstenfeld porque fue descubierto en 1932 y publicado en 

1940 por Rosner, quien luego publicaría en 1969 una bibliografía completa sobre el tema. Véase al respecto 

Rosner (1969). Cf. ROSNER, Fred, “Maimonides the Physician: a bibliography”, in Bulletin of the History 

of Medicine, vol. XLIII (1969), nº 3, mayo-junio. 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

robusto Héctor dio consigo en el suelo y cayó en el polvo. […] Los amigos de 

Héctor lo levantaron en brazos, lo sacaron del combate, lo condujeron a donde 

tenía los ágiles corceles con el labrado carro y el auriga, y se lo llevaron hacia la 

ciudad, mientras daba profundos suspiros (ἄσθμα). Mas al llegar al vado del 

voraginoso Janto, río de hermosa corriente que el inmortal Zeus engendró, bajaron 

a Héctor del carro y le rociaron el rostro con agua: el héroe cobró los perdidos 

espíritus, miró a lo alto y poniéndose de rodillas tuvo un vómito de negra sangre; 

luego cayó de espaldas y la noche oscura cubrió sus ojos, porque aún tenía débil 

el ánimo a consecuencia del golpe recibido. (Homero, 2005, pp. 402-403). 

 

Más adelante, es el mismo Ayax el que sufre el mismo mal que había provocado en 

Héctor, cuando resiste el hostigamiento ininterrumpido de muchos troyanos contra él: 

Ayante estaba abrumado por continuo y fatigoso jadeo (ἄσθμα) continuado, 

abundante sudor manaba de todos sus miembros y apenas podía respirar; por todas 

partes, a una desgracia sucedía otra. (Homero, 2016, p. 441) 

 

Aunque el término ἄσθμα se utilizaba para describir el jadeo como síntoma, no como 

enfermedad, las primeras menciones del asma en la medicina se remontan al Corpus 

Hippocraticum (460-375 a. C.). Hacia el año 25 d. C., el médico romano Cornelius Celsus 

modificó los conceptos hipocráticos, introduciendo una clasificación según el trabajo 

respiratorio, donde se menciona también la palabra “disnea”. El siguiente nivel de 

dificultad respiratoria consistía en que el paciente respiraba emitiendo un sonido por la 

garganta. En consecuencia, era necesario que el enfermo mantuviera el cuello rígido para 

respirar, lo que se denominaba orthopnea. Será Galeno quien modificará sustancialmente 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

la descripción original de Hipócrates, diciendo que el asma “es una enfermedad que se 

caracteriza por presentar una respiración acelerada, corta y ruidosa, es decir, dificultad 

respiratoria, pero sin la presencia de fiebre” (Gurrola Silva & Huerta López, 2013, pp. 

77-86). Fue también el médico de Pérgamo quien estableció por primera vez la conexión 

etiológica del asma con el broncoespasmo y presentó la asociación entre las vías aéreas 

superiores e inferiores. Pero será en el siglo II d.C. cuando la medicina ofrezca la primera 

descripción exacta del asma como la recibió Maimónides, por medio de Areteo de 

Capadocia, el médico griego que practicó en Roma, quien menciona las sibilancias, tos 

seca no productiva, la imposibilidad de dormir en decúbito dorsal y la ansiedad y miedo 

que esto provoca en el asmático3. 

El término hebreo qatzeret es uno de los dos nombres que se le daba en la Edad Media 

a la enfermedad. En la literatura bíblica y posbíblica tampoco aparece identificada con un 

solo nombre. Algunas expresiones derivadas de la raíz hebrea q-tz-r (קצר) aparecen 

vinculadas con la respiración, el viento y el espíritu, indicando en esos casos una 

dificultad para respirar. La Mishná llama al asma ruaj qetzará, literalmente,”viento 

corto”4, mientras que en la Guemará es nombrada como qetzereit o ruaj qetzereit, con 

idéntico significado. Debido a que muchos desórdenes orgánicos se acompañan de 

síndromes respiratorios, el término qatzeret y sus derivados adquirieron por extensión un 

significado amplio, llegando a ser sinónimos de “enfermedad” y “enfermo” (Bortz, 2004, 

p. 64). 

                                                           
3 Véase (Gómez Correa 2018, pp. 18-28). 
 .indica todo lo que corta una cosa, la termina, la limita, la finaliza. (Véase Fabre D’ Olivet, 1996, p קצ 4

278). 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

En el prólogo del tratado, Maimónides menciona la manera en que la enfermedad era 

llamada en lengua extranjera a la vez que indica el propósito de su escrito: 

Me preguntó nuestro señor, el respetado noble —que el Nombre prolongue su 

tranquilidad— por la enfermedad crónica que padece, llamada en lengua 

extranjera rinapli y en árabe al-rabw. Me honró pidiéndome que escribiera algo 

breve sobre los alimentos, sobre los que se deben evitar y los que les conviene 

tomar entre los distintos tipos de dietas, los alimentos útiles en esta enfermedad 

descritos por los grandes de la medicina5. (Maimónides, 2016, p. 39) 

 

Maimónides aporta diferentes valoraciones a lo largo de su obra sobre las grandes 

autoridades en materia médica, en la que deja ver sus preferencias y rechazos en el campo 

de la filosofía. Así, por ejemplo, Avicena es el gran ausente en la obra médica de 

Maimónides, a pesar de que aquel había escrito el monumental Canon de Medicina que 

tanta influencia tuvo durante la Edad Media. Pero Rambam no lo apreciaba como filósofo. 

Sucede lo contrario con al-Farabi de quien el médico cordobés recibió mucha influencia, 

a tal punto que lo cita con una frecuencia significativa en sus tratados de medicina, lo que 

resulta extraño ya que al-Farabi no escribió acerca de medicina. Por ejemplo, Wolfson 

(1973) sostiene que en su concepción acerca del alma, Maimónides puede haberse 

inspirado en el Sefer Hatjalot de al-Farabi. 

Por su parte, en los libros médicos de Maimónides se cita a Galeno tanto como se cita 

a Aristóteles en sus textos de filosofía. Sin embargo, la admiración de Maimónides por 

Galeno no era incondicional, ya que lo critica amargamente en el último de los veinticinco 

                                                           
5 El término rinapli para designar el asma es el mismo que aparece en el manuscrito hebreo de la 

Bibliothèque Nationale de Paris 1175, que contenía el mismo texto de la edición de Müntner. 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

tratados que componen los Aforismos, especialmente respecto a las afirmaciones que el 

médico de Pérgamo hace sobre el bíblico Moisés (véase Bortz, 1996, p. 59). También 

Hipócrates recibe su crítica por parte de nuestro autor en el comentario a sus aforismos. 

Un médico admirado por Maimónides fue Abu Marwan Ibn Zuhr, conocido como 

Avenzoar (1113-1162). También nacido en Córdoba, descendiente de hebreos, pasó la 

mayor parte de su vida en Arabia y luego regresó a al-Andalus. Aquí lo conoció 

Maimónides cuando aquel vivía en Sevilla. Se hizo conocido por sus discrepancias con 

Avicena en cuanto a sus especulaciones deductivas, lo que marca una coincidencia con 

nuestro autor. Recopiló los nombres de todos los remedios conocidos en sus libros Guía 

fácil para la terapia y la dieta y Libro de los alimentos. Su obra principal, Al-Taisir o 

Libro del embellecimiento, fue escrito para su hijo Abu Bakr, pero la obra que más 

impresión le causó a Maimónides fue el Libro de la moderación —compuesto para ser 

leído en presencia del califa— por su exposición de la medicina del cuerpo y el alma, 

preocupación que encontramos en el Libro del asma. Pero ambos médicos se distanciaban 

en un punto, la eficacia de los encantamientos. Avenzoar creía en ellos y hasta los 

prescribe en sus tratados médicos, mientras que Maimónides no acepta su poder sanador 

y solamente apela a ellos en caso de que el paciente creyera en tal eficacia (véase 

Kraemer, 2010, pp. 106-107). 

 

El tratamiento del aire y las afecciones anímicas 

Hacia el final del prólogo del Libro del asma, Maimónides presenta el plan de la obra 

en trece capítulos, al cabo de los cuales ofrece un resumen de lo contenido en cada uno. 

Por la vinculación que el asma presenta con la calidad del aire, Maimónides le dedica un 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

capítulo en particular, el octavo, cuyo título es “El tratamiento del aire y las afecciones 

anímicas”. Sigue a otros siete dedicados a la dieta y a los tiempos adecuados para la 

ingesta. 

Hasta los tiempos de Maimónides se puede trazar una lista de médicos que se ocuparon 

del tema del aire. Uno de los primeros que, después de Hipócrates, otorgó importancia al 

aire fue Erasístrato (310-250 a. C.), fundador de la fisiología humana. Sostenía que el aire 

inspirado por los pulmones llegaba al corazón izquierdo, donde se convertía en el pneûma 

vital. Este era transportado por las arterias hacia el cerebro y allí se transformaba en otro 

tipo de pneûma, denominado “espíritu animal”, que circulaba por los nervios huecos. Por 

la prioridad otorgada al aire en su escuela médica, afirmó —al igual que Herófilo y sus 

contemporáneos— que las arterias transportaban pneûma en vez de sangre, pero que esta 

pasaba de las venas a las arterias a través de pequeños vasos comunicantes o 

synanastomosis.  

Arquígenes de Apamea (54-117), médico de origen romano que también perteneció a 

la escuela neumática de medicina afirmó que el pneûma era la base de la salud y su 

equilibrio mantenía el tono, el cual se detectaba por el pulso. Cada onda de pulso se 

componía de cuatro fases: contracción, dilatación y dos períodos de descanso. 

Galeno, a la vez admirado y criticado por Maimónides, creía al igual que sus 

predecesores en la existencia de un espíritu vital, anima o pneûma que posibilitaba la vida 

por medio de la respiración. El pneûma entraba al cuerpo a través de la tráquea, llegaba a 

los pulmones y alcanzaba el ventrículo izquierdo por medio de la arteria venalis o vena 

pulmonar. El pneûma era el responsable de fortalecer la sangre que se formaba en el 

hígado a partir de los alimentos y que se transportaba por el sistema venoso, en particular 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

por la vena cava. En el ventrículo izquierdo la sangre se ponía en contacto por primera 

vez con el pneûma que había alcanzado aquella cámara a través de la arteria venalis o 

vena pulmonar que procedía de los pulmones (Pérgola & Buzzi, 2014, pp. 66-68.). 

En el capítulo octavo de su libro, Maimónides comienza diciendo que el hombre debe 

buscar su aire más apropiado, pues en el caso de los enfermos el aire debe tener las 

cualidades contrarias a las de su enfermedad. Seguidamente, relaciona la dolencia del 

alma con la dificultad para respirar. 

Las afecciones anímicas se manifiestan de manera clara; quiero decir que podemos 

observar el dolor del alma, la dificultad de la respiración, la debilidad de las funciones 

anímica, vital y natural hasta el punto de que se pierde el apetito a causa del dolor, el 

miedo, la tristeza y la angustia. Pues si desea el hombre levantar su voz no podrá y su 

respiración se volverá entrecortada por la debilidad de los órganos respiratorios. El 

aumento de los vapores no podrá enderezar la situación con el fin de respirar. Tampoco 

tendrá fuerza suficiente para la elevación de los miembros. Y si se mantiene en este 

estado, enfermará necesariamente y, si se prolonga, morirá. Los efectos de la alegría y la 

dicha son los contrarios: ensancha el alma y el movimiento de la sangre y del aire que 

sale del cuerpo y se ven las funciones de los miembros en toda su plenitud. Si esto 

aumenta y les hace crecer el placer, como sucede a los simples y faltos de entendimiento, 

enfermarán y quizás morirán, porque el aire se descompondrá, se pudrirá y saldrá hacia 

afuera y se enfriará el corazón y morirá el hombre. La curación y prevención de estos dos 

tipos de afecciones anímicas no se basa sólo en la alimentación y en las medicinas, ni es 

asunto del médico que se ocupa del arte de los medicamentos, sino que la curación de 

estas cosas se basa en la ciencia de otras artes. Me refiero a los estudios filosóficos o a 

los comentarios de los sabios o a los principios morales y admonitorios de las leyes. 

(Maimónides, 2016, pp. 83-84) 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

 

Maimónides describe aquí dos tipos de enfermedades del alma, una que sobreviene 

por la dificultad respiratoria y otra por el exceso de placer. Para ambos casos, el estudio 

de la filosofía y de la sabiduría de las leyes es necesario para la curación, pues los médicos 

y los remedios resultan por sí solos insuficientes. El judío de Córdoba considera inmorales 

a las personas que carecen de gusto y de buen juicio, porque sus deseos se asemejan a las 

necesidades de los enfermos. 

Hay enfermos que sienten dulce lo amargo y otros que sienten amargo lo dulce. Y también 

hay los que, rechazando las buenas comidas, como el pan y la carne, gustan y desean 

alimentos inadecuados para el consumo humano, como la tierra y el carbón. Todo eso 

depende de la gravedad de la enfermedad. Y, del mismo modo, hay personas cuyas almas 

están tan enfermas que desean y odian los rasgos de carácter positivo y se inclinan por los 

negativos. Es muy difícil para esas personas comportarse correctamente, dependiendo de 

la gravedad de la enfermedad. (Maimonides, 1983, pp. 30-31, mi traducción). 

 

El concepto de alma no es ambiguo para Maimónides, quien manifiesta un esfuerzo 

por encontrar todos los significados que la ciencia y la filosofía de su tiempo le otorgaban 

al término. A su vez, remitía estos a los contenidos alegóricos de la Torá con lo cual 

pretendía demostrar que ya todo está contenido en el texto inspirado. Podemos leer en la 

primera parte de la Guía de los perplejos su concepción del alma: 

Nèfeš es un término polivalente que designa, en primer término, el “alma animal”, común 

a todos los seres dotados de sensibilidad, por ejemplo, “que tienen en sí alma viviente” 

(Gn 1, 30). También significa “sangre”, por ejemplo: “Y no debes comer la vida de la 

carne” (Dt 12, 33). Asimismo, es la denominación del “alma racional”, por ejemplo: 

“Vive YHWH que nos ha dado la vida a nosotros” (Jr 38, 16). Es también el apelativo de 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

lo que queda del hombre después de su muerte, por ejemplo: “La vida de mi señor estará 

atada en el haz de los vivos” (1S 25, 29). Finalmente, significa “voluntad”, por ejemplo: 

“Para instruir a su agrado a los príncipes” (Sal 41, 3), es decir, no le abandona a su 

“voluntad”. (Maimónides, 1994, 122) 

 

Según Maimónides, el alma poseía cinco facultades, a saber: vegetativa, sensible, 

imaginativa, apetitiva y racional, que operaban como una totalidad, aunque con funciones 

separadas y bien discriminadas. En su Comentario a la Mishná, Introducción al Tratado 

de Avot, explica las respectivas correspondencias de estas funciones del alma. Así, la 

primera facultad corresponde a la fuerza vital; la segunda, a los sentidos; la tercera, a la 

imaginación, dentro de la cual incluyó a la memoria; la cuarta, a las pasiones y a la 

voluntad; la quinta, a la voluntad y al entendimiento. 

Su concepto de alma proviene de la herencia clásica de Aristóteles, antes que de los 

grandes médicos (véase, por ejemplo, Aristóteles, 2010, cc. 4 y 5). Hipócrates había 

descrito tres clases de alma: la vegetativa, la animal y la racional. Por su parte, Galeno, 

en la huella de la concepción triádica del alma según Platón, considera que esta se 

encuentra formada por dos partes; una, en la que dominan la lógica y la racionalidad, es 

decir, el alma racional, con asiento en el cerebro; luego la parte en la que predomina lo 

irracional, que a su vez se divide en dos: la desiderativa, localizada en el hígado y la 

espiritual, que tiene como sede el corazón. Todas estas divisiones funcionaban en unidad 

y estaban estrechamente vinculadas entre sí. En el siglo IX, Isaac Israeli, considerado el 

padre del aristotelismo judío, afirmaba que del intelecto provenían tres clases de alma: la 

vegetativa, la animal y la racional, a las que agregó el alma de la esfera celestial.  



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

Como indica Bortz, la hipótesis de que Maimónides se inspirara en el término bíblico 

nèfeš para referirse al alma es aceptable tan solo en parte, ya que el mismo resulta 

intercambiable con ruaj en ciertos pasajes de la Biblia como Jb 12, 10 y 34, 14. Ambos 

términos representan en la literatura bíblica la personalidad humana completa (Bortz J. , 

2004, 158). 

En favor de esta idea, conviene referirse a lo que Maimónides entiende por ruaj en un 

capítulo anterior de la Guía de los perplejos: 

Rȗaḥ es un polivalente que designa el “aire”, es decir, uno de los cuatro elementos, 

v. gr.: “Y el soplo de Dios se cernía” (o “el espíritu de Dios”, o “un viento 

impetuosísimo”) (Gn 1, 2); “El viento solano había traído la langosta” (Ex 10, 13); 

“El viento del Poniente” (ibid. V. 19). Los ejemplos son numerosos. También 

designa el “espíritu vital”, p. ej.: “Un soplo que pasa y no vuelve” (Sal 78, 39). 

Otrosí es la denominación de lo que sobrevive al hombre después de su muerte y 

que no está sujeto a corrupción, p. ej.: “Y retorne a Dios el espíritu que Él le dio” 

(Ecl 12, 7). Designa además la “inspiración” del intelecto divino que se derrama 

sobre los profetas, mediante el cual profetizan, según te expondré cuando trate del 

profetismo, en cuanto procede hablar de él en el presente Tratado, p. ej.: “Y tomaré 

del espíritu que hay en ti y lo pondré sobre ellos” (Nm 11, 17); “Y cuando sobre 

ellos se posó el espíritu” (ibid. V. 25); “El espíritu de Yhwh habla por mí” (2S 23, 

2). Múltiples son los ejemplos. Finalmente, este vocablo significa “intención” y 

“voluntad” (o “designio”), p. ej.: “El necio desfoga toda su ira” (lit.: “lo que hay 

en su espíritu”) (Pr 29, 11), es decir, su “intención” y su “designio”. Igualmente: 

“El espíritu de Egipto será vaciado en su interior y desbarataré sus consejos” (Is 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

19, 3), lo cual quiere decir: sus propósitos serán desbaratados y le será velado el 

arte de gobernarse. Asimismo: “¿Quién ha determinado el espíritu de Yhwh, quien 

fue su consejero y le instruyó?” (ibid. 40, 13); lo cual quiere decir: “¿Quién es el 

que conoce el proceso de su voluntad o que alcanzó a comprender la manera como 

él gobierna al mundo, y qué pueda significárnosla?[...]” Siempre que el término 

que nos ocupa se refiere a Dios es conforme a la quinta acepción, y alguna vez a 

la última, o sea, la de “voluntad”, según dejamos expuesto; en cada pasaje hay que 

interpretarlo de conformidad con el contexto. (Maimónides, 1994, pp. 121-122)  

 

Como puede verse, encontramos aquí dos equivalencias de significado entre los 

términos rȗaḥ y nèfeš: el de “voluntad” y lo que sobrevive al hombre después de la muerte. 

Por su parte, la acepción de “inspiración” como proveniente de Dios, se traduce por 

spiritus en latín, a pesar de la falta de coincidencia de género, ya que este es masculino 

mientras que rȗaḥ es femenino. 

 

La crítica a los médicos 

El capítulo trece del Libro del asma se desvía del propósito de la obra para emprender 

una reflexión crítica sobre el arte de la medicina y los médicos bajo una serie de reglas 

genéricas para obtener la salud y la curación. Esta reflexión gira en torno a dos ejes 

principales que dominan todo el discurso: la prudencia y la moderación. 

Con respecto a la prudencia, sostiene que esta debe guiar el acercamiento a la 

medicina. 

Aunque seas precavido y te cuides mucho, te sucederán algunos accidentes que se 

producen siempre en el cuerpo del hombre. […] Hay que ser cuidadoso con estos 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

accidentes y no precipitarse en tomar medicinas para eliminarlos. Ya advirtieron 

contra esto los médicos eruditos, pues la naturaleza es suficiente en estos 

accidentes y no es necesario aplicar medicinas, sino mantener un buen régimen de 

salud. Pues si se comienza por curar el accidente pequeño, no te librarás de una de 

estas dos cosas: que sea tu acción negativa y contraria al curso de la naturaleza, 

agravando el problema y aumentando el mal; o que tu acción sea correcta y vuelva 

la naturaleza a su acción natural, pero aprenda la holgazanería y se acostumbre a 

cumplir sus funciones sólo con ayuda de las medicinas. Esto es comparable al que 

enseña a ponerse en marcha a la bestia cuando él se lo ordena, y la bestia no se 

moverá hasta el dueño se lo ordene. (Maimónides, 2016, p. 128) 

 

Hacia el final de este apartado, quiere que quede claro que lo correcto es dejar que la 

naturaleza siga su curso y que así se debe actuar en todos los asuntos que no encierran 

peligro. La acción siempre depende de la medicina y de la naturaleza juntas, pues la 

primera sin la segunda no tiene éxito. 

Los médicos necios subestiman el arte de la medicina pensando que se ejerce con la 

misma facilidad con que se aprenden los libros. Dice Maimónides: 

Dijo Razes en una de sus obras que la medicina es un arte que se lee en los libros 

y se jacta de conocerla el más insignificante de los médicos, mientras que el 

médico diligente sabe qué difícil es su materia. Dice el autor: este tema ya lo 

mencionó Razes y ya Galeno le había dedicado una de sus obras, y decía: “¡Qué 

fácil es la técnica de la medicina a los ojos de los que practican nuestro arte, es 

poca cosa para ellos y, en cambio, qué profunda y extensa te los ojos de 

Hipócrates!”. Y no pienses tú, que lees mis palabras, que esto es defecto de la 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

medicina. Si observas las ciencias naturales, las legales y el resto de las que se ha 

acordado su carácter de ciencia, también en ellas lo encontrarás. Pues el verdadero 

erudito en cualquiera de estas ciencias, instruido e interesado por ellas, tiene 

dudas, se le plantean cuestiones difíciles, ante las que reflexiona profundamente y 

no siempre puede encontrar las respuestas. En cambio, para el falto de 

conocimiento, lo difícil se le hace fácil, se acerca a sus ojos lo que está lejano, 

cree su vanidad y con rapidez da respuesta a aquello que no comprende. 

(Maimónides, 2016, p. 133). 

 

Cuando no hay un buen médico o está ausente, entonces Rambam aconseja apoyarse en 

la naturaleza. 

Todo aquel que se interesa por el arte médico debe saber que esta disciplina requiere 

tanto de experiencia como de analogía. Sin embargo, es la moderación la que previene al 

médico de confiar excesivamente en la experiencia. Aunque más cosas se conocen por 

experiencia que por analogía, Maimónides señala que cuando los hombres se dieron 

cuenta de esto, depositaron su confianza en la experiencia, y así la mayoría de la gente 

dice: “Pregunta al que tiene experiencia, no al médico”. De este modo, se perjudican a sí 

mismos “volviendo a los cuentos de viejas”, y no faltará un necio que diga: “Tengo 

remedios probados y la mayoría de ellos son efectivos”. Así, las personas eligen a los 

médicos porque piensan que tienen experiencia o porque son ancianos (Maimónides, 

2016, p. 142). Pero el error de este principio es creer que la experiencia mencionada en 

la medicina es la experiencia particular del médico, y no es así. La validez de la 

experiencia requiere un estudio previo, pues ni siquiera el más erudito de los médicos se 

dedica a experimentar sin fundamento. Por eso Hipócrates dijo: “La experiencia es 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

peligrosa” (Hipócrates, 1945, p. 45). Galeno afirma que quien tiene experiencia sin lógica 

es como un ciego que no conoce el camino. 

Ved la semejanza entre el médico empírico y un ciego, encontrarás que es la 

semejanza entre el que se pone en sus manos y el marinero. Conviene saber esto 

y guardarse de caer en ello. (Maimónides, 2016, p. 143) 

 

La diferencia entre el médico teórico puro y el verdadero médico consiste en que este 

último posee desde su nacimiento, además de los cinco sentidos, intuición para el 

diagnóstico. Además de recibir conocimientos de medicina y de procedimientos técnicos 

durante su formación, el médico debe ser un hombre íntegro. De ahí la descalificación 

que Maimónides hace de Razes, como hemos visto. Si bien sentía respeto por sus 

opiniones médicas, para él “Razes era sólo un médico”. 

Pedro Laín Entralgo ha explicado muy bien las diferencias de preparación que tenían 

los médicos del mundo árabe medieval. Desde los grados inferiores a los superiores, 

existían: primero, el mudawi o practicante, luego, el muttabib o muttatabib, un simple 

práctico; el tabib, profesional de la medicina, y el hakim. Este último reunía tres tipos de 

excelencias: a) la intelectual, porque era igualmente sabio en teoría y práctica; b) la ético-

médica, porque solo un hombre de buenas costumbres podía ser un buen médico; c) la 

ético-pedagógica, que le permitía enseñar y corregir con el ejemplo. Por lo tanto, solo el 

hakim o “sabio” era el que dominaba la disciplina médica y filosófica por igual (Laín 

Entralgo, 1979, pp. 84-91). Esta última era la clase de médico a la que apuntaba 

Maimónides. Resulta conocida la lapidaria sentencia que la Mishná contiene sobre los 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

médicos: “El mejor de los médicos es digno del infierno (Gehenna) y el más honesto de 

los carniceros es socio de Amaleq”6. 

 

Consideraciones finales 

El Libro del asma constituye un escrito privilegiado para acceder al pensamiento 

médico de Maimónides por su abordaje del pneûma, del alma y de la ética médica. Los 

tres aspectos mencionados se inscriben en la amplitud de su horizonte metafísico, 

religioso y científico. En la conclusión de su escrito, enumera una serie de daños que 

observó en la práctica médica de Egipto, que bien sirven para concluir el presente trabajo 

con un llamado de atención al ejercicio médico contemporáneo. 

Los problemas enumerados surgen de la costumbre que tienen los enfermos de 

consultar a varios médicos ante la misma patología. El primero de ellos es la 

incertidumbre del enfermo, que no sabe cuál de los médicos dice lo correcto y que, cuando 

se decide por uno, alberga en su interior la duda de no haberse inclinado por el más 

adecuado. Segundo, la incertidumbre del propio médico, pues si lo trata del principio al 

fin, sabrá si su método es exitoso y, si no lo es, utilizará otro en el futuro. El tercer 

perjuicio es para los médicos, pues cada uno calumniará a su compañero achacándole los 

errores. El cuarto, la holgazanería del médico, su poca atención y el dejar que el enfermo 

siga a otros, pues tiene la certeza de que, si comete un error, no se le imputará a él solo, 

y si acierta no se le felicitará a él solo; por eso no se esfuerza en tratarlo como conviene 

                                                           
6 Mishná, Kiddušin 4, 14 en Del Valle, 1997, p. 469. En el siglo XIII, Menahem Meiri interpretó este 

aforismo como dirigido sólo a los médicos que ejercían mal su práctica, mientras que en siglo XVI, R. 

Samuel Eliezer Edels entendió que estaba dirigido al médico orgulloso. Una glosa del Talmud dice algo 

parecido pero acerca de los “sangradores” o cirujanos porque causan daño con sus manos y de manera 

directa, y no con respecto a los médicos en general. Véase Kottek (2004).  



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

porque sabe que el enfermo no se guía solo por él. Estos inconvenientes surgen cuando 

se trata de forma personal con cada uno de ellos. En cambio, los reyes y los grandes 

propietarios tienen la posibilidad de reunirlos a todos a la vez, que discuten y reflexionan 

sobre lo que debe hacerse. Esto redunda en beneficio del enfermo ya que retiene lo bueno 

de cada uno. De lo contrario, se cumple la sentencia de Razes: “Quien se cura con varios 

médicos tiene la duda de si juntó sus errores”. 

Ramban critica severamente a los médicos que buscan triunfar y curar al paciente para 

darle a conocer su habilidad y la falta de competencia de su colega. Lo mejor en este caso 

resultará ser prudente y moderado, dejarlos a todos ellos y apoyarse en la acción de la 

naturaleza, pues no sea que muera el enfermo por seguir las indicaciones del “triunfador”.  

Dijeron los profetas: el amor y el odio hacen perder el juicio. Y dijo Alejandro de 

Afrodisias: “Son tres las causas de las discusiones: la primera es el amor a la opulencia y 

al éxito, que impiden al hombre valorar las cosas como son realmente. La segunda es la 

profundidad y sutileza del asunto, que hay que comprender que es difícil de alcanzar. La 

tercera es la estupidez y la falta de comprensión hacia algo que es posible comprender”. 

Dice el autor: he aquí la cuarta causa en la discusión, mayor que las otras tres que 

mencionó Alejandro, siendo normal que este no la mencione porque no se daba en su 

tiempo. Me refiero a la importancia puesta en el hábito y en la creencia; ocurre que el 

hombre tiende por naturaleza a sus hábitos y no diferencia entre lo que son hechos y 

creencias. Pues la creencia creció en él y se convirtió en un hábito y le repugna cualquier 

otra, incluso aunque sea más auténtica. (Maimónides, 2016, pp. 153-156) 

 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

En el Libro del Asma, se puede apreciar la concatenación de ideas que el rabino de 

Córdoba extrae de su experiencia como médico, de su sabiduría como filósofo y 

conocedor de la naturaleza, así como de su amplio conocimiento de la Sagrada Escritura. 

 

Referencias 

Aristóteles. (2010). Acerca del alma (De anima). (M. D. Boeri, Trad.). Colihue. 

Bortz, J. (1996). Maimónides contra Galeno. Una polémica a la luz de los Aforismos 

médicos de Moisés. Quirón, 27(2), 44-64. 

Bortz, J. (2004). Maimónides. Medicina preventiva y psicosomática. Sefarad. 

Del Valle, Carlos (ed.) (1997), La Misná, Sígueme. 

D’Olivet, A. F. (1996). La lengua hebraica restituida I. Humanitas. 

Ferre, L. (2016). Introducción. En Maimónides, Obras completas II: El libro del asma. 

Herder. 

Gómez Correa, G. A. (2018). Inconclusa historia del asma. Revista colombiana de 

neumología, 30(1), 18-28. 

Gurrola Silva, A., & Huerta López, J. G. (2013). Historia del asma. Alergia, Asma e 

Inmunología pediátricas, 22(2), 77-86. 

Hipócrates. (1945). Aforismos. Schapire. 

Homero. (2013). Ilíada. (L. S. Estalella, Trad.) Losada. 

Kottek, S. (2004). El médico Maimónides entre perfección y humildad. Actas del 

Simposio Internacional Moisés Maimónides, médico y filósofo. Homenaje en el 

octavo centenario de su muerte: 1204-2004. Buenos Aires, Argentina. 

Kraemer, J. (2010). Maimónides. Vida y enseñanzas del gran filósofo judío. Kairós. 



 
Oriente-Occidente. Nueva época.  

Facultad de Filosofía, Historia, Letras y Estudios Orientales. 

Universidad del Salvador.  

Volumen 21, nro. 1/2, 2024 [pp. 23-40] 

 

 

Laín Entralgo, P. (1979). Historia de la medicina. Salvat. 

Maimonides, M.. (1983). Ethical Writings of Maimonides. (R. Weiss, & C. Butterworth, 

Edits.) Dover Publications. 

Maimónides, M. (1994). Guía de los perplejos. (D. G. Maeso, Ed., & D. G. Maeso, Trad.) 

Trotta. 

Maimónides, M. (2016). Obras completas II: El libro del asma. Herder. 

Pérgola, F., & Buzzi, A. (2014). Breve historia de las especialidades médicas II. El 

Guion. 

Rosner, F. (1969). Maimonides the Physician: A Bibliography. Bulletin of the History of 

Medicine , XLIII(3). 

Wolfson, H. (1973). Maimonides on the internal senses. En I. Twersky, & G. Williams 

(Edits.), Studies on the history of philosophy & religion, vol. I (pp. 344-370). 

Harvard University Press. 

Wüstenfeld, F. (1940). Geschichte der Arabischen Aerzte und Naturforscher. Göttingen. 

 

 


