
La teoría de la experiencia de Raimon Panikkar. Exposición y desarrollo 

Alejandro G. Miroli* 

Universidad del Salvador 

Argentina 

 

 

Resumen. El trabajo analiza los motivos que llevan a Raimon Panikkar a tratar la idea de 

experiencia, expone los elementos básicos de la teoría combinatoria de la experiencia que 

propuso Raimon Panikkar y desarrolla esos elementos en una presentación de diversas 

formas de experiencias que se pueden explorar con dicha teoría1. 

Palabras clave: experiencia, tradición, interpretación, memoria, ceremonias 

 

Abstract: The paper presents the reasons that lead Raimon Panikkar to deal with the idea 

of experience, exposes the basic elements of the combinatorial theory of experience 

proposed by the author; and develops these elements in a presentation of various forms 

of experiences that can be explored with his theory of experience. 

Keywords: experience, tradition, interpretation, memory, ceremonies 

 

1. El campo semántico de “experiencia” 

El concepto de experiencia es central en la filosofía teórica y en las preceptivas 

metodológicas de las ciencias fácticas. Está involucrado en contextos epistemológicos y 

también en contextos religiosos, estéticos, morales y mundanos. Podemos partir de su 

etimología tal como la expone Panikkar:  

Empeiria […] es exactamente la experiencia, esto es, el conocimiento “experiencial” que 

corresponde a la sabiduría.  

El experimentado es el “experto”, el “perito” que ha pasado la “prueba”, el periculum, el 

“peligro”, el “riesgo” de lo que se trata por haber “penetrado” hasta el fondo y así tocado 

la realidad en virtud de esta aprehensión inmediata y profunda. La raíz per- sugiere 

“penetrar”, pasar (al otro lado), haber superado el “peligro”. La empiria abraza tanto a la 

techné […] como a la episteme […] La Erfahrung denota igualmente la misma 

“penetración” del irfaran y contiene la misma raíz per- visible aun en el sanscrito piparti: 

transporta (latín portare), lleva al otro lado, conduce, etc. (Panikkar, 1997, p. 18) 

                                                 
*
 Alejandro G. Miroli es licenciado en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires, profesor ordinario 

de Lógica y Epistemología en la Universidad del Salvador, y Metodología de las Ciencias Sociales en 

CBC/UBA. Ha publicado varios trabajos sobre estos temas y en particular desde hace diez años trabaja en 

una serie de proyectos de Filosofía de la Religión situada en América Latina, en la USAL, en cuyo marco 

ha publicado trabajos en los distintos volúmenes de la serie Religación en América Latina I-IV, publicados 

por Ediciones del Signo. 
1 Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigación 800.202001. 00122.US ¿De qué 

dios somos ateos? De las cenizas de Dios a la emergencia de nuevos númenes FFLyEO. USAL. Agradezco 

los comentarios críticos de mis colegas del proyecto y de Paula Pico Estrada, que han permitido mejoras 

sustantivas en su redacción.  



 

Un análisis exhaustivo del campo semántico de este concepto filosófico es 

simplemente imposible; podemos dar algunos rasgos para introducir la teoría de la 

experiencia que ofrece Raimon Panikkar. Para eso, un punto de partida es tomar algunos 

diccionarios filosóficos que fijan ciertos contenidos del campo semántico de experiencia: 

experientia. Entre los muchos sentidos que asume la palabra “experiencia” en la Edad 

Media, el fundamental es el que la concibe en cuanto a sensu oritur, es decir, originada 

en la sensibilidad […] como punto de partida del conocimiento del mundo exterior y 

concreto. En consecuencia, presenta dos notas: la de ser conocimiento de lo singular, y la 

de ser conocimiento de lo sensible. (Magnavacca, 2005, pp. 273-274) 

 

experience 

Epistemology, philosophy of mind (from Greek empirie and Latin experientia) […] In 

philosophy, experience is generally what we perceive by the senses (sensory experience), 

[…] But in philosophy, the relation between experience as a state of consciousness and 

independent objects of experience becomes a focus of debate. (Bunnin & Yu, 2004, p. 

240) 

L'E., in questa accezione, sembra qualcosa di privato ed irripetibile, in quanto vale a 

caratterizzare l'esistenza singola di ognuno. Si usa dire, peraltro, l'esperienza insegna 

per significare l'idea che l'aver conosciuto molte cose e l'esser stato dentro molte 

situazioni è utile, nella misura in cui attiva capacità di confronto, di classificazione, di 

giudizio; in altre parole, serve a poco l'E., se non si è in grado di trovare, grazie ad essa, 

regole e costanti nei casi della vita. (Rossi, 1996) 

En griego, empeiria designaba cualquier tipo de saber basado [...] en la mera familiaridad 

con los fenómenos obtenida mediante una práctica [tribé] acumulada [...]. (Faerna García-

Bermejo, 2003, pp. 281-284) 

 

A partir de estas definiciones, obtenemos una formulación básica de dicho campo 

semántico: experiencia = algo que le sucede a un sujeto/agente desde una fuente ubicada 

en una localización espacio-temporal, involucra a los órganos perceptuales y produce un 

percatamiento en el sujeto/agente que porta los órganos de sensación, percatamiento que 

involucra un estado mental/psíquico, cuyo contenido es la fuente y una posible exposición 

de la fuente localizada en un lenguaje articulado por el cual (i) dicha exposición se vincula 

con otras de tenor parecido/semejante/similar/común y (ii) se puede comunicar a otros 

agentes/sujetos.  



Es este campo semántico aparecen los temas que involucran a una teoría filosófica de 

la experiencia. Trataremos de mostrar que el aporte de Raimon Panikkar es fundamental 

para abordar una filosofía de la experiencia.  

 

2. La teoría de la experiencia de Raimon Panikkar. El contexto 

Raimon Panikkar es un pensador de dos mundos. Además de tratar la tradición filosófica 

occidental, conoció de primera mano la tradición de la filosofía india2, y su obra es una 

intersección creativa entre ambas tradiciones. Esa situación le permitió ofrecer un análisis 

de la idea de experiencia que abarca una multitud de referencias a experiencias de 

múltiples tipos, sin caer en ninguna visión reduccionista. 

La teoría de la experiencia que propone Raimon Panikkar tiene un fin preciso: dar un 

lugar a la llamada experiencia de Dios. Su abordaje no es fenomenológico sino 

combinatorio; su teoría de la experiencia se extiende —según nuestra interpretación— a 

todas las formas de experiencia en un modelo general y no reductivo, en el cual ninguna 

forma de experiencia operaría como legisladora o correctora de las restantes. Y, en ese 

encuadre general, una forma de experiencia irreductible será la experiencia de lo sagrado, 

en tanto esta se caracteriza no desde algún tipo de ente sino desde la presencia.  

Señala Panikkar que toda experiencia involucra un “…toque inmediato […] que no es 

de un objeto…” (Panikkar, 2001, p. 18) y es luego de ese toque que “…se hace objeto de 

experiencia […], cuando nos percatamos” (Panikkar, 2001, p. 18). Una vez que haya 

percatamiento de objeto, el agente podrá dar un rótulo al efecto del toque. Este proceso 

de tocado-a-objeto-percatado puede ocurrir en tres ámbitos ontológicos:  

Cuando interpretamos la experiencia como perteneciente a nuestra sensualidad, como 

“excitando” nuestros sentidos, la llamamos realidad material; cuando la vemos 

                                                 
2 Su obra sobre las filosofías indias es extensa; entre las más importantes se encuentran El silencio del 

Buddha: una introducción al ateísmo religioso (Madrid: Siruela, 1996) y La experiencia filosófica de la 

India. (Madrid: Trotta, 1997).  



perteneciendo al orden ideal la llamamos intelectual; y cuando nos damos cuenta que 

transciende ambas la llamamos mística (Panikkar, 2001, p. 18). 

 

En ese proceso, cuando la experiencia cruza las tres interpretaciones, “entonces somos 

conscientes de que tocamos la realidad, de que tocamos a Dios— rüeren (tocar), dice 

Meister Eckhart (Predigt 101)…” (Panikkar, 2001, p. 18). Pero este Dios tocado no es 

para Panikkar un ente eminentísimo, sino que: 

…la realidad total del Ser, sin calificaciones según algunas filosofías […], junto 

con las dimensiones material y espiritual (o intelectual) constituye la única 

realidad cosmoteándrica [en modo que] la experiencia de Dios […] es la 

experiencia completa y no fragmentada de esta realidad que somos nosotros, que 

está por “debajo” y por “encima” de nosotros.  (Panikkar, 2001, pág. 18) 

 

En este desborde inevitable en el proceso de toque/tocado a objeto de experiencia, se 

da una distinción fundamental para Panikkar. Ese yo tocado deviene en ese proceso de 

auto-percatamiento, un Ego-objeto de primera persona: 

Mi yo no es mi Ego. El ahambrahman vedántico no es el ahamkiira egoísta. “Quien no 

se niega a sí mismo ...”. Esto es lo que nos vienen a decir los grandes maestros espirituales 

de prácticamente todas las tradiciones… (Panikkar, 2001, pp. 18-19) 

 

La experiencia de lo divino no es experiencia de una fuente, sino de cualquier fuente 

posible y de todo lo que la circunscribe, el arriba-y-abajo que abarca a cualquier fuente, 

y que permite todo objeto posible del ámbito material, ideal o místico. El acto de 

interpretar en alguna de las tres modalidades fundamentales pone al Ego como aquella 

entidad que, teniendo experiencia, también tiene autoconocimietno o experiencia de sí. 

 

3. La teoría de la experiencia de Raimon Panikkar. Exposición 

Hemos señalado que la teoría de Panikkar es una teoría combinatoria de la experiencia. 

Para ello, el autor introduce en el capítulo II, “Constituyentes de la experiencia”, los 

elementos, que llamaremos “fases”, de toda experiencia posible, en el marco de un 

análisis de la idea de experiencia al que llama “cuatridimensional”: 



La experiencia comprende cuatro momentos distinguibles, pero no separables:  

1. La experiencia pura, instante vivencial, experiencial, inmediato.  

2. La memoria de ese momento, que nos permite hablar de él, pero que ya no es pura 

experiencia, ya que está mediatizada por el recuerdo. La memoria no puede separarse 

de la experiencia, pero no debe ser confundida con ella. 

3. La interpretación que hacemos de esa experiencia, que nos lleva a describirla como 

dolorosa, sensible, espiritual, amorosa, del Ser, de Dios, de la Belleza, etc. La 

interpretación que se da a la experiencia está íntimamente ligada a la experiencia misma, 

a la memoria y, evidentemente, a nuestro lenguaje. 

4. Su recepción en un mundo cultural que no hemos creado, que nos ha sido dado y que 

confiere a la experiencia una resonancia particular. Toda experiencia está inscrita en un 

ámbito cultural, fuera del cual no tiene necesariamente vigencia.  

Este complejo cuatridimensional de la experiencia, que es siempre personal, puede 

comunicarse por “contagio” (resonancia), amor, asimilación, educación u otros medios 

que incluyan la participación subjetiva; pero no por una mera extrapolación de 

conceptos objetivos como si fuera una entidad formal. De ahí que no pueda haber una 

mathesis universalis de las experiencias humanas, y, por ende, de la interculturalidad. 

(Panikkar, 2001, pp. 46-47) 

 

Panikkar representa a cada experiencia con una fórmula: E = e - m - i - r 

Lo que llamamos experiencia (E) es una combinación de la experiencia personal, 

inefable, cada vez única y por tanto irrepetible (e), vehiculada por nuestra memoria (m), 

modelada por nuestra interpretación (i) y condicionada por su recepción (r) en el 

conjunto cultural de nuestro tiempo … No pueda afirmarse sin más que la experiencia 

mística e sea o no sea la misma en todas las religiones, puesto que no conocemos a e 

más que en E. (Panikkar, 2001, p. 48) 

 

Cualquiera sea la experiencia que consideremos, tendrá esas fases no como meras 

partes que se suman sino como síntesis no desagregable, para lo cual Panikkar da el 

ejemplo de las moléculas respecto de los átomos constituyentes, esto es: “E no es igual a 

e+m+i+r, puesto que la identidad de los constituyentes separados es distinta de su entidad 

en la combinación” (Panikkar, 2001, p. 48). Así, las fases no serán secciones temporales 

de un proceso; son partes copresentes, pero en magnitudes e intensidades distintas. En su 

explicación, Panikkar distingue tres tipos de fase: fases estrictamente íntimas: e, 

“personal, inefable, cada vez única y por tanto irrepetible”; fases que admiten tanto 

valores íntimos como públicos: m. i, “vehiculadas por nuestra memoria […], por nuestra 

interpretación”; y fases que son estrictamente públicas: r, “en el conjunto cultural de 

nuestro tiempo…”. 



La cláusula “nuestra”, que aparece en la segunda clase de fase, expone una dualidad: 

“nuestra” es de cada sujeto “personal” por separado, al tiempo que es la relación que los 

incluye a todos en una cierta estructura que sería “el conjunto cultural.”. De ese modo, 

podemos expandir la fórmula de Panikkar, distinguiendo esas fases duales en fases m - i 

personales y fases m - i del conjunto cultural.  

Las fases e - m-personal - i-personal exhiben una creciente apertura: si en la fase 

personal la memoria es una facultad psicológica que provee creencias acerca del pasado 

biográfico del sujeto y la interpretación supone la presencia de un idiolecto, en el cual los 

términos tienen un cierto significado solo para sí, m-público trasladará esos contenidos 

psicológicos de la facultad de la memoria a formas públicas en relatos y narraciones —

orales y escritas en multitud de formatos—, que vehiculizan las creencias y 

representaciones sobre el pasado en redes de comunicación; al tiempo, la interpretación 

pública es la concurrencia, en el diálogo y la enunciación, de las valoraciones y sentidos 

que hay tanto en la dimensión del idiolecto como en la dimensión contextual de los 

lenguajes en los que se formulan las memorias, interpretaciones y narraciones públicas. 

Como señala el autor: 

Indiscutiblemente, la recepción de una experiencia en el marco de una determinada 

tradición condiciona la interpretación que se hace de esa experiencia. […] La memoria 

permite que la interpretación de esta experiencia perdure y se transmita; interpretación 

que a su vez está condicionada por la cultura en la que ha sido recibida. (Panikkar, 2001, 

p. 47)  

 

Aquí se presenta lo que podemos llamar una dialéctica interna, que producirá un 

circuito de las fases de toda experiencia. En la primera exposición, las fases se combinan 

desde la más íntima y personal; ahora Panikkar revierte esa secuencia, de modo que se 

cierra un circuito: 

 Fases personales (me) → Fase pública (ir) → Fase pública (r): 



 Fase pública (r) → Fase pública (ir) → fases personales (me)  

Ello permite rechazar cualquier posición de ver E como una progresión de elemento 

interno e hacia el elemento público r, en la que se entienda a E como algún tipo de fin o 

culminación de la experiencia. Esta trama de remisiones fija el lenguaje y sus 

dimensiones: 

-e: un lenguaje privado que recibe de e el significado de los términos. 

-m: la semántica de la temporalidad biográfica o comunal en un discurso ilativo. 

-i: la dimensión de la intensión enunciativa, que conforma redes de connotación que 

establecen conexiones discursivas y tramas de significación en contextos entre el lenguaje 

privado y el discurso público, en el cual el significado del término t se tiene que entender 

como significado de t-en-E-y-en-contexto, lo que configura la extensión prototípica. 

-r: el significado categorial: extensión e intensión lógica. 

La distinción precedente entre fases nos permite expandir la fórmula de Panikkar, en 

ella habrá cierta fase absolutamente intrasladable —e—, otras fases que serán 

relativamente intrasladables, o sea con ciertos contenidos serán intrasladables y con otros 

serán trasladables: en ello, tanto la memoria como la interpretación serán personales o 

comunitarias y otras que serán necesariamente trasladables. Así, podemos expandir dicha 

fórmula agregando fases que de alguna manera abren las que originalmente propuso 

Panikkar: 

E=e - me - ie - mr - ir –r 

En la sección 5 ofreceremos un desarrollo de esta combinatoria. 

4. Experiencia y cuerpo. 



La teoría combinatoria de la experiencia tiene una apertura central a la dimensión 

corpórea, que se puede poner en diálogo con las discusiones contemporáneas en el 

llamado “giro encarnado” en filosofía. En su desarrollo, este giro ha tenido tres versiones: 

 

1 Según una perspectiva, que llamaré funcionalismo corporal, se entiende que el 

cuerpo desempeña un papel en la implementación de la maquinaria computacional 

que sustenta nuestras capacidades cognitivas.  

2. … el conservadurismo corporal […] intenta desinflar el discurso sobre la 

dimensión encarnada, argumentando de forma tradicional que el cuerpo contribuye 

al procesamiento de la información solo mediante el suministro de información al 

cerebro o mediante la ejecución de instrucciones motoras enviadas desde el cerebro. 

3. La visión cuerpo-enactivismo […], un tanto heterodoxa y radical, evita por 

completo la teoría computacional de la cognición debido a su supuesta incapacidad 

para explicar cómo las representaciones pueden proporcionar a un agente un 

conocimiento del mundo de sentido común. […] En esta […], el cuerpo es entendido 

como fuente de sentido […], ya que se ocupa de articular las formas en que el cuerpo 

como enactor pueda hacer que una situación sea significativa para un agente. 

(Kiverstein, 2012 , pp. 740-741). 

 

La teoría de la experiencia de Panikkar es incompatible con la segunda visión, que es 

tributaria de la noción de la experiencia como algo que pasa en alguna dimensión senso-

perceptual, y también con la primera, en tanto la visión computacional de la experiencia 

será solo una de las formas posibles de esta. Es claro que Panikkar señala que la dimensión 

somática de un sujeto de experiencia no es un portador de un Ego mental que las tenga, 

sino que cuerpo y Ego son un dualismo que surge luego del momento radical de toda 

experiencia: tocar-ser tocado (véase los apartados 1 y 2 de este artículo). 

De ese modo, para la teoría de Panikkar el cuerpo no es ni soporte del sujeto de 

experiencia, ni se identifica con este, al modo del sensualismo. Al proponer un análisis 

combinatorio a partir de una serie de fases, la creciente trascendencia del lenguaje y los 

actos de comunicación en los cuales se efectúan los reportes de experiencia son al mismo 

tiempo crecientes exposiciones del sujeto encarnado, que simultáneamente se puede 

entender como un desarrollo creciente de las interpretaciones dotadoras de sentido, tanto 

personal como comunitario. Si hay sentido involucrado, es porque ese momento axial de 



tocar/tocado progresa en la dialéctica de combinaciones de las fases, en actos de 

comunicación en contextos, sin los cuales no hay experiencia posible. 

Si, como ya señalara nuestro autor, la experiencia de lo divino es la experiencia de la 

vida, entonces debemos tener presente que la experiencia de la vida involucra la propia 

vida del sujeto de la experiencia, en la cual el Ego es negado como idéntico al Yo 

originario y afirmado como dado en la dialéctica de fases, en tanto se tiene 

autoexperiencia de sí. Ese cuerpo involucrado y generador de sentido no es el cuerpo de 

las filosofías modernas de la experiencia, una materialidad fisiológica que era o soporte 

de una autoconciencia o fundamento de la posible ilusión de la conciencia. El cuerpo 

involucrado en la dotación de sentido es un cuerpo cuya materialidad es ecológica, en la 

medida en que dichos actos de dotación de sentido lo son del tocar/tocado y su arriba-y-

abajo: 

…ver y razonar/conceptuar/emplear un lenguaje articulado exigen una referencia a 

como la totalidad -el organismo, la experiencia encarnada- opera sobre el nivel basal. 

Esto es precisamente lo que Gibson denominó hechos de nivel superior: no admiten 

ningún análisis reductivo en términos de alguna base explicativa, sino que exigen 

simultáneamente considerar los elementos básicos y sus relaciones externas y la 

estructura completa con sus relaciones internas (o lo que metodológicamente sería una 

consideración mutua del enfoque ascendente o bottom up y el enfoque descendente o 

top down). (Carranza & Miroli, 2017, pp. 65-66)  

 

De allí que Panikkar rechace todo giro idealista que ponga a un sujeto autoconsciente 

como centro de la experiencia o que ponga a la maquinaria sensoperceptual como 

generadora de alguna experiencia fundante: 

El idealismo alemán parte del Ich / Nicht-Ich y el cartesianismo europeo parte también 

de la dualidad entre cuerpo y alma, espíritu y materia -en donde el uno se define por no-

ser el otro.  

El tú no es ni el yo ni el no-yo. Tampoco es un término medio que permita luego una 

síntesis. Su relación es advaita. No hay un tú sin un yo y viceversa. Ambos son 

correlativos. (Panikkar, 2001, p. 123) 
 

Y ello nos permite señalar que toda combinación de fases de la experiencia cualquiera 

involucra toda la subjetividad:  



…una experiencia especializada: requiere nuestro entero ser y nuestro ser entero: 

-Nuestro entero ser: inteligencia, voluntad, sentimientos, cuerpo, razón, querencia.  

Nuestro ser entero: no fragmentado. Si no estamos integrados, si nuestra experiencia 

va por un lado y nuestro cuerpo por otro, si los pensamientos nos inclinan hacia aquí y 

los deseos hacia allá, nuestra experiencia de Dios estará tan fragmentada que ya no es 

la simple experiencia de Dios. […]  

La sabiduría china lo dice con una metáfora sencilla: cuando el gong está bien 

forjado, dondequiera y como quiera que se le golpee responderá siempre con un sonido 

armónico bien temperado. (Panikkar, 2001, pp. 62-63).  
 

Se trata de una tesis radical: el cuerpo, la materialidad del Ego, que es el ámbito en el 

que sucede el tocar/tocado, es al mismo tiempo generador de sentidos múltiples, desde la 

intimidad del acto contemplativo, de la meditación, pasando por la multiplicidad de 

formas de la afección y la emoción somática -que incluye entre otras el contacto amoroso 

y el llanto del duelo- hasta las rutinas regimentadas de operación de maquinarias, las fases 

de la experiencia tendrán al mismo tiempo una dimensión del lenguaje y del cuerpo, 

ambas generadoras de sentido. 

 

5. La teoría de la experiencia de Raimon Panikkar. Formas de experiencia 

La imagen del gong se puede generalizar: todos los instrumentos musicales están 

hechos de materia físico-química, sea de origen biológico —maderas, tendones, semillas, 

frutos— como mineral —metales, polímeros—. Pero cada instrumento musical produce 

una sonoridad diferente; al mismo tiempo un mismo ensamble de instrumentos puede 

ejecutar infinitas variaciones sonoras. En el instrumento la forja, el afinamiento, la 

coherencia acústica son los elementos que salen de la mera materialidad biológico-

mineral: nos pone ante la materialidad ecológica de todo sujeto.  

Así, toda experiencia E será la composición de las seis fases, en un continuo; no hay, 

entonces, una única forma de experiencia, sino que habrá una multitud de formas de 

experiencias diferentes, según los valores que tenga cada fase. Podemos exponer aquellas 

formas de experiencias más básicas en nuestros sistemas conceptuales. 



A. Experiencia hierofánica 

La primera forma de experiencia tiene el centro en la fase e: 

E = e - me - ie - mr - ir -r 

La experiencia de Dios no es experiencia de nada, ni de nadie, no es experiencia de 

ningún objeto […]. La divinidad es aquí percibida no solo más allá del mundo físico, 

sino también más allá de los confines de cualquier reino natural, incluido el mundo 

humano (intelecto, deseos, voluntad) o cualquier otro. […]. La divinidad no es; su ser 

esta más allá del Ser. Su lugar es meta-ontológico. No es siquiera No-ser. El apofatismo 

es absoluto. La divinidad ni es, ni existe; no es pensable ni nombrable. El silencio es 

nuestra única actitud, no tanto porque seamos incapaces de hablar de ella, sino porque 

aquello en lo que específicamente consiste sería silencio. (Panikkar, 2001, pp. 57, 59) 

 

Se trata de una experiencia intraspasable, intransmisible e inefable. Ningún discurso 

público va a poder exponerla, ya que todo discurso se funda en la nominatividad de los 

términos en posición referencial —el sujeto gramatical—, y en este caso no hay forma 

posible de que lo que Panikkar señala como que “…ni es, ni existe; no es pensable ni 

nombrable” sea pensado —en tanto representación mental— ni sea nombrado como una 

posición en un discurso. Por eso, señala Panikkar: 

La experiencia divina puede ser que se valide a sí misma y a quienes la han recibido, 

pero desde el momento en que tratamos de comunicarla o de legitimarla ad extra 

tenemos que adoptar un lenguaje humano que descansa sobre la base contingente de 

todo humano lenguaje. (Panikkar, 1997, p. 61). 

 

En tanto se auto-expone, tal experiencia es inefable. Ello es otra manera de decir que 

esta experiencia solo se expresa en un lenguaje privado cuya gramática es completamente 

distinta de las gramáticas públicas; se trataría de una gramática sin nombrar.  

B. Experiencia simbólica 

La forma de experiencia simbólica toma las fases e - me – ie; así, parece involucrar 

las fases privadas, en la medida en que ciertos grafismos abren ciertas dimensiones de 

sentido para el Ego. Pero en ella, especialmente en la fase ie, hay una articulación entre 

un lenguaje sin nominación y un lenguaje público, cuyas conexiones serán aquello que 

permita las interpretaciones. Así el símbolo no solo designará, sino que, además de 



designar, presentará al sujeto, y ello porque supone una conexión entre las fases privadas 

y las fases públicas de toda experiencia, en tanto el símbolo tiene una dimensión exterior 

ajena al agente y una dimensión íntima; esa capacidad del símbolo está dada porque: 

A diferencia de los conceptos, que tienen al menos la intencionalidad de ser unívocos, 

los símbolos son polisémicos. El símbolo es eminentemente relativo; no en el sentido 

de relativismo, sino de relatividad, de relacionalidad entre un sujeto y un objeto. El 

símbolo es contemplado y no pretende ser universal ni objetivo. Es concreto e 

inmediato, es decir, sin intermediario entre el sujeto y el objeto. El símbolo es a la vez 

objetivo-subjetivo, es constitutivamente relación. Por eso, el símbolo simboliza lo 

simbolizado en él y no otra “cosa”. Si el lenguaje fuese tan solo un instrumento para 

designar objetos o transmitir mera información, no sería posible un discurso acerca de 

Dios. Pero los hombres no hablan simplemente para transmitirse información, sino 

porque tienen la necesidad constitutiva de hablar, es decir, de vivir plenamente 

participando lingüísticamente de un universo que es, a su vez, inseparable de la palabra, 

del logos. (Panikkar, 2001, pp. 36-37)  

 

En la experiencia simbólica esa interpretación se funde con la interpretación 

comunitaria: los valores y contenido de esas interpretaciones se hunden en la interioridad, 

y el símbolo permite comunicar las fases íntimas y las públicas. Y en esa situación el 

símbolo presenta el desarrollo arriba-y-abajo que señalara Panikkar. 

C. Experiencia ceremonial 

Pero existe otro tipo de experiencia, cuyas fases mr y ir son independientes de lo que 

le suceda experiencialmente al sujeto y que pueden manifestar estados públicos holistas. 

A ese tipo de experiencia llamamos experiencia ceremonial. Gustavo Bueno ha señalado 

dos rasgos centrales de las ceremonias: 

(i) No tienen un origen en la naturaleza de las cosas sino en factores sociales: 

…han resultado de la composición sintética dada en el concurso de determinadas 

operaciones, técnicas, maniobras […] que no proceden en ningún caso de las cosas 

mismas o de los objetos de la naturaleza (physis), aunque versen sobre ellos, sino más 

bien, por decirlo así, proceden de la historia, de las “costumbres” (thesis). (Bueno, 1984, 

p. 10) 

 

(ii) No son actuaciones individuales sino estructuras complejas de comportamiento 

colectivo no estratégico, que involucran varias actividades diversas en una estructura 



que les es común, a la que podemos llamar “su guion específico”, según patrones 

cíclicos y regulares. 

Designamos con el nombre de “ceremonia” a toda figura práctica teleológica que, 

constituida por secuencias efímeras de operaciones humanas, está delimitada sobre un 

“fondo procesual” por una apertura y una clausura identificables. Al decir “efímeras” 

queremos significar que la distancia entre los límites de la secuencia ceremonial tiene 

las dimensiones del día terrestre. […] 

El horizonte […] del hacer humano […] transcurre en el tiempo, la pululación 

prácticamente infinita de movimientos (acciones, operaciones) […]; esta actividad 

incesante de los hombres, que constituye el tejido de la vida humana, se desarrolla […] 

siguiendo ritmos cíclicos, describiendo trayectorias que poseen una figura pautada […] 

de un conjunto de incontables cursos que se cierran en su mismo desarrollo temporal… 

(Bueno, 1984, pp. 12, 13)  

 

Estas ceremonias operan como estímulo social de contenidos traslaticios de ciertas 

experiencias, que en el ritual ceremonial adquieren un sentido propio. En las ceremonias 

los símbolos se integran en las memorias y las interpretaciones comunitarias. En esa 

dirección podemos contratar la experiencia ceremonial con la experiencia hierofánica: 

Experiencia hierofánica = ((e - me - ie) → (mr - ir)) → r 

Experiencia ceremonial = ((e - me - ie) ← (mr - ir)) →r) 

La experiencia ceremonial invierte la relación que hay entre las fases en la experiencia 

hierofánica: las fases públicas operan sobre las fases íntimas, de modo que el sujeto se 

des-corporiza y los contenidos de sus órganos perceptuales son modulados por las 

relaciones ceremoniales, que pueden estar acompañadas por prácticas de estimulación 

química o física de la conciencia; de ese modo las fases me e ie proveen los contenidos 

dela fase e.  

D. Experiencia narrativa 

La experiencia de un agente en las fases mr - ir es la experiencia puesta en un tipo de 

discurso que aúna testimonios y valoraciones, en secuencias que exponen sucesos y 

entidades pretéritas o correspondientes a otras escalas de realidad de las del agente o que 

involucran interacciones bajo condiciones. Las experiencias que suceden en estos casos 



se pueden identificar con las experiencias que tiene un agente al tocar/ser tocado por una 

tradición. Mark Bevir avanzó una caracterización de tradición que permite dicha 

identificación: 

Una tradición (o espíteme o paradigma) es el conjunto de teorías en cuyo marco un 

agente llega a tener creencias y realizar acciones. Es una influencia primaria sobre las 

personas, un conjunto de creencias que heredan y que luego se transforman en respuesta 

a encuentros con “dilemas” (o problemas o anomalías). Un dilema surge siempre que 

nuevas circunstancias generan una nueva creencia que obliga a las personas a cuestionar 

sus creencias anteriormente sostenidas. El cambio se produce al surgir tales dilemas: 

mientras que las respuestas individuales a los dilemas se basan en las tradiciones, estas 

luego modificarán claramente dichas tradiciones. (Bevir, 2007) 

 

Una tradición es un sistema de creencias, en la cual diversas generaciones de sujetos 

creyentes son parcialmente cotemporales y comparten dilemas y problemas en cuya 

resolución las creencias cambian, se ajustan, se reemplazan unas por otras; el ejemplo de 

ello son los saberes comunitarios sobre fitoterapia, astronomía, meteorología, etcétera, 

todos ellos sistemas de creencias que se ajustan en interacciones sociales sin que haya 

una disciplina o academia que ejerza un control. Estas tradiciones se presentan en 

narraciones trastemporales que producen esas experiencias narrativas, en las que se 

producen actos de conocimiento del sujeto, de la polis, del cosmos, en tanto esas 

narraciones serán biográficas, históricas o de la historia natural, de modo que 

Decimos experiencia y no reflexión sobre la vida. El sentirse vivo no es un mero acto 

biológico, no es del bios fisiológico del que hablamos, no es del bios de cualquier 

biografía individual […]. No debemos olvidar que la experiencia de la Vida a la que nos 

referimos es a la vez un genitivo subjetivo y objetivo: es la experiencia de la Vida misma 

y de nuestra participación en esta experiencia… (Panikkar, 2001, pp. 164-165) 

 

El núcleo de la experiencia narrativa es la noción de “nuestra participación”, la de los 

sujetos en dichas experiencias, una forma de experiencia en la cual un sujeto se conecta 

no solo con una comunidad en ejercicio —lo que sería la experiencia ceremonial— sino 

con una comunidad de tradiciones (la fase mr) y de narraciones (la fase ir). ¿Cómo se 

produce dicha conexión? Una forma de abordar esta cuestión es con la noción de 



narración que propone Noël Carroll; para este autor, una narración supone una estructura 

discursiva con los siguientes rasgos:  

i) [Una narración] es aquella que se refiere al menos a uno, o posiblemente a más 

eventos y/o estados de cosas […], una serie… 

ii) “Para contar como conexión narrativa, un discurso que representa una serie de 

eventos tiene que tener un asunto unificador.”  

iii) “…los eventos y/o estados de cosas tienen que estar conectados, ellos no pueden ser 

simplemente una lista de eventos y/o estados de cosas desconectados [sino que los 

elementos de la serie tendrán que ser] ordenados en el tiempo en forma perspicua…”  

iv) “…las narrativas no son cadenas de implicaciones causales aisladas, sino que los 

eventos iniciales de una secuencia de eventos sobredeterminan los ulteriores.” (Carroll, 

2001, pp. 120-121)  
 

El concepto de participación que señala Panikkar se puede entender en la trama: los 

eventos conectados en una secuencia que conecta su final con las partes antecedentes 

mediante relaciones de consecuencia. La experiencia narrativa será la experiencia de 

formar parte de dichas tramas extendidas, que abarcan una multitud de ámbitos y escalas 

de la realidad. 

E. Experiencia epistémica 

Al presentar la experiencia simbólica, Panikkar diferencia el símbolo del concepto, 

siendo este último unívoco, mediador e involucrado, esencialmente, en la transmisión de 

información. El concepto en este sentido está involucrado en aquella forma del lenguaje 

que es únicamente informativa: el lenguaje proposicional-extensional. Es un lenguaje en 

el que nadie habla, pero en el que toda comunidad epistémica escribe, es un lenguaje en 

el cual la dimensión intensional queda fijada por las respectivas nomenclaturas, y en el 

cual los conceptos tienen ciertas propiedades lógicas: 

-la intensión lógica: la propiedad que expone las condiciones necesarias y suficientes 

de ser un cierto ente, y por ello fija unívocamente la extensión;  

-la extensión lógica: el conjunto de todas y solo las instancias de dicha propiedad;  



-la nomenclatura: las relaciones que hay entre todas las intensiones y, por ende, entre 

todas las extensiones3. 

Si la experiencia íntima es completamente intraslaticia, las experiencias simbólica y 

ceremonial se hacen públicas en las interpretaciones, y la experiencia narrativa ofrece una 

estructura espacio-temporal para dichas interpretaciones por medio de tramas que instalan 

los símbolos, las ceremonias y los relatos; la experiencia epistémica es, por el contrario, 

completamente traslaticia, completamente independiente de cualquier trama vincular.  

La experiencia epistémica es una experiencia que se expone en un documento 

protocolar4: así podemos leer y reproducir la experiencia de Eratóstenes con el gnomon5, 

y, por una parte, reproducirla tantas veces y en tantos lugares como queramos, respetando 

el protocolo, a la vez que, por otra parte, emplear ese documento como criterio de 

aceptación de otros documentos que por medio de instrumentos diferentes informen la 

circunferencia de la Tierra, en formas que ambos resultados sean consistentes entre sí. 

La experiencia epistémica se centra en la fase r, por ello exigen la completa 

traslabilidad, por ello son experiencias protocolizadas en documentos (informes técnicos 

muy especializados) que tienen una exigencia adicional: las entidades designadas por los 

términos nominales deben ser trazables, ya que la trazabilidad es la piedra de toque de la 

conformación del conocimiento en las ciencias fácticas. La trazabilidad supone: 

                                                 
3 El llamado Árbol de Porfirio es un ejemplo históricamente influyente de esas relaciones. En general todas 

las taxonomías científicas se pueden ver como despliegues de relaciones extensionales e intensionales en 

una nomenclatura, en la cual adquiere sentido técnico un término, que llamamos categorías de las ciencias.  
4 El concepto de oración y lenguaje protocolar fue introducido por el Círculo de Viena para señalar un tipo 

de enunciados básicos de experiencia directa, noción que fue revisada por las epistemologías críticas. Para 

nosotros, la noción de oración y lenguaje protocolar señala un tipo de lenguaje en el cual la información 

que proviene de sujetos humanos y de instrumentos es compatible. O sea que los protocolos de observación 

y registro de las observaciones efectuadas por instrumentos son los mismos que se emplean para las 

experiencias de agentes humanos. En ese sentido, la dimensión protocolar de dicho tipo de enunciados y 

lenguaje no proviene de la situación de un sujeto de experiencia, sino de las instituciones epistémicas que 

operan sobre el registro de información factual obtenida por instrumentos físicos —telescopios, 

microscopios, espectrógrafos, sismógrafos— o simbólicos —test de personalidad, matrices de encuestas 

específicas, grupos de opinión dirigidos, etc. —. 
5 Un gnomon (en griego γνώμων: ‘guía’ o ‘maestro’) hacía referencia a un objeto alargado cuya sombra se 

proyectaba sobre una escala graduada para medir el paso del tiempo, como la pieza material vertical en un 

reloj de sol.  



(i) reconocimiento público -trasladable- operatorio y material de los referentes de los 

términos, sus propiedades y relaciones que aparecen en la experiencia documentada. 

(ii) capacidad de intervención dirigida —experimentación, cuasi-experimentación, 

observación controlada, modelización— en las trayectorias temporales de dichos 

referentes reconocidos operatoriamente.  

(iii) involucramiento de las relaciones u operaciones intervenidas como antecedentes 

de reglas técnicas que conforman sistemas de tecnologías generales. 

Esta exigencia de trazabilidad es central en el concepto cuya función es designar 

objetos o transmitir mera información. Debe entenderse que la exigencia de trazabilidad 

no es de entidades, sino de un uso del lenguaje que se da en una forma de experiencia. 

Por ello un sujeto puede tener diversas formas distintas de experiencias de una entidad: 

un campanero puede encontrar un valor simbólico en la música del carrillón de su iglesia, 

pero a la hora de reemplazar las campanas, deberá hacer cálculos de metalurgia para ver 

si otros metales permiten campanas más grandes y livianas. 

6. Conclusión. 

Hemos señalado una presentación del campo semántico de experiencia; veremos que 

la teoría de Panikkar toma todos los elementos involucrados: 

(i) algo que le sucede a un sujeto/agente desde una fuente ubicada en una localización 

E-T (ex-) = todas las fases de cualquier forma de experiencia posible surgen de un 

tocar/ser tocado previo a toda disociación en entidades que puedan ser nombradas y 

referidas. 

(ii) algo que involucra a los órganos perceptuales y produce un percatamiento en el 

sujeto/agente que porta los órganos de sensación = la activación de las fases de la 

experiencia comienza en la intimidad del Ego, una entidad que tiene auto-experiencia de 



sí y que no es solo mente, sino mente situada y encarnada, la cual puede tener ciertas 

experiencias en una fase íntima.  

(iii) el percatamiento asociado con el proceso de sensación mencionado, que involucra 

un estado mental/psíquico, cuyo contenido semántico es la exposición de la fuente, en un 

lenguaje articulado por el cual (a) dicha exposición se puede vincular en clasificaciones 

o inferencias con otras de tenor parecido y (b) dicha exposición se puede comunicar a 

otros agentes/sujetos.    

Los contenidos objetivables en ese proceso (i)-(iii) se podrán hacer públicos de 

diversas maneras; sea por medio de símbolos, o rituales en ceremonias públicas, o 

narrados en tradiciones, o expuestos en lenguaje extensional puramente informativo y 

protocolizado.  

La teoría de la experiencia de Raimon Panikkar supone un pluralismo coincidente, en 

el sentido que: 

-una misma fuente puede ser tema de varias formas de experiencias, cada una con sus 

rasgos específicos. 

-ninguna forma de experiencia puede corregir a la otra; cada forma de experiencia 

tendrá un régimen de validación propio, que podrá converger con el de otra forma de 

experiencia, en lo que podemos llamar experiencia multifacética.  

-en la medida en que las distintas formas de experiencias se hagan públicas, que se 

puedan emplear símbolos y conceptos, y especialmente en el caso del lenguaje puramente 

informativo, se pueden exponer en formatos lógico-formales cuya versión más clara son 

las ciencias matematizadas; pero no tiene ningún sentido introducir tales expedientes en 

formas de experiencia en las cuales prima la fase íntima. 

Este pluralismo coincidente es central en el proyecto filosófico de nuestro autor y la 

teoría combinatoria que hemos expuesto aquí aporta a dicha tarea: 



…la palabra “experiencia” ha quedado en el título por designar precisamente aquel 

contacto inmediato con la realidad que en el hombre se realiza a través de los sentidos, 

sean estos sensuales, intelectuales o místicos. Y, en efecto, como muchos filósofos 

indios actuales harán notar, cualquier convicción humana, en último término, se basa en 

la experiencia personal, aunque esta necesite luego de la verificación crítica. Las 

palabras anubhava (con sus múltiples compuestos, anubhȗti, etc.) o parîkṣâ (en sentido 

existencial) nos podrían proporcionar ejemplos. La cultura indica nos repetirá hasta la 

saciedad que toda «filosofía» se basa en la experiencia. (Panikkar, 1997, págs. 18-

19)  

Solo una teoría que admita una multitud de formas de experiencia, y que las admita en 

paridad, permitirá una comunicación fecunda y un desarrollo creativo de las varias 

tradiciones filosóficas de la humanidad. 

 

Referencias bibliográficas 

Bevir, M. (2007). Encyclopedia of governance. Thousand Oaks: Sage Publications. 

Bianchetti, M. C. (2018). Tras los rituales de Pachamama. Salta: Editorial Hanne. 

Bueno, G. (1984). Ensayo de una teoría antropológica de las Ceremonias. El Basilisco/1ª 

e. 16, 8-37. 

Bunnin, N. & Yu, J.. (2004). The Blackwell Dictionary of Western Philosophy. Oxford: 

Blackwell Publishing Ltd. 

Carroll, N. (2001). Beyond Aesthetics: Pilosophical Essays. Nueva York: Cambridge 

University Press. 

Faerna García-Bermejo, A. M. (2003). Experiencia. En J. Muñoz, Diccionario Espasa 

Filosofía (281-284). Barcelona: Espasa Libros, S. L. 

Carranza, E. & Miroli, A. (2017). La idea de materia ecológica en el "Embodied Turn". 

Ariel 20, 57-67. 

Kiverstein, J. (2012 ). The Meaning of Embodiment. Topics in Cognitive Science 4 , 740–

758. 

Magnavacca, S. (2005). Léxico técnico de filosofía medieval. Buenos Aires: Miño y 

Dávila. 



Panikkar, R. (1997). La experiencia filosófica de la India. Madrid: Editorial Trotta, S.A. 

Panikkar, R. (2001). Iconos del misterio. La experiencia de Dios/3º e. Barcelona: 

Ediciones Peninsula s.a.,. 

Rossi, P. (. (1996). Dizionario di filosofia. Florencia: La Nuova Italia. 

 


