La teoria de la experiencia de Raimon Panikkar. Exposicion y desarrollo

Alejandro G. Miroli*
Universidad del Salvador
Argentina

Resumen. El trabajo analiza los motivos que llevan a Raimon Panikkar a tratar la idea de
experiencia, expone los elementos basicos de la teoria combinatoria de la experiencia que
propuso Raimon Panikkar y desarrolla esos elementos en una presentacion de diversas
formas de experiencias que se pueden explorar con dicha teoria®.

Palabras clave: experiencia, tradicion, interpretacion, memoria, ceremonias

Abstract: The paper presents the reasons that lead Raimon Panikkar to deal with the idea
of experience, exposes the basic elements of the combinatorial theory of experience
proposed by the author; and develops these elements in a presentation of various forms
of experiences that can be explored with his theory of experience.

Keywords: experience, tradition, interpretation, memory, ceremonies

1. El campo semantico de “experiencia”

El concepto de experiencia es central en la filosofia tedrica y en las preceptivas
metodoldgicas de las ciencias facticas. Esta involucrado en contextos epistemolégicos y
también en contextos religiosos, estéticos, morales y mundanos. Podemos partir de su

etimologia tal como la expone Panikkar:

Empeiria [...] es exactamente la experiencia, esto es, el conocimiento “experiencial” que
corresponde a la sabiduria.

El experimentado es el “experto”, el “perito” que ha pasado la “prueba”, el periculum, el
“peligro”, el “riesgo” de lo que se trata por haber “penetrado” hasta el fondo y asi tocado
la realidad en virtud de esta aprehension inmediata y profunda. La raiz per- sugiere
“penetrar”, pasar (al otro lado), haber superado el “peligro™. La empiria abraza tanto a la
techné [...] como a la episteme [...] La Erfahrung denota igualmente la misma
“penetracion” del irfaran y contiene la misma raiz per- visible aun en el sanscrito piparti:
transporta (latin portare), lleva al otro lado, conduce, etc. (Panikkar, 1997, p. 18)

- Alejandro G. Miroli es licenciado en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires, profesor ordinario
de Logica y Epistemologia en la Universidad del Salvador, y Metodologia de las Ciencias Sociales en
CBC/UBA. Ha publicado varios trabajos sobre estos temas y en particular desde hace diez afios trabaja en
una serie de proyectos de Filosofia de la Religion situada en América Latina, en la USAL, en cuyo marco
ha publicado trabajos en los distintos volimenes de la serie Religacion en América Latina I-1V, publicados
por Ediciones del Signo.

! Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigacién 800.202001. 00122.US ;De qué
dios somos ateos? De las cenizas de Dios a la emergencia de nuevos nimenes FFLyEO. USAL. Agradezco
los comentarios criticos de mis colegas del proyecto y de Paula Pico Estrada, que han permitido mejoras
sustantivas en su redaccion.



Un analisis exhaustivo del campo semantico de este concepto filosofico es
simplemente imposible; podemos dar algunos rasgos para introducir la teoria de la
experiencia que ofrece Raimon Panikkar. Para eso, un punto de partida es tomar algunos

diccionarios filosoficos que fijan ciertos contenidos del campo semantico de experiencia:

experientia. Entre los muchos sentidos que asume la palabra “experiencia” en la Edad
Media, el fundamental es el que la concibe en cuanto a sensu oritur, es decir, originada
en la sensibilidad [...] como punto de partida del conocimiento del mundo exterior y
concreto. En consecuencia, presenta dos notas: la de ser conocimiento de lo singular, y la
de ser conocimiento de lo sensible. (Magnavacca, 2005, pp. 273-274)

experience

Epistemology, philosophy of mind (from Greek empirie and Latin experientia) [...] In
philosophy, experience is generally what we perceive by the senses (sensory experience),
[...] But in philosophy, the relation between experience as a state of consciousness and
independent objects of experience becomes a focus of debate. (Bunnin & Yu, 2004, p.
240)

L'E., in questa accezione, sembra qualcosa di privato ed irripetibile, in quanto vale a
caratterizzare I'esistenza singola di ognuno. Si usa dire, peraltro, I'esperienza insegna
per significare l'idea che l'aver conosciuto molte cose e I'esser stato dentro molte
situazioni & utile, nella misura in cui attiva capacita di confronto, di classificazione, di
giudizio; in altre parole, serve a poco I'E., se non si & in grado di trovare, grazie ad essa,
regole e costanti nei casi della vita. (Rossi, 1996)

En griego, empeiria designaba cualquier tipo de saber basado [...] en la mera familiaridad
con los fendbmenos obtenida mediante una practica [tribé] acumulada [...]. (Faerna Garcia-
Bermejo, 2003, pp. 281-284)

A partir de estas definiciones, obtenemos una formulacion basica de dicho campo
semantico: experiencia = algo que le sucede a un sujeto/agente desde una fuente ubicada
en una localizacion espacio-temporal, involucra a los érganos perceptuales y produce un
percatamiento en el sujeto/agente que porta los 6rganos de sensacion, percatamiento que
involucra un estado mental/psiquico, cuyo contenido es la fuente y una posible exposicion
de la fuente localizada en un lenguaje articulado por el cual (i) dicha exposicion se vincula
con otras de tenor parecido/semejante/similar/comun y (ii) se puede comunicar a otros

agentes/sujetos.



Es este campo seméntico aparecen los temas que involucran a una teoria filosofica de
la experiencia. Trataremos de mostrar que el aporte de Raimon Panikkar es fundamental

para abordar una filosofia de la experiencia.

2. La teoria de la experiencia de Raimon Panikkar. El contexto
Raimon Panikkar es un pensador de dos mundos. Ademas de tratar la tradicion filosofica
occidental, conocid de primera mano la tradicion de la filosofia india?, y su obra es una
interseccion creativa entre ambas tradiciones. Esa situacion le permitio ofrecer un analisis
de la idea de experiencia que abarca una multitud de referencias a experiencias de
maultiples tipos, sin caer en ninguna vision reduccionista.

La teoria de la experiencia que propone Raimon Panikkar tiene un fin preciso: dar un
lugar a la llamada experiencia de Dios. Su abordaje no es fenomenol6gico sino
combinatorio; su teoria de la experiencia se extiende —segun nuestra interpretacion— a
todas las formas de experiencia en un modelo general y no reductivo, en el cual ninguna
forma de experiencia operaria como legisladora o correctora de las restantes. Y, en ese
encuadre general, una forma de experiencia irreductible seréa la experiencia de lo sagrado,
en tanto esta se caracteriza no desde algun tipo de ente sino desde la presencia.

Senala Panikkar que toda experiencia involucra un “...toque inmediato [...] que no es
de un objeto...” (Panikkar, 2001, p. 18) y es luego de ese toque que “...se hace objeto de
experiencia [...], cuando nos percatamos” (Panikkar, 2001, p. 18). Una vez que haya
percatamiento de objeto, el agente podra dar un rétulo al efecto del toque. Este proceso
de tocado-a-objeto-percatado puede ocurrir en tres &mbitos ontoldgicos:

Cuando interpretamos la experiencia como perteneciente a nuestra sensualidad, como
“excitando” nuestros sentidos, la llamamos realidad material; cuando la vemos

2 Su obra sobre las filosofias indias es extensa; entre las mas importantes se encuentran El silencio del
Buddha: una introduccion al ateismo religioso (Madrid: Siruela, 1996) y La experiencia filosofica de la
India. (Madrid: Trotta, 1997).



perteneciendo al orden ideal la Ilamamos intelectual; y cuando nos damos cuenta que
transciende ambas la llamamos mistica (Panikkar, 2001, p. 18).

En ese proceso, cuando la experiencia cruza las tres interpretaciones, “entonces somos
conscientes de que tocamos la realidad, de que tocamos a Dios— rieren (tocar), dice
Meister Eckhart (Predigt 101)...” (Panikkar, 2001, p. 18). Pero este Dios tocado no es
para Panikkar un ente eminentisimo, sino que:

...la realidad total del Ser, sin calificaciones segun algunas filosofias [...], junto
con las dimensiones material y espiritual (o intelectual) constituye la Unica
realidad cosmotedndrica [en modo que] la experiencia de Dios [...] es la
experiencia completa y no fragmentada de esta realidad que somos nosotros, que
esta por “debajo” y por “encima” de nosotros. (Panikkar, 2001, pag. 18)

En este desborde inevitable en el proceso de toque/tocado a objeto de experiencia, se
da una distincién fundamental para Panikkar. Ese yo tocado deviene en ese proceso de

auto-percatamiento, un Ego-objeto de primera persona:

Mi yo no es mi Ego. EI ahambrahman vedantico no es el ahamkiira egoista. “Quien no
se niega a si mismo ...”. Esto es lo que nos vienen a decir los grandes maestros espirituales
de practicamente todas las tradiciones... (Panikkar, 2001, pp. 18-19)

La experiencia de lo divino no es experiencia de una fuente, sino de cualquier fuente
posible y de todo lo que la circunscribe, el arriba-y-abajo que abarca a cualquier fuente,
y que permite todo objeto posible del ambito material, ideal o mistico. El acto de
interpretar en alguna de las tres modalidades fundamentales pone al Ego como aquella

entidad que, teniendo experiencia, también tiene autoconocimietno o experiencia de si.

3. La teoria de la experiencia de Raimon Panikkar. Exposicion
Hemos sefialado que la teoria de Panikkar es una teoria combinatoria de la experiencia.
Para ello, el autor introduce en el capitulo Il, “Constituyentes de la experiencia”, l0s
elementos, que Ilamaremos “fases”, de toda experiencia posible, en el marco de un

analisis de la idea de experiencia al que llama “cuatridimensional”:



La experiencia comprende cuatro momentos distinguibles, pero no separables:

1. La experiencia pura, instante vivencial, experiencial, inmediato.

2. La memoria de ese momento, que nos permite hablar de él, pero que ya no es pura
experiencia, ya que estd mediatizada por el recuerdo. La memoria no puede separarse
de la experiencia, pero no debe ser confundida con ella.

3. La interpretacion que hacemos de esa experiencia, que nos lleva a describirla como
dolorosa, sensible, espiritual, amorosa, del Ser, de Dios, de la Belleza, etc. La
interpretacidn que se da a la experiencia esta intimamente ligada a la experiencia misma,
a la memoria y, evidentemente, a nuestro lenguaje.

4. Su recepcion en un mundo cultural que no hemos creado, que nos ha sido dado y que
confiere a la experiencia una resonancia particular. Toda experiencia esta inscrita en un
ambito cultural, fuera del cual no tiene necesariamente vigencia.

Este complejo cuatridimensional de la experiencia, que es siempre personal, puede
comunicarse por “contagio” (resonancia), amor, asimilacion, educacion u otros medios
gue incluyan la participacion subjetiva; pero no por una mera extrapolacion de
conceptos objetivos como si fuera una entidad formal. De ahi que no pueda haber una
mathesis universalis de las experiencias humanas, y, por ende, de la interculturalidad.
(Panikkar, 2001, pp. 46-47)

Panikkar representa a cada experiencia con una formula: E=e-m-i-r

Lo que llamamos experiencia (E) es una combinacion de la experiencia personal,
inefable, cada vez Gnica y por tanto irrepetible (e), vehiculada por nuestra memoria (m),
modelada por nuestra interpretacion (i) y condicionada por su recepcion (r) en el
conjunto cultural de nuestro tiempo ... No pueda afirmarse sin mas que la experiencia
mistica e sea 0 no sea la misma en todas las religiones, puesto que no conocemos a e
mas que en E. (Panikkar, 2001, p. 48)

Cualquiera sea la experiencia que consideremos, tendra esas fases no como meras
partes que se suman sino como sintesis no desagregable, para lo cual Panikkar da el
ejemplo de las moléculas respecto de los &tomos constituyentes, esto es: “E no es igual a
e+m+i+r, puesto que la identidad de los constituyentes separados es distinta de su entidad
en la combinacion” (Panikkar, 2001, p. 48). Asi, las fases no seran secciones temporales
de un proceso; son partes copresentes, pero en magnitudes e intensidades distintas. En su
explicacion, Panikkar distingue tres tipos de fase: fases estrictamente intimas: e,
“personal, inefable, cada vez Unica y por tanto irrepetible”; fases que admiten tanto
valores intimos como publicos: m. i, “vehiculadas por nuestra memoria [...], por nuestra
interpretacion”; y fases que son estrictamente publicas: r, “en el conjunto cultural de

nuestro tiempo...”.



La clausula “nuestra”, que aparece en la segunda clase de fase, expone una dualidad:
“nuestra” es de cada sujeto “personal” por separado, al tiempo que es la relacion que los
incluye a todos en una cierta estructura que seria “el conjunto cultural.”. De ese modo,
podemos expandir la formula de Panikkar, distinguiendo esas fases duales en fases m - i

personales y fases m - i del conjunto cultural.

Las fases e - m-personal - i-personal exhiben una creciente apertura: si en la fase
personal la memoria es una facultad psicoldgica que provee creencias acerca del pasado
biografico del sujeto y la interpretacion supone la presencia de un idiolecto, en el cual los
términos tienen un cierto significado solo para si, m-publico trasladara esos contenidos
psicolégicos de la facultad de la memoria a formas publicas en relatos y narraciones —
orales y escritas en multitud de formatos—, que vehiculizan las creencias y
representaciones sobre el pasado en redes de comunicacion; al tiempo, la interpretacion
publica es la concurrencia, en el didlogo y la enunciacion, de las valoraciones y sentidos
que hay tanto en la dimension del idiolecto como en la dimension contextual de los
lenguajes en los que se formulan las memorias, interpretaciones y narraciones publicas.

Como sefiala el autor:

Indiscutiblemente, la recepcion de una experiencia en el marco de una determinada
tradicion condiciona la interpretacion que se hace de esa experiencia. [...] La memoria
permite que la interpretacion de esta experiencia perdure y se transmita; interpretacion
que a su vez est condicionada por la cultura en la que ha sido recibida. (Panikkar, 2001,
p. 47)

Aqui se presenta lo que podemos llamar una dialéctica interna, que producira un
circuito de las fases de toda experiencia. En la primera exposicion, las fases se combinan
desde la mas intima y personal; ahora Panikkar revierte esa secuencia, de modo que se

cierra un circuito:

Fases personales (me) — Fase publica (ir) — Fase publica (r):



Fase publica (r) — Fase publica (ir) — fases personales (Me)

Ello permite rechazar cualquier posicién de ver E como una progresion de elemento
interno e hacia el elemento pablico r, en la que se entienda a E como algun tipo de fin o
culminacion de la experiencia. Esta trama de remisiones fija el lenguaje y sus

dimensiones:
-e: un lenguaje privado que recibe de e el significado de los términos.
-m: la semantica de la temporalidad biografica o comunal en un discurso ilativo.

-i: la dimension de la intension enunciativa, que conforma redes de connotacion que
establecen conexiones discursivas y tramas de significacion en contextos entre el lenguaje
privado y el discurso publico, en el cual el significado del término t se tiene que entender

como significado de t-en-E-y-en-contexto, lo que configura la extension prototipica.
-r: el significado categorial: extension e intension logica.

La distincion precedente entre fases nos permite expandir la formula de Panikkar, en
ella habra cierta fase absolutamente intrasladable —e—, otras fases que seran
relativamente intrasladables, o sea con ciertos contenidos seran intrasladables y con otros
seran trasladables: en ello, tanto la memoria como la interpretacion seran personales o
comunitarias y otras que seran necesariamente trasladables. Asi, podemos expandir dicha
formula agregando fases que de alguna manera abren las que originalmente propuso

Panikkar:
E=e-me-ie-mr-ir—r
En la seccién 5 ofreceremos un desarrollo de esta combinatoria.

4. Experienciay cuerpo.



La teoria combinatoria de la experiencia tiene una apertura central a la dimension
corporea, que se puede poner en didlogo con las discusiones contemporaneas en el

[lamado “giro encarnado” en filosofia. En su desarrollo, este giro ha tenido tres versiones:

1 Segun una perspectiva, que llamaré funcionalismo corporal, se entiende que el
cuerpo desempefia un papel en la implementacion de la maquinaria computacional
gue sustenta nuestras capacidades cognitivas.

2. ... el conservadurismo corporal [...] intenta desinflar el discurso sobre la
dimension encarnada, argumentando de forma tradicional que el cuerpo contribuye
al procesamiento de la informacion solo mediante el suministro de informacion al
cerebro o mediante la ejecucién de instrucciones motoras enviadas desde el cerebro.
3. La vision cuerpo-enactivismo [...], un tanto heterodoxa y radical, evita por
completo la teoria computacional de la cognicion debido a su supuesta incapacidad
para explicar cdmo las representaciones pueden proporcionar a un agente un
conocimiento del mundo de sentido comun. [...] Enesta[...], el cuerpo es entendido
como fuente de sentido [...], ya que se ocupa de articular las formas en que el cuerpo
como enactor pueda hacer que una situacion sea significativa para un agente.
(Kiverstein, 2012 , pp. 740-741).

La teoria de la experiencia de Panikkar es incompatible con la segunda vision, que es
tributaria de la nocién de la experiencia como algo que pasa en alguna dimension senso-
perceptual, y también con la primera, en tanto la vision computacional de la experiencia
sera solo una de las formas posibles de esta. Es claro que Panikkar sefiala que la dimensién
somatica de un sujeto de experiencia no es un portador de un Ego mental que las tenga,
sino que cuerpo y Ego son un dualismo que surge luego del momento radical de toda
experiencia: tocar-ser tocado (véase los apartados 1y 2 de este articulo).

De ese modo, para la teoria de Panikkar el cuerpo no es ni soporte del sujeto de
experiencia, ni se identifica con este, al modo del sensualismo. Al proponer un analisis
combinatorio a partir de una serie de fases, la creciente trascendencia del lenguaje y los
actos de comunicacion en los cuales se efecttan los reportes de experiencia son al mismo
tiempo crecientes exposiciones del sujeto encarnado, que simultdneamente se puede
entender como un desarrollo creciente de las interpretaciones dotadoras de sentido, tanto

personal como comunitario. Si hay sentido involucrado, es porque ese momento axial de



tocar/tocado progresa en la dialéctica de combinaciones de las fases, en actos de
comunicacion en contextos, sin los cuales no hay experiencia posible.

Si, como ya sefialara nuestro autor, la experiencia de lo divino es la experiencia de la
vida, entonces debemos tener presente que la experiencia de la vida involucra la propia
vida del sujeto de la experiencia, en la cual el Ego es negado como idéntico al Yo
originario y afirmado como dado en la dialéctica de fases, en tanto se tiene
autoexperiencia de si. Ese cuerpo involucrado y generador de sentido no es el cuerpo de
las filosofias modernas de la experiencia, una materialidad fisiologica que era o soporte
de una autoconciencia o fundamento de la posible ilusion de la conciencia. El cuerpo
involucrado en la dotacién de sentido es un cuerpo cuya materialidad es ecoldgica, en la
medida en que dichos actos de dotacion de sentido lo son del tocar/tocado y su arriba-y-
abajo:

...ver y razonar/conceptuar/emplear un lenguaje articulado exigen una referencia a
como la totalidad -el organismo, la experiencia encarnada- opera sobre el nivel basal.
Esto es precisamente lo que Gibson denomind hechos de nivel superior: no admiten
ningan analisis reductivo en términos de alguna base explicativa, sino que exigen
simultdneamente considerar los elementos basicos y sus relaciones externas y la
estructura completa con sus relaciones internas (o lo que metodolégicamente seria una
consideracion mutua del enfoque ascendente o bottom up y el enfoque descendente o
top down). (Carranza & Miroli, 2017, pp. 65-66)

De alli que Panikkar rechace todo giro idealista que ponga a un sujeto autoconsciente
como centro de la experiencia 0 que ponga a la maquinaria sensoperceptual como
generadora de alguna experiencia fundante:

El idealismo aleman parte del Ich / Nicht-Ich y el cartesianismo europeo parte también
de la dualidad entre cuerpo y alma, espiritu y materia -en donde el uno se define por no-
ser el otro.

El tG no es ni el yo ni el no-yo. Tampoco es un término medio que permita luego una
sintesis. Su relacion es advaita. No hay un td sin un yo y viceversa. Ambos son
correlativos. (Panikkar, 2001, p. 123)

Y ello nos permite sefialar que toda combinacion de fases de la experiencia cualquiera

involucra toda la subjetividad:



...una experiencia especializada: requiere NUestro entero ser y nuestro ser entero:
-Nuestro entero ser: inteligencia, voluntad, sentimientos, cuerpo, razén, querencia.
Nuestro ser entero: no fragmentado. Si no estamos integrados, si nuestra experiencia

va por un lado y nuestro cuerpo por otro, si los pensamientos nos inclinan hacia aqui y

los deseos hacia alla, nuestra experiencia de Dios estara tan fragmentada que ya no es

la simple experiencia de Dios. [...]
La sabiduria china lo dice con una metafora sencilla: cuando el gong estd bien
forjado, dondequiera y como quiera que se le golpee respondera siempre con un sonido

arménico bien temperado. (Panikkar, 2001, pp. 62-63).

Se trata de una tesis radical: el cuerpo, la materialidad del Ego, que es el &mbito en el
que sucede el tocar/tocado, es al mismo tiempo generador de sentidos maltiples, desde la
intimidad del acto contemplativo, de la meditacion, pasando por la multiplicidad de
formas de la afeccion y la emocion somatica -que incluye entre otras el contacto amoroso
y el llanto del duelo- hasta las rutinas regimentadas de operacion de maquinarias, las fases
de la experiencia tendran al mismo tiempo una dimension del lenguaje y del cuerpo,

ambas generadoras de sentido.

5. La teoria de la experiencia de Raimon Panikkar. Formas de experiencia

La imagen del gong se puede generalizar: todos los instrumentos musicales estan
hechos de materia fisico-quimica, sea de origen bioldgico —maderas, tendones, semillas,
frutos— como mineral —metales, polimeros—. Pero cada instrumento musical produce
una sonoridad diferente; al mismo tiempo un mismo ensamble de instrumentos puede
ejecutar infinitas variaciones sonoras. En el instrumento la forja, el afinamiento, la
coherencia acustica son los elementos que salen de la mera materialidad biol6gico-
mineral: nos pone ante la materialidad ecoldgica de todo sujeto.

Asi, toda experiencia E sera la composicidn de las seis fases, en un continuo; no hay,
entonces, una Unica forma de experiencia, sino que habra una multitud de formas de
experiencias diferentes, segun los valores que tenga cada fase. Podemos exponer aquellas

formas de experiencias méas bésicas en nuestros sistemas conceptuales.



A. Experiencia hierofanica
La primera forma de experiencia tiene el centro en la fase e:
E=e-me-ie-mr-ir-r

La experiencia de Dios no es experiencia de nada, ni de nadie, no es experiencia de
ningun objeto [...]. La divinidad es aqui percibida no solo mas alla del mundo fisico,
sino también mas all4 de los confines de cualquier reino natural, incluido el mundo
humano (intelecto, deseos, voluntad) o cualquier otro. [...]. La divinidad no es; su ser
esta mas alla del Ser. Su lugar es meta-ontoldgico. No es siquiera No-ser. El apofatismo
es absoluto. La divinidad ni es, ni existe; no es pensable ni nombrable. El silencio es
nuestra Unica actitud, no tanto porque seamos incapaces de hablar de ella, sino porque
aquello en lo que especificamente consiste seria silencio. (Panikkar, 2001, pp. 57, 59)

Se trata de una experiencia intraspasable, intransmisible e inefable. Ningun discurso
publico va a poder exponerla, ya que todo discurso se funda en la nominatividad de los
términos en posicion referencial —el sujeto gramatical—, y en este caso no hay forma
posible de que lo que Panikkar sefiala como que “...ni es, ni existe; no es pensable ni
nombrable” sea pensado —en tanto representacion mental— ni sea nombrado como una
posicion en un discurso. Por eso, sefiala Panikkar:

La experiencia divina puede ser que se valide a si misma y a quienes la han recibido,
pero desde el momento en que tratamos de comunicarla o de legitimarla ad extra
tenemos que adoptar un lenguaje humano que descansa sobre la base contingente de
todo humano lenguaje. (Panikkar, 1997, p. 61).

En tanto se auto-expone, tal experiencia es inefable. Ello es otra manera de decir que
esta experiencia solo se expresa en un lenguaje privado cuya gramatica es completamente
distinta de las gramaticas publicas; se trataria de una gramatica sin nombrar.

B. Experiencia simbdlica

La forma de experiencia simbélica toma las fases e - me — ie; asi, parece involucrar
las fases privadas, en la medida en que ciertos grafismos abren ciertas dimensiones de
sentido para el Ego. Pero en ella, especialmente en la fase ie, hay una articulacién entre
un lenguaje sin nominacion y un lenguaje publico, cuyas conexiones seran aquello que

permita las interpretaciones. Asi el simbolo no solo designara, sino que, ademéas de



designar, presentara al sujeto, y ello porque supone una conexion entre las fases privadas
y las fases publicas de toda experiencia, en tanto el simbolo tiene una dimension exterior
ajena al agente y una dimension intima; esa capacidad del simbolo esta dada porque:

A diferencia de los conceptos, que tienen al menos la intencionalidad de ser univocos,
los simbolos son polisémicos. El simbolo es eminentemente relativo; no en el sentido
de relativismo, sino de relatividad, de relacionalidad entre un sujeto y un objeto. El
simbolo es contemplado y no pretende ser universal ni objetivo. Es concreto e
inmediato, es decir, sin intermediario entre el sujeto y el objeto. EI simbolo es a la vez
objetivo-subjetivo, es constitutivamente relacion. Por eso, el simbolo simboliza lo
simbolizado en €él y no otra “cosa”. Si el lenguaje fuese tan solo un instrumento para
designar objetos o transmitir mera informacién, no seria posible un discurso acerca de
Dios. Pero los hombres no hablan simplemente para transmitirse informacién, sino
porque tienen la necesidad constitutiva de hablar, es decir, de vivir plenamente
participando linglisticamente de un universo que es, a su vez, inseparable de la palabra,
del logos. (Panikkar, 2001, pp. 36-37)

En la experiencia simbdlica esa interpretacion se funde con la interpretacion
comunitaria: los valores y contenido de esas interpretaciones se hunden en la interioridad,
y el simbolo permite comunicar las fases intimas y las publicas. Y en esa situacion el
simbolo presenta el desarrollo arriba-y-abajo que sefialara Panikkar.

C. Experiencia ceremonial

Pero existe otro tipo de experiencia, cuyas fases mr y ir son independientes de lo que
le suceda experiencialmente al sujeto y que pueden manifestar estados publicos holistas.
A ese tipo de experiencia llamamos experiencia ceremonial. Gustavo Bueno ha sefialado
dos rasgos centrales de las ceremonias:

(i) No tienen un origen en la naturaleza de las cosas sino en factores sociales:

...han resultado de la composicién sintética dada en el concurso de determinadas
operaciones, técnicas, maniobras [...] que no proceden en ningun caso de las cosas
mismas o de los objetos de la naturaleza (physis), aunque versen sobre ellos, sino mas
bien, por decirlo asi, proceden de la historia, de las “costumbres” (thesis). (Bueno, 1984,
p. 10)

(if) No son actuaciones individuales sino estructuras complejas de comportamiento

colectivo no estratégico, que involucran varias actividades diversas en una estructura



que les es comun, a la que podemos llamar “su guion especifico”, segiin patrones
ciclicos y regulares.

Designamos con el nombre de “ceremonia” a toda figura practica teleologica que,
constituida por secuencias efimeras de operaciones humanas, esta delimitada sobre un
“fondo procesual” por una apertura y una clausura identificables. Al decir “efimeras”
queremos significar que la distancia entre los limites de la secuencia ceremonial tiene
las dimensiones del dia terrestre. [...]

El horizonte [...] del hacer humano [...] transcurre en el tiempo, la pululacion
practicamente infinita de movimientos (acciones, operaciones) [...]; esta actividad
incesante de los hombres, que constituye el tejido de la vida humana, se desarrolla [...]
siguiendo ritmos ciclicos, describiendo trayectorias que poseen una figura pautada [...]
de un conjunto de incontables cursos que se cierran en su mismo desarrollo temporal...
(Bueno, 1984, pp. 12, 13)

Estas ceremonias operan como estimulo social de contenidos traslaticios de ciertas
experiencias, que en el ritual ceremonial adquieren un sentido propio. En las ceremonias
los simbolos se integran en las memorias y las interpretaciones comunitarias. En esa
direccion podemos contratar la experiencia ceremonial con la experiencia hierofanica:

Experiencia hierofanica = ((e - me - ie) — (mr - ir)) > r
Experiencia ceremonial = ((e - Me - ie) < (mr - ir)) —r)

La experiencia ceremonial invierte la relacién que hay entre las fases en la experiencia
hierofanica: las fases publicas operan sobre las fases intimas, de modo que el sujeto se
des-corporiza y los contenidos de sus érganos perceptuales son modulados por las
relaciones ceremoniales, que pueden estar acompafiadas por practicas de estimulacion
quimica o fisica de la conciencia; de ese modo las fases me e ie proveen los contenidos
dela fase e.

D. Experiencia narrativa

La experiencia de un agente en las fases mr - ir €s la experiencia puesta en un tipo de
discurso que auna testimonios y valoraciones, en secuencias que exponen sucesos Yy
entidades pretéritas o correspondientes a otras escalas de realidad de las del agente o que

involucran interacciones bajo condiciones. Las experiencias que suceden en estos casos



se pueden identificar con las experiencias que tiene un agente al tocar/ser tocado por una
tradicion. Mark Bevir avanzé una caracterizacion de tradicion que permite dicha
identificacion:

Una tradicion (o espiteme o paradigma) es el conjunto de teorias en cuyo marco un
agente llega a tener creencias y realizar acciones. Es una influencia primaria sobre las
personas, un conjunto de creencias que heredan y que luego se transforman en respuesta
a encuentros con “dilemas” (o problemas o anomalias). Un dilema surge siempre que
nuevas circunstancias generan una nueva creencia que obliga a las personas a cuestionar
sus creencias anteriormente sostenidas. EI cambio se produce al surgir tales dilemas:
mientras que las respuestas individuales a los dilemas se basan en las tradiciones, estas
luego modificaran claramente dichas tradiciones. (Bevir, 2007)

Una tradicién es un sistema de creencias, en la cual diversas generaciones de sujetos
creyentes son parcialmente cotemporales y comparten dilemas y problemas en cuya
resolucion las creencias cambian, se ajustan, se reemplazan unas por otras; el ejemplo de
ello son los saberes comunitarios sobre fitoterapia, astronomia, meteorologia, etcétera,
todos ellos sistemas de creencias que se ajustan en interacciones sociales sin que haya
una disciplina o academia que ejerza un control. Estas tradiciones se presentan en
narraciones trastemporales que producen esas experiencias narrativas, en las que se
producen actos de conocimiento del sujeto, de la polis, del cosmos, en tanto esas
narraciones seran biogréaficas, historicas o de la historia natural, de modo que

Decimos experiencia y no reflexion sobre la vida. El sentirse vivo no es un mero acto
bioldgico, no es del bios fisioldgico del que hablamos, no es del bios de cualquier
biografia individual [...]. No debemos olvidar que la experiencia de la Vida a la que nos
referimos es a la vez un genitivo subjetivo y objetivo: es la experiencia de la VVida misma

y de nuestra participacion en esta experiencia... (Panikkar, 2001, pp. 164-165)
El ntcleo de la experiencia narrativa es la nocion de “nuestra participacion”, la de los
sujetos en dichas experiencias, una forma de experiencia en la cual un sujeto se conecta
no solo con una comunidad en ejercicio —Ilo que seria la experiencia ceremonial— sino

con una comunidad de tradiciones (la fase mr) y de narraciones (la fase ir). ;Cémo se

produce dicha conexion? Una forma de abordar esta cuestion es con la nocién de



narracion que propone Noél Carroll; para este autor, una narracion supone una estructura
discursiva con los siguientes rasgos:

i) [Una narracion] es aquella que se refiere al menos a uno, o posiblemente a mas
eventos y/o estados de cosas [...], una serie...

ii) “Para contar como conexion narrativa, un discurso que representa una serie de
eventos tiene que tener un asunto unificador.”

iii) “...los eventos y/o estados de cosas tienen que estar conectados, ellos no pueden ser
simplemente una lista de eventos y/o estados de cosas desconectados [sino que los
elementos de la serie tendran que ser] ordenados en el tiempo en forma perspicua...”
iv) “...las narrativas no son cadenas de implicaciones causales aisladas, sino que los
eventos iniciales de una secuencia de eventos sobredeterminan los ulteriores.” (Carroll,
2001, pp. 120-121)

El concepto de participacion que sefiala Panikkar se puede entender en la trama: los
eventos conectados en una secuencia que conecta su final con las partes antecedentes
mediante relaciones de consecuencia. La experiencia narrativa sera la experiencia de
formar parte de dichas tramas extendidas, que abarcan una multitud de &mbitos y escalas
de la realidad.

E. Experiencia epistémica

Al presentar la experiencia simbdlica, Panikkar diferencia el simbolo del concepto,
siendo este Gltimo univoco, mediador e involucrado, esencialmente, en la transmision de
informacion. EI concepto en este sentido esta involucrado en aquella forma del lenguaje
que es Unicamente informativa: el lenguaje proposicional-extensional. Es un lenguaje en
el que nadie habla, pero en el que toda comunidad epistémica escribe, es un lenguaje en
el cual la dimensidn intensional queda fijada por las respectivas nomenclaturas, y en el
cual los conceptos tienen ciertas propiedades ldgicas:

-la intension logica: la propiedad que expone las condiciones necesarias y suficientes

de ser un cierto ente, y por ello fija univocamente la extension;

-la extension légica: el conjunto de todas y solo las instancias de dicha propiedad,;



-la nomenclatura: las relaciones que hay entre todas las intensiones y, por ende, entre
todas las extensiones®.

Si la experiencia intima es completamente intraslaticia, las experiencias simbolica y
ceremonial se hacen publicas en las interpretaciones, y la experiencia narrativa ofrece una
estructura espacio-temporal para dichas interpretaciones por medio de tramas que instalan
los simbolos, las ceremonias y los relatos; la experiencia epistémica es, por el contrario,
completamente traslaticia, completamente independiente de cualquier trama vincular.

La experiencia epistémica es una experiencia que se expone en un documento
protocolar®: asi podemos leer y reproducir la experiencia de Eratdstenes con el gnomon®,
Yy, por una parte, reproducirla tantas veces y en tantos lugares como queramos, respetando
el protocolo, a la vez que, por otra parte, emplear ese documento como criterio de
aceptacion de otros documentos que por medio de instrumentos diferentes informen la
circunferencia de la Tierra, en formas que ambos resultados sean consistentes entre si.

La experiencia epistémica se centra en la fase r, por ello exigen la completa
traslabilidad, por ello son experiencias protocolizadas en documentos (informes técnicos
muy especializados) que tienen una exigencia adicional: las entidades designadas por los
términos nominales deben ser trazables, ya que la trazabilidad es la piedra de toque de la

conformacion del conocimiento en las ciencias fécticas. La trazabilidad supone:

3 El llamado Arbol de Porfirio es un ejemplo histéricamente influyente de esas relaciones. En general todas
las taxonomias cientificas se pueden ver como despliegues de relaciones extensionales e intensionales en
una nomenclatura, en la cual adquiere sentido técnico un término, que llamamos categorias de las ciencias.
4 El concepto de oracion y lenguaje protocolar fue introducido por el Circulo de Viena para sefialar un tipo
de enunciados béasicos de experiencia directa, nocién que fue revisada por las epistemologias criticas. Para
nosotros, la nocion de oracién y lenguaje protocolar sefiala un tipo de lenguaje en el cual la informacion
que proviene de sujetos humanos y de instrumentos es compatible. O sea que los protocolos de observacién
y registro de las observaciones efectuadas por instrumentos son los mismos que se emplean para las
experiencias de agentes humanos. En ese sentido, la dimension protocolar de dicho tipo de enunciados y
lenguaje no proviene de la situacion de un sujeto de experiencia, sino de las instituciones epistémicas que
operan sobre el registro de informacién factual obtenida por instrumentos fisicos —telescopios,
microscopios, espectrografos, sismografos— o simbolicos —test de personalidad, matrices de encuestas
especificas, grupos de opinién dirigidos, etc. —.

% Un gnomon (en griego yvoumv: ‘guia’ o ‘maestro’) hacia referencia a un objeto alargado cuya sombra se
proyectaba sobre una escala graduada para medir el paso del tiempo, como la pieza material vertical en un
reloj de sol.



(i) reconocimiento publico -trasladable- operatorio y material de los referentes de los
términos, sus propiedades y relaciones que aparecen en la experiencia documentada.

(ii) capacidad de intervencion dirigida —experimentacion, cuasi-experimentacion,
observacion controlada, modelizacion— en las trayectorias temporales de dichos
referentes reconocidos operatoriamente.

(iii) involucramiento de las relaciones u operaciones intervenidas como antecedentes
de reglas técnicas que conforman sistemas de tecnologias generales.

Esta exigencia de trazabilidad es central en el concepto cuya funcion es designar
objetos o transmitir mera informacién. Debe entenderse que la exigencia de trazabilidad
no es de entidades, sino de un uso del lenguaje que se da en una forma de experiencia.
Por ello un sujeto puede tener diversas formas distintas de experiencias de una entidad:
un campanero puede encontrar un valor simbdlico en la musica del carrillon de su iglesia,
pero a la hora de reemplazar las campanas, debera hacer célculos de metalurgia para ver
si otros metales permiten campanas méas grandes y livianas.

6. Conclusion.

Hemos sefialado una presentacion del campo semantico de experiencia; veremos que
la teoria de Panikkar toma todos los elementos involucrados:

(i) algo que le sucede a un sujeto/agente desde una fuente ubicada en una localizacion
E-T (ex-) = todas las fases de cualquier forma de experiencia posible surgen de un
tocar/ser tocado previo a toda disociacion en entidades que puedan ser nombradas y
referidas.

(ii) algo que involucra a los érganos perceptuales y produce un percatamiento en el
sujeto/agente que porta los organos de sensacion = la activacion de las fases de la

experiencia comienza en la intimidad del Ego, una entidad que tiene auto-experiencia de



si y que no es solo mente, sino mente situada y encarnada, la cual puede tener ciertas
experiencias en una fase intima.

(iii) el percatamiento asociado con el proceso de sensacién mencionado, que involucra
un estado mental/psiquico, cuyo contenido semantico es la exposicion de la fuente, en un
lenguaje articulado por el cual (a) dicha exposicion se puede vincular en clasificaciones
o inferencias con otras de tenor parecido y (b) dicha exposicion se puede comunicar a
otros agentes/sujetos.

Los contenidos objetivables en ese proceso (i)-(iii) se podran hacer publicos de
diversas maneras; sea por medio de simbolos, o rituales en ceremonias publicas, 0
narrados en tradiciones, 0 expuestos en lenguaje extensional puramente informativo y
protocolizado.

La teoria de la experiencia de Raimon Panikkar supone un pluralismo coincidente, en
el sentido que:

-una misma fuente puede ser tema de varias formas de experiencias, cada una con sus
rasgos especificos.

-ninguna forma de experiencia puede corregir a la otra; cada forma de experiencia
tendrd un régimen de validacion propio, que podra converger con el de otra forma de
experiencia, en lo que podemos Ilamar experiencia multifacética.

-en la medida en que las distintas formas de experiencias se hagan publicas, que se
puedan emplear simbolos y conceptos, y especialmente en el caso del lenguaje puramente
informativo, se pueden exponer en formatos logico-formales cuya version mas clara son
las ciencias matematizadas; pero no tiene ningun sentido introducir tales expedientes en
formas de experiencia en las cuales prima la fase intima.

Este pluralismo coincidente es central en el proyecto filosofico de nuestro autor y la

teoria combinatoria que hemos expuesto aqui aporta a dicha tarea:



...la palabra “experiencia” ha quedado en el titulo por designar precisamente aquel
contacto inmediato con la realidad que en el hombre se realiza a través de los sentidos,
sean estos sensuales, intelectuales o misticos. Y, en efecto, como muchos fil6sofos
indios actuales haran notar, cualquier conviccion humana, en dltimo término, se basa en
la experiencia personal, aunque esta necesite luego de la verificacion critica. Las
palabras anubhava (con sus multiples compuestos, anubhiiti, etc.) o pariksa (en sentido
existencial) nos podrian proporcionar ejemplos. La cultura indica nos repetiré hasta la
saciedad que toda «filosofia» se basa en la experiencia. (Panikkar, 1997, pags. 18-

19)
Solo una teoria que admita una multitud de formas de experiencia, y que las admita en
paridad, permitira una comunicacion fecunda y un desarrollo creativo de las varias

tradiciones filosoficas de la humanidad.

Referencias bibliogréaficas

Bevir, M. (2007). Encyclopedia of governance. Thousand Oaks: Sage Publications.

Bianchetti, M. C. (2018). Tras los rituales de Pachamama. Salta: Editorial Hanne.

Bueno, G. (1984). Ensayo de una teoria antropoldgica de las Ceremonias. El Basilisco/12
e. 16, 8-37.

Bunnin, N. & Yu, J.. (2004). The Blackwell Dictionary of Western Philosophy. Oxford:
Blackwell Publishing Ltd.

Carroll, N. (2001). Beyond Aesthetics: Pilosophical Essays. Nueva York: Cambridge
University Press.

Faerna Garcia-Bermejo, A. M. (2003). Experiencia. En J. Mufioz, Diccionario Espasa
Filosofia (281-284). Barcelona: Espasa Libros, S. L.

Carranza, E. & Miroli, A. (2017). La idea de materia ecologica en el "Embodied Turn™.
Ariel 20, 57-67.

Kiverstein, J. (2012 ). The Meaning of Embodiment. Topics in Cognitive Science 4, 740—
758.

Magnavacca, S. (2005). Leéxico técnico de filosofia medieval. Buenos Aires: Mifio y

Davila.



Panikkar, R. (1997). La experiencia filoséfica de la India. Madrid: Editorial Trotta, S.A.
Panikkar, R. (2001). Iconos del misterio. La experiencia de Dios/3° e. Barcelona:
Ediciones Peninsula s.a.,.

Rossi, P. (. (1996). Dizionario di filosofia. Florencia: La Nuova Italia.



