
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 51 

 

LA ACCIDENTALIDAD DE ESTAR EN LA DIFERENCIA: ‘LO 
LATINOAMERICANO’ COMO PRIVILEGIO ONTOLÓGICO 

Modulaciones de la “Ley Bilbao” en Emilio Uranga, Rodolfo Kusch y Walter 
Mignolo 

THE “ACCIDENTALITY” OF ESTAR IN THE “DIFFERENCE”: 
LATINAMERICANISM AS AN ONTOLOGICAL PRIVILEGE 

Tracing the “Bilbao Law” in Emilio Uranga, Rodolfo Kusch, and Walter 
Mignolo 

 

Agustín Muratore (CEL-UNSAM/USAL/UNLaM)1 

a.muratore@usal.edu.ar  Argentina. 

ORCID: 009-0003-2537-8771 

 

Artículo Recibido: septiembre de 2025. 

Artículo Aprobado: noviembre de 2025. 

 

Resumen: 

Este trabajo persigue un triple objetivo. En primer lugar, introduce el concepto de “Ley 

Bilbao”, formulado por Mauricio Tenorio Trillo (2017), para examinar sus posibles 

proyecciones en el campo filosófico, en particular dentro de la ontología. En segundo 

término, analiza algunas de las modulaciones de dicha “Ley Bilbao” en Análisis del ser 

del mexicano (1952) de Emilio Uranga y en América profunda (1962) de Rodolfo 

Kusch. Finalmente, explora la rearticulación de este esquema interpretativo en las 

teorías del giro decolonial, con especial atención al pensamiento de Walter Mignolo. 

Palabras clave: Ontología, Filosofía latinoamericana, Giro decolonial, Ley Bilbao, 

Diferencia colonial. 

                                                             
1 Licenciado en Filosofía (Universidad del Salvador) y Abogado (Universidad Austral). Maestrando en 
Estudios Latinoamericanos (CEL-UNSAM). Diplomado Superior en Pensamiento Latinoamericano y 
Caribeño (CLACSO) y Diplomado Superior en Estudios Latinoamericanos (CLACSO). Ha publicado 
artículos en diversas revistas nacionales, como así también capítulos de libro. Es docente universitario en 
la Universidad del Salvador y la Universidad Nacional de La Matanza. Forma parte de proyectos de 
investigación en la Universidad del Salvador. Su área de investigación es el pensamiento latinoamericano 
de los siglos XX y XXI. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 52 

 

Abstract: 

This paper pursues a threefold objective. First, it introduces the concept of the “Bilbao 

Law,” formulated by Mauricio Tenorio Trillo (2017), in order to examine its 

implications within the philosophical field, particularly in the ontological domain. 

Second, it analyzes some of the ways in which this “Law” is modulated in Emilio 

Uranga’s Análisis del ser del mexicano (1952) and Rodolfo Kusch’s América profunda 

(1962). Finally, it explores its rearticulation within the framework of decolonial 

thought, with special attention to the work of Walter Mignolo. 

Key words: Ontology: Latin American philosophy, Decolonial turn, Bilbao Law, 

Colonial difference. 

 

I. Introducción 

El trabajo se propone un triple propósito: en primer lugar, presentar el concepto de 

“Ley Bilbao” acuñado por Mauricio Tenorio Trillo (2017) para luego profundizar en sus 

inflexiones dentro del campo filosófico, específicamente en el ámbito de la ontología; 

en segundo término, poner de manifiesto algunas de las modulaciones de dicha “Ley 

Bilbao” en las ontologías de Emilio Uranga (abordaremos en específico su Análisis del 

ser del mexicano de 1952) y de Rodolfo Kusch (puntualmente, América Profunda de 

1962); y en tercer lugar, explorar su rearticulación en las teorizaciones del giro 

decolonial, precisamente en Walter Mignolo. Esto implicará indagar si dicha “Ley 

Bilbao” continúa marcando el ritmo del latinoamericanismo2 filosófico, en tanto 

operación ontológica, aunque ahora adaptada a la jerga decolonial. Enfatizamos el 

aspecto ontológico de nuestra exploración, dado que el hecho de que la “Ley Bilbao” 

sigue activada en los discursos decoloniales ya lo ha expresado y argumentado con 

suficiencia el propio Tenorio Trillo (2017); lo que aquí se pretende aportar a la 

                                                             
2 Ha indicado Andrés Kozel (2017: 36) que por latinoamericanismo es posible entender una “tradición 
ideológico-cultural, un bosque de símbolos ciertamente desparejo, entre cuyos rasgos definitorios ha de 
contarse no sólo la dudosa consistencia, sino además, y quizá sobre todo, el doble impulso siguiente, 
susceptible de ser formulado de modos múltiples y diversos: la estimación crítica ante la experiencia 
dominante de modernidad (estimación crítica que casi nunca equivale a rechazo frontal), y la 
complementaria percepción según la cual la trágica a la vez que prodigiosa experiencia latinoamericana 
constituiría, más que un caso de ‘desarrollo frustrado’ o que una ‘vía muerta’, una opción relativamente 
‘abierta’ y, en tanto tal, portadora de algún tipo de mensaje que ofrecer a una civilización en crisis”. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 53 

 

discusión es identificar cómo, en concreto y en el campo de la ontología filosófica, es 

posible confirmar las intuiciones de Tenorio Trillo. 

En cuanto a los autores y textos seleccionados, nos interesa argumentar que la 

distancia temporal de una década entre Análisis del ser del mexicano (1952) de Emilio 

Uranga y América profunda (1962) de Rodolfo Kusch no representa, a nuestro juicio, 

un obstáculo metodológico significativo para el abordaje comparativo aquí propuesto. 

Ello se debe, fundamentalmente, a que ambas obras se inscriben dentro de un mismo 

horizonte epocal de interrogación filosófica, caracterizado por el replanteo del lugar del 

pensamiento latinoamericano frente a las tradiciones filosóficas europeas, y por la 

búsqueda de categorías propias para la comprensión de la identidad en América Latina. 

En este sentido, el recorte comparativo responderá a una lógica problemático-

conceptual y no meramente cronológica3. A su vez, y como intentaremos poner de 

resalto en la sección pertinente, creemos posible identificar una misma operación 

ontológica en ambos pensadores (que conceptualizaremos como diferentes 

articulaciones de la “Ley Bilbao”, según la formulación de Tenorio-Trillo). La 

proximidad en la naturaleza de los interrogantes y las operaciones que ambos autores 

plantean —la identidad, la alteridad, la otredad, la autenticidad y la historicidad del 

“sujeto americano”— justifican plenamente la selección conjunta de sus textos como 

parte de una misma constelación discursiva sobre “lo latinoamericano”. 

En cuanto a la selección de Walter Mignolo como figura representativa dentro del 

giro decolonial, ello se justifica atendiendo a que Mignolo es, sin duda, uno de los 

teóricos más influyentes y prolíficos del giro decolonial, y ha contribuido de manera 

decisiva a la elaboración y difusión del concepto de diferencia colonial, al que 

prestaremos especial atención en este trabajo. 

II. La “Ley Bilbao” 

En su obra Latin America: The Allure and Power of an Idea (2017), Mauricio 

Tenorio-Trillo sostiene que la noción de “Latinoamérica” debería haber perdido 
                                                             
3 Autores como Arturo Roig (2000, 2024) han destacado la importancia de identificar "líneas de 
pensamiento" o constelaciones problemáticas en la historia de la filosofía latinoamericana, más allá de su 
sincronía cronológica; así también Enrique Dussel ha subrayado que los análisis deben centrarse en la 
lógica interna de los procesos de pensamiento. Por su parte, Horacio Cerutti Guldberg (1993) también ha 
aconsejado que los recortes deben obedecer a problemas comunes y no sólo a períodos históricos 
cerrados. Similar posición ha asumido Carlos Beorlegui en la arquitectónica de su Historia del 
pensamiento filosófico latinoamericano (2006). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 54 

 

vigencia con el ocaso de las teorías raciales que le sirvieron de fundamento. Según el 

autor, el término ha operado históricamente como una suerte de etiqueta general que 

encierra una narrativa autorreferencial: una trama discursiva en la que la propia 

denominación constituye, al mismo tiempo, tanto el relato de su origen como la 

reafirmación de su vigencia. Desde esta perspectiva, Tenorio-Trillo critica el carácter 

imperial y racialmente codificado que subyace a la categoría “Latinoamérica”, al señalar 

que, pese a su aparente anacronismo, continúa vigente como una convicción resistente. 

El autor sostiene que el calificativo “latino” que acompaña al término 

“Latinoamérica” ha sido históricamente cargado con una constelación de supuestos 

raciales, culturales y temporales que han operado como un dispositivo estructurante del 

discurso identitario regional. Esta sintaxis ideológica ha permitido formular —aunque 

de manera ambigua o contradictoria— las tensiones inherentes a la construcción de “lo 

latinoamericano”. Una de estas tensiones creemos verla manifestada en el plano de la 

ontología filosófica, dando lugar a lo que podría caracterizarse como un privilegio 

ontológico atribuido a “lo latinoamericano”. Esta construcción se plasma, por ejemplo, 

en las oposiciones dicotómicas y radicales presentes en autores como Rodolfo Kusch, 

quien contrapone el ser “occidental” al estar “americano”, o en Emilio Uranga, cuya 

reflexión gira en torno a la contraposición entre la substancialidad europea y la 

accidentalidad del mexicano, reforzando dicotomías que estructuran una metafísica 

identitaria regional. Así también, creemos encontrar en operación la misma constelación 

discursiva en el lenguaje político del giro decolonial, aunque aggiornando el lenguaje 

desde las formulaciones de corte ontológico hacia el campo epistemológico, al 

contraponer una episteme eurocentrista a una episteme de frontera. Como ha indicado 

Tenorio-Trillo, en tono provocativo, “la reciente aproximación poscolonial o de la 

“colonialidad” ha sido, por así decir, un ‘más me queré, más me pegá’ [sic]” (Tenorio-

Trillo, 2018: 3).  

Esto implica que, a su juicio, la capacidad del concepto de “Latinoamérica” para 

sugerir la existencia de una civilización singular, internamente cohesionada en su 

diversidad y diferenciada ontológicamente de un imaginario “otro” —identificado con 

el poder, el materialismo y la racionalidad instrumental— no ha perdido fuerza. Por el 

contrario, dicho potencial simbólico se ha visto reforzado por el auge de las críticas 

decoloniales y las propuestas de epistemologías alternativas o fronterizas, que, lejos de 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 55 

 

desarticular esta representación, han contribuido a su vigencia, aunque modificando su 

empaquetado. 

Ese núcleo compartido —concebido como la cristalización de un imaginario 

identitario internamente coherente, inmaculado y diferenciado— junto con su 

entramado de presupuestos raciales, culturales, ontológicos e históricos, es lo que 

Mauricio Tenorio-Trillo propone sintetizar bajo el rótulo de “Ley Bilbao”. Retomando 

la figura de Francisco Bilbao4 como expresión arquetípica, el autor sostiene que es en 

sus formulaciones donde dicho núcleo conceptual alcanza su expresión más clara, 

reuniendo tanto las convicciones como los lugares comunes que suelen activarse al 

invocar la idea de “lo latinoamericano”. Esta “Ley de Bilbao” encarnaría un 

tradicionalismo romántico que, de acuerdo al autor, aún resuena: nosotros, los “latinos”, 

“no hemos perdido la tradición de la espiritualidad del destino del hombre. Creemos y 

amamos todo lo que une; preferimos lo social a lo individual, la belleza a la riqueza, la 

justicia al poder, el arte al comercio, la poesía a la industria, la filosofía a los textos, el 

espíritu puro al cálculo, el deber al interés…”5. Si “lo latinoamericano” ha tenido algún 

sentido es el allí condensado por Bilbao: la Ley de Bilbao (Tenorio-Trillo, 2017: 6). 

Una de las preocupaciones centrales del autor reside en que el adjetivo “latino”, tal 

como ha sido históricamente empleado, conlleva una carga ideológica asociada a un 

cierto anti-modernismo. Esta orientación implica, según Tenorio-Trillo, una serie de 

supuestos problemáticos: una tendencia a privilegiar formas de autoridad fuertes, una 

desconfianza hacia la libertad individual plena, la primacía del espíritu sobre la materia, 

de la subjetividad sobre la objetividad, y una inclinación a subordinar los intereses 

individuales en favor de fines colectivos, ya sean de carácter espiritual o corporativo. 

Esta constelación de valores, sugiere el autor, ha sido frecuentemente invocada como 

parte de una identidad “latinoamericana”. En esta línea, y siguiendo la lectura de 

Mauricio Tenorio-Trillo, la noción de “Latinoamérica” —y, por extensión, la categoría 

de “lo latinoamericano”— se revelaría como una construcción ideológica de corte 

eminentemente conservador. Se trata, según el autor, no solo de un ideal de unidad 

                                                             
4 Sin perjuicio de abordar la figura de Bilbao en un tono crítico, Tenorio-Trillo no deja de reconocer que 
Francisco Bilbao sostenía, a partir de una interpretación radical del catolicismo social, una forma de 
inclusión social que la noción de “Latinoamérica” solo llegaría a incorporar —al menos en términos 
ideales— hacia la segunda mitad del siglo XX. 
5 Bilbao, “Prefacio a los evangelios”, 1:72, citado en Tenorio Trillo (2018: 6). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 56 

 

racial presuntamente compartida, sino también de una aspiración integradora de todos 

aquellos discursos que se oponen al individualismo, la democracia liberal y los procesos 

de modernización, una suerte de declaración programática contra el protestantismo, la 

mecanización, el materialismo y el culto a la autonomía individual, articulando así un 

imaginario colectivo basado en la homogeneidad espiritual y cultural. 

Dicho núcleo ideológico, condensado en lo que Tenorio-Trillo denomina “Ley 

Bilbao”, se proyecta, a su vez, en el ámbito filosófico, encontrando su expresión más 

acentuada en el plano ontológico. Allí se manifiesta mediante la formulación de 

estructuras dicotómicas que articulan el pensamiento usualmente en torno a dos grandes 

paradigmas contrapuestos, cuya oposición no solo es conceptual, sino que suele estar 

impregnada de una significativa carga valorativa y de connotaciones ideológicas 

subyacentes. 

Finalmente, Tenorio-Trillo observa cómo, a comienzos del siglo XXI, la 

construcción discursiva de “Latinoamérica” experimenta una rearticulación. Ahora 

resignificada desde una perspectiva angloparlante, la noción vuelve a adquirir 

centralidad en discursos que retoman ideas asociadas al populismo, exaltando el poder 

indígena y reivindicando una supuesta superioridad espiritual y moral frente a un 

Occidente construido como alteridad imaginaria. Esta actualización del imaginario 

latinoamericanista mantiene, según el autor, los rasgos estructurales de la tradición 

anterior, aunque ahora reformulados bajo las coordenadas de nuevos lenguajes críticos y 

epistémicos.6 

III. Algunas implicaciones de la “Ley Bilbao” 

Nos propondremos, a continuación, destacar algunas de las connotaciones que se 

encuentran implicadas en ese complejo discursivo condensado en la “Ley Bilbao” para 

América Latina; haciendo nuestras las afirmaciones de Mauricio Tenorio-Trillo en torno 

a que, a pesar de haber experimentado transformaciones semánticas a lo largo de los 

últimos dos siglos, la “Ley Bilbao” ha conservado, en cada una de sus reformulaciones, 

                                                             
6 En concreto, este parece ser el punto que más preocupa a Tenorio-Trillo. Buena parte de su 
argumentación apunta directamente contra la academia “latina” en los Estados Unidos, en la medida en 
que “Latin America”, en inglés y desde una perspectiva norteamericana, ha llegado a significar lo no-
estadounidense, o incluso aquellos Estados Unidos que, de algún modo, nunca lo fueron del todo. Esto 
culmina, según el autor, en una forma de autoexotización que presenta a sus actores como distintos, como 
si pertenecieran a una ontología otra. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 57 

 

una misma constante en su aptitud para referir una misma geografía, un conjunto 

determinado de pueblos y caracteres específicos, reproduciendo así —aunque con 

sucesivos revestimientos— los sentidos que le fueron atribuidos desde su génesis. Más 

allá de su función nominal, “América Latina” o “lo latinoamericano”, cuyo núcleo 

constituye la “Ley Bilbao”, ha operado como una “metáfora osificada” (Tenorio-Trillo, 

2017: 35), cuya perdurabilidad en el lenguaje constituye, en sí misma, una evidencia de 

su eficacia simbólica. Esta metáfora ha vehiculizado un conjunto de presupuestos, que 

pasaremos a identificar a continuación. 

Siguiendo a Tenorio-Trillo pero enfatizando los puntos que resultan relevantes a los 

efectos de esta investigación; en primer lugar, encontramos lo que denominaremos 

como esencialismo autenticista. Esta concepción se sustenta en la presuposición de una 

esencia fija e inmutable atribuida o asentada en lo local o lo “auténtico”. Dicha visión 

ha articulado, en diversas combinaciones, una serie de componentes ideológicos 

recurrentes, entre los que se destacan el antiamericanismo, el antiprotestantismo, el 

antisemitismo, como así también una postura de denuncia frente a una entidad abstracta 

y totalizante identificada como “El Sistema”, usualmente acompañada de una tendencia 

a idealizar la violencia con fines redentores. Todo ello se expresa en una dialéctica que 

conjuga el respaldo a grandes entidades simbólicas —como “Latinoamérica”, la “Raza 

Cósmica”, el “Pensador Fronterizo” o los pueblos originarios— con una defensa 

enfática de lo pequeño: las tradiciones locales, las comunidades y las costumbres 

(Tenorio Trillo, 2017). 

 En segundo lugar, nos interesa destacar lo que denominaremos como alternativismo 

anti-occidentalista. El punto hace referencia a un auto-posicionamiento como una 

alternativa a “Occidente”, lo que puede implicar, según cada articulación concreta, tanto 

su “superación”, como su salvación, o directamente (como será el caso de los autores 

aquí analizados) la afirmación de una ontología radicalmente ajena a los marcos de 

referencia occidentales, ya sea mediante una concepción distinta —no moderna o no 

occidental— del tiempo y del espacio, una crítica al modelo capitalista, la formulación 

de una modernidad alternativa o una episteme alternativa, entre otras opciones. Otro 

componente de los presupuestos implicados en la “Ley Bilbao” es una suerte de 

superioridad moral de la víctima, lo que implica una serie de presupuestos, usualmente 

paradójicos, respecto de la identidad, la autenticidad y la temporalidad. Entre ellos, se 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 58 

 

destacan ciertas expresiones de antimodernismo, críticas al capitalismo y al proceso de 

mecanización, las cuales suelen estar articuladas bajo la noción de una superioridad 

moral o espiritual, resistente a la tecnificación y el materialismo. A ello se suma una 

narrativa moralizante anclada en la victimización y una fijación con la autenticidad 

entendida como resistencia esencial, que concibe —como hemos indicado 

anteriormente— a “lo latinoamericano” como una realidad inmutable, propia de sujetos 

“auténticos” cuya existencia se define por la repetición invariable de una esencia 

ontológica originaria por completo diferente a la “occidental” (esto último ocupará el 

primer plano en nuestro análisis tanto de Uranga como de Kusch).  En otras palabras, 

una convicción sostenida —y reiteradamente reactivada con esfuerzo— respecto de una 

supuesta singularidad radical y una alteridad esencial frente a todo lo que queda fuera de 

lo denominado “auténtico”, “local”, o “latino”. 

Como indica Tenorio-Trillo, muchos de estos aspectos parecen implicar una suerte 

de “genética histórica” (2017: 36) que asume que “lo americano” implica la 

sedimentación de algunas capas histórico-culturales posibles de identificar como 

“falsas” (por ejemplo, como veremos, la pulcritud en Kusch, o la jactanciosa 

sustancialidad en Uranga, y también la racionalidad eurocéntrica en Mignolo). Punto 

que, a su vez, conlleva la calificación de ciertas personas, sectores o clases como 

“inauténticas”. Ese “gen recesivo” (Tenorio-Trillo, 2018: 36) habilita la operación de 

conectar arbitrariamente cualquier pensador o concepto del presente con cualquier otro 

del pasado, pues el “gen” de la autenticidad parece estar siempre disponible para 

activarse a demanda del interesado. Para mayor complejidad, también suele 

presuponerse que dichas capas que permanecen en la “inautenticidad” a su vez carecen 

de la capacidad de autorrevelación, lo cual exige la mediación de una instancia externa 

que las vuelva comprensibles o cognitivamente accesibles (generalmente, por supuesto, 

el propio filósofo que las califica como “inauténticas”). Como último punto, debemos 

destacar también el utopismo implicado en la “Ley Bilbao”, en todas sus formas. 

Nos interesa enfatizar que dentro del variopinto conglomerado implicado en el 

concepto-metáfora de “Ley Bilbao”, allí se incluye, casi inevitablemente, una división 

en dos trayectorias consideradas ontológicamente distintas: una “latinoamericana” y 

otra que, pese a sus diversas denominaciones y complejizaciones teóricas, simplemente 

“no es latinoamericana”. Esto deriva en la consideración de que “lo americano” o “lo 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 59 

 

latino” representa una mejor forma de conocer (privilegio epistemológico) y también 

una forma distinguida de ser (privilegio ontológico). Según esta perspectiva, quienes no 

comparten esa visión lo hacen por pertenecer a una clase social, grupo étnico, 

nacionalidad o ideología “equivocadas”. Rechazar el “combo Bilbao” implica, sin más, 

entonces, permanecer en un estado de conciencia enajenada. Para preservar esa 

diferencia esencial, el concepto ha requerido una forma de adhesión casi mística a una 

distinción rígida entre lo auténtico —popular, no occidental, accidental, fronterizo— y 

lo inauténtico —elitista, sustancial, occidentalizado—. 

IV. Emilio Uranga y la accidentalidad 

El Grupo Hiperión tuvo una aparición breve pero intensa entre 1948 y 1952, durante 

la cual impulsó un proyecto filosófico orientado a revelar y esclarecer los caracteres, 

tanto ocultos como manifiestos, que conforman la compleja realidad social, histórica y 

ontológico-existencial de México o, más precisamente, de “lo mexicano”. 

Emilio Uranga (1921-1988) fue visto como el filósofo más brillante de su 

generación y el miembro más destacado del grupo Hiperión, buscó ir al fondo mismo de 

“lo mexicano”. En 1949, publicó en Cuadernos Americanos su “Ensayo de una 

ontología del mexicano”, en el que argumenta que el análisis psicológico del mexicano 

iniciado por Samuel Ramos debía ser llevado al nivel ontológico7 para alcanzar el grado 

de una auténtica reflexión filosófica. En esa obra, Uranga estableció una serie de 

categorías definitorias del mexicano que el resto del grupo adoptó y que se convirtieron 

en una parte esencial de las interpretaciones sobre la identidad nacional que cada 

miembro, por su parte, desarrolló. Allí, Uranga indicaba que el complejo de inferioridad 

identificado por Ramos en El perfil del hombre y la cultura en México (1934) se limita 

a caracterizar los comportamientos empíricos o manifestaciones exteriores de lo que 

Uranga intuye una condición humana mucho más profunda: una insuficiencia 

                                                             
7 José Gaos y Abelardo Villegas han señalado que el enfoque ontológico-fenomenológico empleado por 
Uranga para analizar los modos de ser del mexicano enfrenta un obstáculo insuperable: la imposibilidad 
de definir con precisión su objeto de estudio. Intentar determinar la esencia del mexicano, según estos 
autores, conduce inevitablemente a un círculo vicioso, ya que no es factible describir esa esencia sin partir 
ya de su presencia.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 60 

 

ontológica.8 Unos años después, en 19529, publicó Análisis del ser del mexicano, su 

obra más ambiciosa y la más destacada del movimiento. 

En su Ensayo, Uranga había realizado una caracterología del mexicano, 

destacando su “fragilidad”, “desgana”, “melancolía” y finalmente la “zozobra”10, 

definida por nuestro filósofo como ese estar en suspenso y oscilar, que se presenta 

“cuando no sabemos si se nos vendrá encima una amenaza o se nos acogerá en un 

asilo”, aquel encontrarse “a merced de lo que venga” (1949: 154). A esta oscilación 

entre el ser y la nada, por la constante asechanza de la muerte en que se vive, es lo que 

Uranga llama el accidente. Con esta noción cree Uranga haber pasado de la descripción 

caracterológica del mexicano a la identificación de su estructura ontológica 

fundamental. La accidentalidad11 es insuficiencia, insuficiencia frente a lo substancial, 

ese “ser precario frente al ser masivo y compacto de la subsistencia” (1949: 155).12 

Llegamos así al Análisis del ser del mexicano de 1952. La joven promesa del 

Hiperión se propone profundizar lo ya esbozado en su Ensayo de 1949, en el que había 

descrito al mexicano utilizando la noción de accidente. Para el Uranga del Análisis, ya 

no se trata de realizar un estudio sobre una modalidad particular del ser humano; sino 

que ahora su objetivo es descubrir, a través de dicha investigación ontológica del 

mexicano, las características fundamentales de lo humano sin más.13 Esa insuficiencia 

                                                             
8 En el Análisis de 1952 dirá que “la ontología del mexicano debe preceder, pues, metódicamente, a toda 
investigación sobre el hombre mexicano, su vida o su alma (…) Más radical que hablar del mexicano 
como hombre es hablar del mexicano como ser” (22). Esto es lo que no habría percibido Ramos en su 
ensayo. 
9 Si bien la obra se publica en 1952 en la colección “México y lo mexicano”, editada por Porrúa y 
Obregón, su contenido formó parte de la exposición inaugural de Uranga en los cursos de invierno 
organizados por el Hiperión en 1951, en torno al tema “El mexicano y su cultura”. 
10 El concepto de “zozobra” es desarrollado con mucha mayor amplitud en el Análisis del ser del 
mexicano (1952), pero es introducido como concepto filosófico por primera vez aquí. 
11 La accidentalidad que aquí introducimos por vez primera es el concepto más significativo en la 
ontología existencial de Uranga, junto con el de nepantla (que será analizado más adelante). Uranga, 
como veremos, insiste en ella como la característica definitoria del ser mexicano, pero también como la 
característica definitoria de los seres temporales, no esenciales y no sustanciales en general. 
12 Debe tenerse presente que el “Ensayo de una ontología del mexicano” es un texto muy breve, en el que 
se acumulan con una densidad por momentos abrumadora toda una caracterología e incipiente ontología 
de lo mexicano. Todas estas “corazonadas” –como indica Uranga– recibirán un tratamiento más 
esquemático y ordenado en el Análisis de 1952.  
13 Guillermo Hurtado (1995) identifica en la “filosofía de lo mexicano” dos vertientes, una que se limitó a 
identificar la esencia del mexicano y otra más ambiciosa que buscaba identificar, por medio del estudio 
del mexicano, la esencia de lo humano sin más. El autor llama a la primera corriente “particularista” y a la 
segunda “universalista”; si bien es importante aclarar que ambas vertientes no constituyeron grupos 
separados e identificables, lo que se evidencia en nuestro análisis de la obra de Emilio Uranga, toda vez 
que su Ensayo sería ubicable en la corriente “particularista” y aquí en su Análisis, como veremos, se 
posiciona en la corriente “universalista”. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 61 

 

ontológica con la que Uranga creía haber dado en el núcleo de “lo mexicano”, es la que 

determina al accidente frente a la substancia. Uranga indica que casi toda la tradición 

occidental ha visto en el ser una significación o sentido sustanciales. Es decir, Ser es ser 

sustancial; como ser genuino, en Occidente, hay que citar a la sustancia. Lo mismo 

sucede con el Hombre (abstracto y con mayúsculas), que ha sido, también, 

tradicionalmente afirmado como criatura sustancial. “Por todos lados vemos, pues, 

afirmarse la radical tendencia sustancializante de la tradición filosófica occidental” 

(1952: 19). Es así que nuestro filósofo indica que “desde nuestra perspectiva ontológica 

particular, el Ser puede recibir una interpretación que es precisamente contraria a la de 

la ontología antigua; es decir, verlo y considerarlo no como sustancia, sino como 

accidente" (1952: 18, el resaltado es propio). 

Siguiendo a Uranga, al mexicano, dado que vive en cercanía con el accidente, la 

vida se le hace difícil, y más que un placer se le vuelve un “vago y oscuro padecer”, la 

mexicana es una vida que “pesa y se arrastra” (1952: 24). El mexicano, al tutearse 

diariamente con la accidentalidad14, está más cerca de la condición originaria de la 

constitución humana. Así, “lo que se hace pasar por hombre en general, humanidad 

europea generalizada, no nos parece definirse precisamente por su accidentalidad, sino 

justamente por una jactanciosa sustancialidad” (1952: 21, el resaltado es propio). En el 

argumento del hiperión se implica la idea de que los mexicanos encarnan una negación 

radical de los europeos, quienes, a través de su posicionamiento histórico y geopolítico, 

se han autoproclamado como "sustanciales", existiendo en la "plenitud" y la abundancia 

del Ser. Uranga argumenta que, al reconocer su accidentalidad, los mexicanos se 

perciben como los otros de una metanarrativa que les niega (les “regatea”, dirá 

Leopoldo Zea) la dignidad humana y los condena a una sub-humanidad. Estar nepantla, 

en el limbo entre la sustancia y la nada, revela la forma más auténtica de la existencia 

humana, no solo de la mexicana. Este reconocimiento sitúa a los mexicanos en una 

posición estratégica para deconstruir las estructuras de poder existentes y forjar un 

                                                             
14 Uranga ve en el mexicano una voluntad de accidentalización. Son las conductas que autores como 
Samuel Ramos han puesto de relieve como peculiarmente mexicanas las que permiten ver esta voluntad 
(por ejemplo, la espera continua del milagro y la asechanza del azar en las loterías). Es por eso que 
Uranga indica “todas las estructuras fundamentales puestas de relieve hasta hoy (complejo de 
inferioridad, resentimiento, hipocresía, cinismo, zozobra, etc.) deben concebirse como accidentales ‘en el 
fondo’, en su base” (1952: 33). La caracterología de Ramos se ontologiza. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 62 

 

nuevo humanismo, pues “al despojarnos de lo espurio también despojamos al hombre 

de un enmascaramiento” (1952: 37). 

Uranga sostiene que la modalidad de ser del mexicano —definida como 

accidental y carente de sustancialidad— constituye, en realidad, la forma propia del ser 

humano en general. En la medida en que este modo de ser ha sido asumido como 

propio, el mexicano encarna la existencia auténticamente humana. Aún más, la 

comprensión de esta condición solo es accesible a aquellos sujetos cuya trayectoria 

histórica ha estado determinada por la experiencia de lo accidental. Los pueblos 

americanos, al encontrarse más cercanos a esta dimensión, están en mejores condiciones 

para reconocerla. Es decir, “lo americano” habitaría otra ontología, accidental, que en 

última instancia es la “auténticamente” humana (privilegio ontológico). El europeo, al 

vivir en la jactanciosa substancialidad se ve inhabilitado a reconocer lo que sí puede 

reconocer el americano: la accidentalidad de la condición humana (privilegio 

epistémico). Ellos no lo pueden ver, pero nosotros sí, porque somos muy diferentes. El 

americano, por virtud de su diferencia ontológica, ha tenido acceso privilegiado a esa 

verdad, la contingencia existencial que abarca a toda la humanidad. 

Vemos en la ontología uranguiana una activación clásica de la “Ley Bilbao”, 

que, como hemos visto, conlleva una serie de supuestos implícitos que condicionan y 

restringen el marco dentro del cual es posible la producción discursiva sobre lo 

latinoamericano. En ese horizonte previamente delimitado, es donde se inscriben y 

adquieren sentido los desarrollos teóricos de Emilio Uranga. 

En este punto advertimos una reproducción de lo que hemos denominado como 

un esencialismo autenticista, es decir, la presuposición de una esencia estable, fija y 

vinculada a lo local como portadora de autenticidad. En esta clave, el mexicano aparece 

como ontológicamente marcado por la accidentalidad desde hace cinco siglos, ya que 

Uranga sitúa el origen de esta accidentalidad en el propio acto fundacional de la 

Conquista — indica en este sentido Uranga que “la confusión entre hombres y dioses 

que está en el origen de nuestra conquista abrió ya las posibilidades de una elección del 

complejo de inferioridad” (1949: 156). También, es clara la activación del topos que 

hemos denominado alternativismo anti-occidentalista que, como ya hemos señalado, 

remite a un gesto de autoafirmación identitaria que se presenta como alternativa frente a 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 63 

 

“Occidente”. Dependiendo del enfoque particular, dicha posición podía articularse 

como superación, redención o —como ocurre en el caso de Emilio Uranga— como 

afirmación de una ontología que se sitúa deliberadamente por fuera de los marcos de 

referencia occidentales. Según esta perspectiva, los pueblos americanos, familiarizados 

con la experiencia de la accidentalidad —dado que el riesgo y la contingencia forman 

parte constitutiva de su existencia cotidiana—, estarían en mejores condiciones para 

reconocer esa dimensión ontológica profundamente humana que consiste, precisamente, 

en saberse accidental. Esta concepción contrasta con la “jactanciosa substancialidad” 

atribuida a Occidente, una ontología que niega la fragilidad inherente a la condición 

humana. 

A partir de lo previamente señalado, se infiere la activación concomitante del 

motivo de la superioridad moral de la víctima. Esta idea se sostiene en el hecho de que 

el mexicano transita una existencia marcada por la vulnerabilidad, propia de quien se 

sabe permanentemente expuesto a la posibilidad de la aniquilación: “la constante 

asechanza de la muerte en que vive el mexicano” (1949: 147). En este contexto, la 

“melancolía” que lo atraviesa aparece como la manifestación anímica —el “reflejo 

psicológico” (1949: 152)— de una estructura ontológica inestable, resultado de una 

constitución del ser desgarrada por —y desde— la Conquista. Este ser se define por una 

oscilación permanente entre el ser y la nada. Es justamente esta condición lo que lo 

lleva a experimentar una forma de vida más auténticamente humana, ya que lo humano, 

desde esta perspectiva, se identifica con lo accidental. En consecuencia, el mexicano se 

enfrenta a la verdad de la existencia sin velos, vive en la verdad. Finalmente, se pone en 

juego un impulso utópico que se manifiesta como un nuevo humanismo. Tal como ya 

señalamos, Uranga expresa que al liberarnos de lo que es espurio, la substancialidad, 

también se desnuda al ser humano de sus disfraces, ya que —según sus palabras— “el 

hombre es accidental y no el mexicano” (1952: 20), lo que implica que la condición de 

lo accidental no es exclusiva de una identidad nacional, sino inherente a la existencia 

humana misma. 

V. Rodolfo Kusch y el estar 

Nos disponemos ahora a abordar el análisis de América Profunda (1962), obra de 

Rodolfo Kusch. En esta oportunidad, centraremos nuestra atención en la activación de 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 64 

 

ciertos lugares comunes propios de la llamada “Ley Bilbao” dentro del entramado 

discursivo kuscheano. En este caso, creemos posible argumentar que la categoría del 

estar asume un lugar central en la arquitectura conceptual de Kusch, al encarnar —al 

menos en parte— un tipo de privilegio ontológico. Nuestra hipótesis es que esta noción 

del estar, más que operar como un mero descriptor existencial, parece cumplir una 

función analogable a la accidentalidad en Uranga, en tanto ambos conceptos se 

inscriben dentro de un horizonte discursivo modelado por la lógica de la “Ley Bilbao”. 

En América Profunda —obra en la que Kusch da forma a sus conceptos de ser y 

estar, tras haber rondado previamente estas cuestiones desde una perspectiva más ligada 

a lo natural y lo paisajístico en La seducción de la barbarie (1953) — el autor se plantea 

como objetivo identificar “la definición exacta de lo americano” y descubrir “las 

categorías de un pensar americano” (1999: 19). Como el propio Kusch lo indica, el 

“libro surge de la firme convicción sobre la continuidad del pasado americano en el 

presente” (1999: 19). Esto indica que, desde su concepción misma, la obra se orienta a 

reinscribir lenguajes del pasado en un presente donde, a nuestro juicio, ya se ha disuelto 

el horizonte de supuestos que les daba sentido. Esta operación, que puede leerse como 

una forma de retrolepsis, no es neutral: implica, como veremos, una toma de posición 

cargada de sentido valorativo. También desde un comienzo, Kusch activa el privilegio 

epistémico, en tanto dicha continuidad con el pasado, nos dice el autor, solo puede 

interesar a quienes realmente quieren verla, pues “los más preferirán no verla y es 

probable que los irrite” (1999: 19). Es decir, las implicancias del estar parecen 

reservadas a una suerte de círculo de iniciados; para el resto —aquellos que no 

comparten estas premisas— todo permanece oculto, o peor aún, se trataría de una 

ceguera voluntaria: no hay peor ciego que el que no quiere ver. 

Dado que no disponemos del espacio necesario para reconstruir en detalle la 

argumentación de Kusch, y con el fin de mantener un estricto apego textual a lo 

expresado por el autor, optamos por citar directamente el pasaje en el que introduce 

estos conceptos: 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 65 

 

La intuición15 que bosquejo aquí oscila entre dos extremos. Uno es el que llamo el 

ser, o ser alguien, y que descubro en la actividad burguesa de la Europa del siglo 

XVI y, el otro, el estar, o estar aquí, que considero como una modalidad profunda 

de la cultura precolombina y que trato de sonsacar a la crónica del indio Santa 

Cruz Pachacuti. Ambos son dos raíces profundas de nuestra mente mestiza –de la 

que participamos blancos y pardos- y que se da en la cultura, en la política, en la 

sociedad y en la psique de nuestro ámbito” (1999: 20, el resaltado es original). 

Dos ontologías opuestas, “dos extremos de una experiencia de lo humano” 

(1999: 29). Esta división dicotómica recibe numerosas formulaciones a lo largo de la no 

tan extensa obra bajo análisis: profundo vs. superficial, hediondo vs. pulcro, gran 

historia vs. pequeña historia, lo europeo vs. lo quechua16, pasivo vs. activo, estático vs. 

dinámico17, masa vs. elite, demoníaco vs. racional, entre otras. Lo que se configura en 

este punto es un esquema conceptual recurrente en este tipo de clasificaciones, 

caracterizado por su estructura dicotómica y por una constante tensión entre dos grandes 

modelos o marcos de pensamiento. Esta contraposición, además, y como ya hemos 

anticipado, no es meramente analítica: está cargada de valoraciones y atravesada por 

implicancias ideológicas.  

Hasta aquí, diferentes ontologías. Pero Kusch da el paso adicional hacia el 

privilegio ontológico de una de ellas, la de “lo americano”, puesto que “esta actitud se 

encuentra sólo hacia el interior de América, remontando su pasado o bajando hacia las 

capas más profundas de su pueblo” (1999: 29). La ontología del estar, a su vez, activa el 

privilegio epistémico, pues el “quechua” al habitarla “encuentra verdades estables (…) 

el occidental, en cambio, encuentra verdades inestables” (1999: 93). Y ello debido a que 

“el quechua se sitúa en el mundo como siendo víctima de él, pero el occidental se aísla 

del mundo, porque se ha creado otro” (1999: 93, el resaltado es propio). En dicha 

dimensión ontológica se ven cosas que nosotros no vemos, en tanto todo “ese sentido se 

                                                             
15 Nótese que la argumentación de Kusch parte de la “intuición”. En similar sentido, en el caso de Uranga, 
la esencia de “lo mexicano” resulta perceptible a partir de “corazonadas ontológicas” (1952: 16). 
16 “Todo lo europeo es lo opuesto a lo quechua, porque es dinámico, lo cual nos aventura a calificarlo 
como una cultura del ser, en el sentido de ser alguien” (1999: 90) 
17 El estar es estático, “supone un estar ‘yecto’ en medio de elementos cósmicos”. El ser es dinámico. 
Indica Kusch que “el concepto ser, desde los griegos hasta nosotros, ha adquirido ‘el valor de verbo 
activo, de ejecución de ejercicio’ como ‘el esforzado sostenerse de algo en la existencia’” (1999: 91). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 66 

 

escapa a nuestra manera de ver las cosas, por cuanto ya hemos perdido18 esa experiencia 

emocional” (1999: 96). La activación del recurso de la superioridad moral de la víctima 

no requiere aquí mayor desarrollo, dado su carácter explícito. 

En este contexto, la distinción ontológica plantea un contraste marcado entre una 

Europa fatigada y moralmente desgastada, que refleja un proceso de envejecimiento 

cultural y espiritual, y una Latinoamérica joven, arraigada en su identidad indígena, 

percibida como portadora de una vitalidad renovadora y un porvenir prometedor. La 

segunda ontología se proyecta como agente de renovación para la primera, a través del 

proceso que Kusch denomina fagocitación. Se reactiva aquí el ya conocido tópico 

utopista, en tanto el mundo del estar adquiere un valor afirmativo, presentado como una 

fuente originaria con capacidad de absorber y transformar al mundo del ser, asociado a 

una Europa desvitalizada. En el discurso kuscheano, la energía fundacional y la promesa 

de renovación emanan de las comunidades indígenas19, erigidas como núcleo irradiador 

de sentido. Como vemos, todo el discurso de Kusch está permeado de lo que hemos 

denominado alternativismo anti-occidentalista, un alternativismo que oscila, según sus 

distintas formulaciones a lo largo de la obra, entre la “salvación” o “renovación” vital 

de lo que en Occidente está caduco y la alternativa absoluta a él. 

Por su parte, todo el discurso redentorista abreva en que “el estar aquí es previo 

al ser alguien” (1999: 149), toda vez que “el ser no puede darse sin el estar, porque en 

este último se da la vida en mayor proporción que en aquél” (1999: 150). En América, 

que conserva puramente la dimensión ontológica del estar, se da en consecuencia una 

“mayor consistencia vital” (1999: 145). Es decir, el esencialismo autenticista de “lo 

americano” asegura mayor vitalidad, dado que se presupone una esencia fija e 

inmutable atribuida o asentada en lo local o lo “auténtico” (en este caso, el “quechua”). 

Llegados a este punto no deberían sorprendernos las posibles analogías con el 

discurso uranguiano. No por casualidad, Kusch llega a formulaciones muy similares a 

las de Uranga; para aquel, en la cultura quechua “hay en todo un temor de ser absorbido 

por el accidente” (1999: 93). Ese temor es más “auténticamente” humano, puesto que 

responde a nuestra “verdadera” condición existencial. Como indica Kusch, sin perjuicio 
                                                             
18 Dicha pérdida Kusch la retrotrae hasta el cristianismo romano, que “preparó a los humildes de Roma a 
vivir cómodamente en la ciudad” (1999: 103). 
19 Aunque no únicamente. Ese estar se encuentra en los “temas que son más odiados: pueblo, masa, 
analfabetismo, negro, indio” (1999: 155) 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 67 

 

de la fuerza del ser, “en Sudamérica subsiste a flor de piel el miedo” (1999: 125). El ser 

es un disfraz, un querer enfrentar un miedo originario con ardides y engaños 

existenciales. Esa subsistencia del miedo en América, o en otra formulación, ese temor a 

ser absorbido por el accidente, es el que viene a explicar nuestros constantes fracasos, 

puesto que todo “lo que creamos resulta ablandado y sin tensión, un poco como si nos 

venciera la naturaleza” (1999: 125). Esta es la activación de otro núcleo semántico 

implicado en la “Ley Bilbao”, que no hemos de abordar en este trabajo: la proclividad a 

las fallas (de la democracia, de la modernización, de la economía, etc.). Por ejemplo, 

indica Kusch que “en aquel margen de inferioridad20 de todo lo nuestro (…) es cuando 

tomamos conciencia de que algo nos impide ser totalmente occidentales aunque nos lo 

propongamos” (1999: 174). 

Mientras en Uranga a la jactanciosa substancialidad se oponía la accidentalidad 

del mexicano, en Kusch encontramos la reformulación dicotómica de un mito del ser — 

“el análisis de lo europeo nos sirvió sólo para rebajar el mito del ser” (1999: 125) — 

frente a la verdad del estar. Una vez más, la auténtica identidad latinoamericana se 

define como una forma de alteridad frente a aquello que le es radicalmente distinto —en 

este caso, la cultura del ser, equivalente a la substancialidad en el pensamiento de 

Uranga. Para finalizar, queremos subrayar que, del mismo modo en que Uranga 

intentaba evitar el encasillamiento folclorista al afirmar que lo "accidental" no pertenece 

exclusivamente al mexicano, sino a lo "humano sin más", Kusch también apela a una 

estrategia semejante. Así, señala que “eso no es quizá exclusivo de él [el americano]. Es 

propio de todo pensar humano antes de someterse a las exigencias del ámbito 

ciudadano” (1999: 175). 

VI. Walter Mignolo y la diferencia colonial 

En este apartado, proponemos que la categoría filosófica de diferencia colonial, 

desarrollada por Walter Mignolo, permanece sujeta al mismo régimen discursivo que 

habilita la llamada “Ley Bilbao”. Nuestra hipótesis es que esta noción cumple una 

función análoga a la de estar en Kusch y a la de accidentalidad en Uranga, aunque 

actualizada a las coordenadas contemporáneas y revestida de un lenguaje más 

                                                             
20 En tanto pertenecientes a mismo orden del discurso enmarcado por la “Ley Bilbao” no debe 
sorprendernos la reaparición del tópico de la inferioridad del americano en Kusch, ya presentada en el 
análisis de Uranga. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 68 

 

sofisticado. En última instancia, esta categoría no sólo reproduce una lógica similar, 

sino que también conlleva la atribución de un privilegio epistémico y ontológico; ya no 

centrado en el americano, el mexicano o el indígena, sino en la figura del “académico de 

frontera”. 

De acuerdo a Lepe-Carrión, la idea de diferencia colonial 

Remite a las prácticas divisorias que emergieron con la expansión del sistema 

mundo moderno colonial y a los procesos de sujeción/subjetivación racial 

implicados en la naturalización de individualidades escindidas, posicionadas y 

atravesadas por relaciones de subalternidad (2022: 101). 

Siguiendo a Mignolo,  

La ‘diferencia colonial’ es, básicamente, la que el discurso imperial construyó, 

desde el siglo XVI, para describir la diferencia e inferioridad de los pueblos 

sucesivamente colonizados por España, Inglaterra, Francia y EEUU (2002: 221) 

Mignolo ha indicado que la diferencia colonial es el espacio en el que se pone en 

práctica la colonialidad del poder. Al mismo tiempo, es el lugar donde se da un proceso 

de restitución de los saberes subalternos y donde comienza a surgir un pensamiento 

fronterizo. En tal sentido, la diferencia colonial es la forma en que el imaginario 

moderno/colonial clasifica el planeta, al poner en marcha la colonialidad del poder 

como una fuerza y un mecanismo capaces de transformar las diferencias en jerarquías 

de valor (Mignolo, 2003). 

Acumulamos esta serie de definiciones para evidenciar que, en concordancia con 

lo que ya ha indicado Castro-Orellana (2020), la manera en que Mignolo emplea la 

categoría de diferencia colonial plantea, al menos, ciertas ambigüedades y tensiones 

conceptuales. En algunos pasajes, el término parece aludir a una condición previa, 

existente con anterioridad a la configuración del poder imperial; mientras que, en otros 

contextos, se la entiende más bien como una construcción histórica, generada por el 

propio sistema de dominación. En ciertos pasajes de la obra de Mignolo, la diferencia 

colonial se describe como un “lugar” que permite el surgimiento de un tipo particular de 

pensamiento (Mignolo, 2003: 27), ligado a quienes han sido marginados por la “ratio 

colonial” (Restrepo y Rojas, 2010: 132). Sin embargo, en otras instancias, este concepto 

se entiende más bien como un mecanismo que clasifica a las poblaciones según las 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 69 

 

carencias o defectos que una autoridad les atribuye (Mignolo, 2003: 39). Bajo esta 

óptica, la diferencia colonial implica la existencia de fuerzas que deberían ser liberadas, 

dando lugar a lo que Mignolo denomina “fuerzas de la diferencia colonial” (Mignolo, 

2011: 108). 

Resulta difícil determinar si el concepto debe interpretarse como una 

configuración discursiva al servicio de los intereses coloniales, o bien como una 

identidad cultural esencializada. La noción fluctúa constantemente entre ambas lecturas, 

sin llegar a estabilizarse en una definición precisa. La ambigüedad de la noción de 

diferencia colonial repercute directamente en la duplicidad de sentidos del pensamiento 

fronterizo, que puede ser entendido tanto como una forma de discurso como como una 

posición de enunciación. Según Mignolo (2003: 27), este concepto abarca aquellos 

proyectos que comparten una mirada crítica hacia la modernidad, articulada desde la 

experiencia de la colonialidad. En este sentido, el pensamiento fronterizo se configura 

como una modalidad discursiva que surge precisamente desde la marca que deja la 

diferencia colonial (Castro Orellana, 2020). 

Además, la complejidad se agrava, porque el término suele ir acompañado de 

una multiplicidad de otros conceptos, generando una suerte de inflación teórica que 

resulta difícil de justificar, ya que no siempre queda claro si cada término refiere a 

realidades distintas o simplemente a diferentes facetas de un mismo fenómeno (por 

ejemplo, para aludir a lo que parece ser un mismo objeto conceptual Mignolo utiliza 

alternativamente los términos pensamiento fronterizo, vuelco de la razón, gnosis de 

frontera, desobediencia epistémica, pensamiento-otro).21 

Lo que deseamos destacar es que el concepto de diferencia colonial alude a 

aquellos sujetos que han sido —en los términos de Mignolo— “heridos” colonialmente 

(lo que entendemos, por nuestra parte, como aquellos sujetos racializados). El estar 

“marcado” con la “herida” colonial habilitaría un locus de enunciación que es el de la 

“auténtica” perspectiva subalterna. Ese locus de enunciación “herido” es el pensamiento 

fronterizo, que busca responder a la diferencia colonial.  Estas “epistemologías de 

frontera” emergen de las “heridas coloniales”, de sus “memorias”, puesto que desde allí 

                                                             
21 Así, por ejemplo: “border gnosis, gnoseology and border thinking will be used interchangeably to 
characterize a powerful and emergent gnoseology, absorbing and displacing hegemonic forms of 
knowledge into the perspective of the subaltern” (2003: 12) 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 70 

 

las cosas se verían distintas. Para Mignolo, el pensamiento fronterizo se define por un 

“topos” de enunciación dicotómico, es decir, un espacio específico desde el cual se 

habla, ubicado en los márgenes del sistema-mundo moderno/colonial. Desde esta 

perspectiva, se configura una “subjetividad de frontera” (Mignolo, 2007: 35), entendida 

como una subjetividad que se constituye en la posición de la víctima, desde donde es 

posible pensar “desde el dolor de la diferencia colonial, desde el grito del sujeto (…) 

desde el rumor de los desheredados de la modernidad” (Mignolo, 2003: 27). De este 

modo, la teoría se alinea con la voz de los oprimidos, y esta ubicación en los bordes 

opera como un criterio de legitimidad. En consecuencia, toda forma de pensamiento que 

no se origine en ese espacio de enunciación tiende a quedar desautorizada; por ejemplo, 

al afirmar que trascender la diferencia colonial únicamente es posible desde una 

perspectiva subalterna, que es la del pensamiento fronterizo (2003: 45). Vemos así que 

ya no se trata de “lo mexicano”, “lo americano” o “lo quechua”, sino de “lo herido 

colonialmente”. Esa marca ontológica habilita una epistemología de privilegio. 

Por tanto, la diferencia colonial, desde nuestra lectura, está cumpliendo la 

función que dentro del régimen discursivo de la “Ley Bilbao” cumplía el estar 

kuscheano y la accidentalidad de Uranga. No todos los cuerpos están “heridos 

colonialmente”, lo que ubica a dichos cuerpos en otra ontología. A su vez, esa herida 

colonial o diferencia ontológica habilita un privilegio epistémico: el pensamiento 

fronterizo. Por ejemplo, esto ha llegado a un grado absolutamente explícito en 

pensadores como Ramón Grosfoguel, quien ha indicado que los autores negros 

“pensando desde su cuerpo, desde su piel, desde el otro lado de la diferencia colonial, 

logran ver procesos que le son invisibles al hombre europeo” (2006: 149). Como 

expresa Castro Orellana (2020: 84), “Mignolo sería más honesto intelectualmente si lo 

reconociera de forma explícita: el border thinking se fundamenta en el privilegio de la 

víctima para denunciar la herida colonial”. Hay una episteme eurocentrada la de los 

“no heridos” por la diferencia colonial, y por otra parte una episteme fronteriza, la de 

los “heridos”. El alternativismo anti-occidentalista (anti-eurocentrista en este caso) se 

encuentra a la orden del día en el discurso de Mignolo, pues como él indica, el 

pensamiento fronterizo es, en términos lógicos, un lugar de enunciación estructurado 

dicotómicamente al situarse en los márgenes del sistema mundo moderno/colonial 

(frente al centro). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 71 

 

La solidez o fragilidad de un pensamiento queda determinada, en última 

instancia, por una estructura étnico-racial: estar o no atravesado por la marca de la 

diferencia colonial. Es un derecho epistémico que es habilitado por la diferencia 

ontológica colonial. Estos actores privilegiados que comparten la herida ven y piensan 

cosas que los demás no ven. Esto le permite a Mignolo afirmar cuestiones como la 

siguiente: “existe una brecha entre Wallerstein, por un lado, y Quijano y Dussel por 

otro: se sitúan en extremos opuestos de la diferencia colonial” (2011: 20). En 

consecuencia, las teorías de Quijano y Dussel ven cosas que la de Wallerstein no, por 

más buena voluntad de su parte, porque la cuestión es ontológica, algunos habitan la 

diferencia y otros no. Son sujetos trascendentales que ven lo que nadie más ve: “la 

diferencia colonial epistémica es el límite de la totalidad asumida por la epistemología 

occidental”22. Pues “habitar la diferencia colonial es distinto que habitar el discurso que 

la produce, aunque se tome una actitud crítica en la interioridad a ese discurso”, e 

incluso, habitar esa diferencia “nos sitúa en esa exterioridad y nos saca de la prisión 

epistémica y nos abre el panorama” (2011: 58). Vemos así que se proyecta al "pensador 

de frontera" como una figura capaz de trascender los límites impuestos por los lenguajes 

existentes, imaginando sentidos alternativos que rompen con las lógicas dominantes 

(algo muy similar, en cuanto su función filosófica, a la categoría de “Exterioridad” en el 

pensamiento de Dussel).  

Esto llega al paroxismo cuando Mignolo nos indica que hay pensadores 

fronterizos más fronterizos que otros. Pues existe un “pensamiento fronterizo débil” y 

otro “fuerte”, por ejemplo, para Mignolo, Bartolomé de Las Casas tiene un pensamiento 

fronterizo débil en el sentido de que su “emergencia no es producto del dolor y la furia 

de los desheredados mismos, sino de quienes no siendo desheredados toman la 

perspectiva de éstos”23 (2003: 114). Mignolo toma, en cambio, como pensamiento 

fronterizo “fuerte” a Guamán Poma de Ayala (2003: 115). Esto plantea un serio 

problema: es el propio Mignolo quien determina qué constituye la "fortaleza" del 

pensamiento fronterizo. Su tarea parece consistir, en gran medida, en construir modelos 

teóricos —una suerte de “tipo ideal” que responde a su propia definición del concepto— 

                                                             
22 Por ejemplo, Mignolo indica que: “It is one thing to deconstruct Western metaphysics while inhabiting 
it, and it is quite another to work on decolonization as a form of deconstruction, from the historical 
exteriority of Western metaphysics” (2003: 83). No es lo mismo pensar desde “adentro” que desde la 
“exterioridad”. 
23 Cabría hacer la misma observación respecto del propio Mignolo y el “border thinking”. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 72 

 

y luego evaluar en qué medida las ideas de ciertos autores o corrientes se ajustan o no a 

esos modelos, que él mismo ha establecido como referencia. Esto desemboca en una 

situación llamativa: con frecuencia, Mignolo critica a los autores que analiza por no 

haber dicho aquello que él ya había definido de antemano como lo que debían decir, es 

decir, en sus apreciaciones hay una fuerte vocación normativa. Por otra parte, también 

parece haber espacios privilegiados donde parece “activarse” más la diferencia colonial, 

donde se siente más la herida colonial; así, indica Mignolo que son ejemplos 

paradigmáticos de la crítica subalterna el Caribe, Mesoamérica y los Andes, puesto que 

allí encontramos a la diáspora africana y los pueblos amerindios (2003: 104). Incluso, 

también habría diferencias más diferencias que otras, pues Mignolo distingue entre una 

diferencia colonial y una diferencia imperial (por lo tanto y en consecuencia, también 

habría fronteras más fronterizas que otras24). Todo ello resume lo que aquí hemos dado 

en llamar superioridad moral de la víctima. 

Nuestra tesis —que la diferencia colonial ontológica funciona como base para la 

construcción de un privilegio epistémico, o, en otras palabras, que dicho privilegio se 

articula a partir de la diferencia colonial— también se hace evidente, entre muchos 

otros casos posibles, cuando Mignolo contrapone los enfoques críticos de Derrida y 

Khatibi. Desde su perspectiva, mientras Khatibi reflexiona y escribe desde la diferencia 

colonial en el marco del mundo moderno/colonial, Derrida mantendría una perspectiva 

universalista, sustentada en una crítica radical pero monotópica al logocentrismo 

occidental. De este modo, Derrida pasaría por alto el núcleo del problema: la diferencia 

colonial (Mignolo, 2003). 

Cuando Mignolo ha querido justificar el punto en observación, a nuestro juicio, 

ha oscurecido más de lo que ha aclarado: 

En varias ocasiones me han preguntado si esto [el pensamiento fronterizo] es un 

privilegio de la filosofía africana o de una estructura geopolítica epistémica 

similar creada y heredada por la colonialidad del poder en la formación del 

mundo moderno colonial. Más que un privilegio, yo diría que es una energía, la 

                                                             
24 De acuerdo al autor, la diferencia imperial es la diferencia de imperio a imperio, la diferencia colonial 
es lo que justifica el poder del imperio sobre sus colonias (Mignolo, 2003). Llevando el argumento a sus 
últimas consecuencias, la “herida” de un pensador peruano habilitaría una epistemología más profunda (al 
ser una diferencia colonial) que la de un pensador ruso (diferencia intra-imperial). El peruano vería cosas 
que el ruso no, por su distinta constitución ontológica. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 73 

 

energía de “la doble conciencia” traducido a geopolítica del conocimiento 

epistémica (2003: 45) 

Al apoyarse en este tipo de premisas Mignolo incurre frecuentemente tanto en lo 

que Elías Palti (2025) ha denominado como “mitología de la prolepsis”, como en lo que 

ha denominado “mitología de la retrolepsis”. La “mitología de la prolepsis” recurre a 

proyecciones retrospectivas: se atribuyen a ciertos autores ideas que, supuestamente, 

habrían anticipado desarrollos posteriores o contribuido a darles forma. Esta lógica 

consiste en interpretar un pensamiento pasado no por lo que efectivamente plantea, sino 

por su capacidad de prefigurar doctrinas que solo más tarde adquirirían una formulación 

completa. De este modo, la historia del pensamiento se transforma en un espejo en el 

que el historiador proyecta sus propias inquietudes, buscando en los textos del pasado 

reflejos de sus propias convicciones teóricas. Así, por ejemplo, Mignolo (2003) ha 

afirmado que Kusch fue un decolonial avant la lettre, puesto que “la fagocitosis de 

Kusch se aproxima a mi propia noción de pensamiento fronterizo” (2003: 154) y llega a 

sostener, incluso, que nociones tan variadas como la de “doble conciencia” (Du Bois), 

“visión doble” (Wright), “conciencia mestiza” (Anzaldúa) o “doble traducción” 

(Subcomandante Marcos), forman parte de una misma familia conceptual que incluye 

también la “doble crítica” de Khatibi y la “creolización” de Glissant; y que todas ellas 

serían, en última instancia, articulaciones teóricas del pensamiento fronterizo (en la 

noche decolonial todos los gatos son pardos). 

En cuanto a la “mitología de la retrolepsis”, consiste en intentar recuperar en el 

presente lenguajes antiguos, aun cuando el fundamento de supuestos sobre los que se 

sostenían ya se haya roto de forma irreversible. Así Mignolo, por ejemplo, indica que la 

"epistemología de frontera" es un nuevo lugar de enunciación que surge de los 

recuerdos fragmentados y las ruinas de las antiguas civilizaciones amerindias (2003: 

154). Esto nos permite calificar a José María Arguedas como un “verdadero” pensador 

fronterizo, puesto que “aunque es criollo fue educado y vivió entre las comunidades 

quechuas del Perú”25 (2003: 166). Vemos aquí en operación el esencialismo 

autenticista. Arguedas, por criollo, precisa justificación: ha vivido con los “quechuas 

del Perú”. Para Mignolo, se trata de recuperar esas memorias pasadas que han sido 

                                                             
 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 74 

 

arrastradas por la corriente pero que resultan fundamentales para el mundo 

contemporáneo. 

V. Conclusión 

El recorrido del trabajo nos ha permitido presentar la noción de “Ley Bilbao” de 

Mauricio Tenorio-Trillo para luego pasar a destacar algunas de sus implicancias, en 

específico, fueron de nuestro interés aquellas que repercuten en el plano de la ontología 

filosófica. En nuestro análisis de las categorías de accidentalidad en Uranga y de estar 

en Kusch hemos podido detectar “en acto” dichas repercusiones ontológicas de la “Ley 

Bilbao” en el campo de la ontología. Específicamente, nos ha interesado mostrar como 

dicho universo discursivo implica un privilegio ontológico y como consecuencia un 

subsecuente privilegio epistémico de “lo americano”. 

El análisis de la noción de diferencia colonial en Mignolo nos ha permitido 

entrever que, pese a ciertos desplazamientos en los contenidos, persisten continuidades 

estructurales en la forma del discurso. Esto sugiere que una lectura crítica de la filosofía 

decolonial exige no detenerse en la superficie textual y examinar el andamiaje 

argumentativo que lo sostiene, el cual, a nuestro entender, continúa inscripto en el 

régimen discursivo que habilita la “ley Bilbao” para América Latina. En definitiva, el 

lenguaje de Mignolo no inaugura un nuevo horizonte discursivo, sino que se inscribe en 

los moldes heredados del latinoamericanismo forjado por la Ley Bilbao. Su aparente 

novedad radica más en la variación interna de una gramática ya establecida que en una 

ruptura real con ella. Así, lejos de subvertir las condiciones del discurso, su intervención 

parece reafirmar, desde una nueva clave, las coordenadas ya conocidas. En su 

teorización seguimos encontrando operativo el privilegio ontológico, activado por la 

noción de diferencia colonial, y el subsiguiente privilegio epistemológico, encarnado en 

su concepción de pensamiento fronterizo. 

 

Referencias Bibliográficas: 

Castro Orellana, R. (2020). “El lado oscuro de la decolonialidad: anatomía de una 

inflación teórica”, en Makaran, G. y Gaussens, P., Piel blanca, máscaras negras. 

Crítica de la razón decolonial, Bajo Tierra Ediciones, D. F.: México, 67-105. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 75 

 

Grofoguel, R. (2006). “Actualidad del pensamiento de Césaire: redefinición del sistema-

mundo y producción de utopía desde la diferencia colonial”, en Césaire, A., Discurso 

sobre el colonialismo, Akal, Madrid: España. 

Hurtado, G. (1995). “Dos mitos de la mexicanidad”, en Diánoia. Anuario de Filosofía. 

Instituto de Investigaciones Filosóficas, Año XL, Núm. 40, UNAM: México, pp. 263-

293. 

Kozel, A. (2017). La idea de América en el historicismo mexicano: José Gaos, 

Edmundo O’Gorman y Leopoldo Zea¸ Teseopress, Buenos Aires: Argentina. 

Kusch, R. (1999). América Profunda., Biblos, Buenos Aires: Argentina. 

Lepe Carrión, P. (2022). “Diferencia colonial/ diferencia colonial”, en Rufer, M. 

(coord.). La colonialidad y sus nombres: conceptos clave, CLACSO, Buenos Aires: 

Argentina. 

Mignolo W. (2007). “El pensamiento decolonial: desprendimiento y apertura. Un 

manifiesto”, en Castro-Gómez, S. y Grosfoguel, R. (Eds.), El giro decolonial. 

Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, Siglo del 

Hombre Editores, Bogotá: Colombia. 

Mignolo, W. (2002). “Colonialidad global, capitalismo y hegemonía epistémica”, en 

Walsh, C., Schiwy, F. y Castro-Gómez, S., Indisciplinar las ciencias sociales. 

Geopolíticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo Andino, 

UASB/Abya-Yala, Quito: Ecuador. 

Mignolo, W. (2003). Local histories/Global designs, Princeton University Press, 

Princeton: EE. UU. 

Mignolo, W. (2011). “La descolonialidad en general: el tiempo y la diferencia colonial”, 

en El vuelco de la razón. Diferencia colonial y pensamiento fronterizo, Ediciones del 

Signo, Buenos Aires: Argentina. 

Palti, E. (2025). La “Nueva Historia Intelectual” I. Quentin Skinner y la “Escuela de 

Cambridge”, Prometeo Editorial, Buenos Aires: Argentina. 

Ramos, S. (1951). El perfil del hombre y la cultura en México, Espasa-Calpe, Madrid: 

España. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios 
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 51/75.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 76 

 

Restrepo, E. y Rojas, A. (2011). Inflexión decolonial: fuentes, conceptos y 

cuestionamientos, Editorial Universidad del Cauca, Popayán: Colombia. 

Tenorio-Trillo, M. (2017). Latin America. The allure and power of an idea., The 

University of Chicago Press, Chicago: EE.UU. 

Uranga, E. (1949). “Ensayo de una ontología del mexicano”, en Bartra, R. (2002), 

Anatomía del mexicano, Debolsillo, D. F.: México. 

Uranga, E. (1952). Análisis del ser del mexicano, Porrúa y Obregón, D. F.: México. 

 


