NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

LA ACCIDENTALIDAD DE ESTAR EN LA DIFERENCIA: ‘LO
LATINOAMERICANO’ COMO PRIVILEGIO ONTOLOGICO

Modulaciones de la “Ley Bilbao” en Emilio Uranga, Rodolfo Kusch y Walter
Mignolo

THE “ACCIDENTALITY” OF ESTAR IN THE “DIFFERENCE”:
LATINAMERICANISM AS AN ONTOLOGICAL PRIVILEGE

Tracing the “Bilbao Law” in Emilio Uranga, Rodolfo Kusch, and Walter
Mignolo

Agustin Muratore (CEL-UNSAM/USAL/UN LaM)'

a.muratore@usal.edu.ar Argentina.

ORCID: 009-0003-2537-8771

Articulo Recibido: septiembre de 2025.
Articulo Aprobado: noviembre de 2025.

Resumen:

Este trabajo persigue un triple objetivo. En primer lugar, introduce el concepto de “Ley
Bilbao”, formulado por Mauricio Tenorio Trillo (2017), para examinar sus posibles
proyecciones en el campo filosofico, en particular dentro de la ontologia. En segundo
término, analiza algunas de las modulaciones de dicha “Ley Bilbao” en Andlisis del ser
del mexicano (1952) de Emilio Uranga y en América profunda (1962) de Rodolfo
Kusch. Finalmente, explora la rearticulacion de este esquema interpretativo en las

teorias del giro decolonial, con especial atencion al pensamiento de Walter Mignolo.

Palabras clave: Ontologia, Filosofia latinoamericana, Giro decolonial, Ley Bilbao,

Diferencia colonial.

! Licenciado en Filosofia (Universidad del Salvador) y Abogado (Universidad Austral). Maestrando en
Estudios Latinoamericanos (CEL-UNSAM). Diplomado Superior en Pensamiento Latinoamericano y
Caribefio (CLACSO) y Diplomado Superior en Estudios Latinoamericanos (CLACSO). Ha publicado
articulos en diversas revistas nacionales, como asi también capitulos de libro. Es docente universitario en
la Universidad del Salvador y la Universidad Nacional de La Matanza. Forma parte de proyectos de
investigacion en la Universidad del Salvador. Su area de investigacion es el pensamiento latinoamericano
de los siglos XX y XXI.

Pensamiento

Revista

51




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Abstract:

This paper pursues a threefold objective. First, it introduces the concept of the “Bilbao
Law,” formulated by Mauricio Tenorio Trillo (2017), in order to examine its
implications within the philosophical field, particularly in the ontological domain.
Second, it analyzes some of the ways in which this “Law” is modulated in Emilio
Uranga’s Andlisis del ser del mexicano (1952) and Rodolfo Kusch’s América profunda
(1962). Finally, it explores its rearticulation within the framework of decolonial

thought, with special attention to the work of Walter Mignolo.

Key words: Ontology: Latin American philosophy, Decolonial turn, Bilbao Law,

Colonial difference.

L. Introduccion

El trabajo se propone un triple propdsito: en primer lugar, presentar el concepto de
“Ley Bilbao” acufiado por Mauricio Tenorio Trillo (2017) para luego profundizar en sus
inflexiones dentro del campo filoséfico, especificamente en el ambito de la ontologia;
en segundo término, poner de manifiesto algunas de las modulaciones de dicha “Ley
Bilbao” en las ontologias de Emilio Uranga (abordaremos en especifico su Andlisis del
ser del mexicano de 1952) y de Rodolfo Kusch (puntualmente, América Profunda de
1962); y en tercer lugar, explorar su rearticulacion en las teorizaciones del giro
decolonial, precisamente en Walter Mignolo. Esto implicarda indagar si dicha “Ley
Bilbao” continda marcando el ritmo del latinoamericanismo® filosofico, en tanto
operacion ontologica, aunque ahora adaptada a la jerga decolonial. Enfatizamos el
aspecto ontologico de nuestra exploracion, dado que el hecho de que la “Ley Bilbao”
sigue activada en los discursos decoloniales ya lo ha expresado y argumentado con

suficiencia el propio Tenorio Trillo (2017); lo que aqui se pretende aportar a la

? Ha indicado Andrés Kozel (2017: 36) que por latinoamericanismo es posible entender una “tradicion
ideoldgico-cultural, un bosque de simbolos ciertamente desparejo, entre cuyos rasgos definitorios ha de
contarse no so6lo la dudosa consistencia, sino ademas, y quiza sobre todo, el doble impulso siguiente,
susceptible de ser formulado de modos multiples y diversos: la estimacion critica ante la experiencia
dominante de modernidad (estimacion critica que casi nunca equivale a rechazo frontal), y la
complementaria percepcion segin la cual la tragica a la vez que prodigiosa experiencia latinoamericana
constituiria, mas que un caso de ‘desarrollo frustrado’ o que una ‘via muerta’, una opcion relativamente
‘abierta’ y, en tanto tal, portadora de algin tipo de mensaje que ofrecer a una civilizacion en crisis”.

F3el] Revista

Pensamiento

52




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

discusion es identificar como, en concreto y en el campo de la ontologia filosofica, es

posible confirmar las intuiciones de Tenorio Trillo.

En cuanto a los autores y textos seleccionados, nos interesa argumentar que la
distancia temporal de una década entre Andlisis del ser del mexicano (1952) de Emilio
Uranga y Ameérica profunda (1962) de Rodolfo Kusch no representa, a nuestro juicio,
un obstaculo metodoldgico significativo para el abordaje comparativo aqui propuesto.
Ello se debe, fundamentalmente, a que ambas obras se inscriben dentro de un mismo
horizonte epocal de interrogacion filosofica, caracterizado por el replanteo del lugar del
pensamiento latinoamericano frente a las tradiciones filosoficas europeas, y por la
busqueda de categorias propias para la comprension de la identidad en América Latina.
En este sentido, el recorte comparativo responderd a una logica problematico-
conceptual y no meramente cronoldgica’. A su vez, y como intentaremos poner de
resalto en la seccion pertinente, creemos posible identificar una misma operacion
ontolégica en ambos pensadores (que conceptualizaremos como diferentes
articulaciones de la “Ley Bilbao”, segun la formulaciéon de Tenorio-Trillo). La
proximidad en la naturaleza de los interrogantes y las operaciones que ambos autores
plantean —la identidad, la alteridad, la otredad, la autenticidad y la historicidad del
“sujeto americano”— justifican plenamente la seleccion conjunta de sus textos como

parte de una misma constelacion discursiva sobre “lo latinoamericano”.

En cuanto a la seleccion de Walter Mignolo como figura representativa dentro del
giro decolonial, ello se justifica atendiendo a que Mignolo es, sin duda, uno de los
teoricos mas influyentes y prolificos del giro decolonial, y ha contribuido de manera
decisiva a la elaboracion y difusion del concepto de diferencia colonial, al que

prestaremos especial atencion en este trabajo.
II. La “Ley Bilbao”

En su obra Latin America: The Allure and Power of an Idea (2017), Mauricio

Tenorio-Trillo sostiene que la nociéon de “Latinoamérica” deberia haber perdido

* Autores como Arturo Roig (2000, 2024) han destacado la importancia de identificar "lineas de
pensamiento” o constelaciones problematicas en la historia de la filosofia latinoamericana, mas alla de su
sincronia cronoldgica; asi también Enrique Dussel ha subrayado que los analisis deben centrarse en la
logica interna de los procesos de pensamiento. Por su parte, Horacio Cerutti Guldberg (1993) también ha
aconsejado que los recortes deben obedecer a problemas comunes y no s6lo a periodos historicos
cerrados. Similar posicion ha asumido Carlos Beorlegui en la arquitectonica de su Historia del
pensamiento filoséfico latinoamericano (2006).

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

53




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

vigencia con el ocaso de las teorias raciales que le sirvieron de fundamento. Segun el
autor, el término ha operado histéricamente como una suerte de etiqueta general que
encierra una narrativa autorreferencial: una trama discursiva en la que la propia
denominacién constituye, al mismo tiempo, tanto el relato de su origen como la
reafirmacion de su vigencia. Desde esta perspectiva, Tenorio-Trillo critica el caracter
imperial y racialmente codificado que subyace a la categoria “Latinoamérica”, al sefalar

que, pese a su aparente anacronismo, continia vigente como una conviccion resistente.

El autor sostiene que el calificativo “latino” que acompafia al término
“Latinoamérica” ha sido historicamente cargado con una constelacion de supuestos
raciales, culturales y temporales que han operado como un dispositivo estructurante del
discurso identitario regional. Esta sintaxis ideoldgica ha permitido formular —aunque
de manera ambigua o contradictoria— las tensiones inherentes a la construccion de “lo
latinoamericano”. Una de estas tensiones creemos verla manifestada en el plano de la
ontologia filosofica, dando lugar a lo que podria caracterizarse como un privilegio
ontologico atribuido a “lo latinoamericano”. Esta construccion se plasma, por ejemplo,
en las oposiciones dicotomicas y radicales presentes en autores como Rodolfo Kusch,
quien contrapone el ser “occidental” al estar “americano”, o en Emilio Uranga, cuya
reflexion gira en torno a la contraposicion entre la substancialidad europea y la
accidentalidad del mexicano, reforzando dicotomias que estructuran una metafisica
identitaria regional. Asi también, creemos encontrar en operacion la misma constelacion
discursiva en el lenguaje politico del giro decolonial, aunque aggiornando el lenguaje
desde las formulaciones de corte ontologico hacia el campo epistemoldgico, al
contraponer una episteme eurocentrista a una episteme de frontera. Como ha indicado
Tenorio-Trillo, en tono provocativo, “la reciente aproximacioén poscolonial o de la
“colonialidad” ha sido, por asi decir, un ‘mads me queré, mas me pegd’ [sic]” (Tenorio-

Trillo, 2018: 3).

Esto implica que, a su juicio, la capacidad del concepto de “Latinoamérica” para
sugerir la existencia de una civilizacion singular, internamente cohesionada en su
diversidad y diferenciada ontologicamente de un imaginario “otro” —identificado con
el poder, el materialismo y la racionalidad instrumental— no ha perdido fuerza. Por el
contrario, dicho potencial simbolico se ha visto reforzado por el auge de las criticas

decoloniales y las propuestas de epistemologias alternativas o fronterizas, que, lejos de

Pensamiento




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

desarticular esta representacion, han contribuido a su vigencia, aunque modificando su

empaquetado.

Ese nucleo compartido —concebido como la cristalizacion de un imaginario
identitario internamente coherente, inmaculado y diferenciado— junto con su
entramado de presupuestos raciales, culturales, ontologicos e historicos, es lo que
Mauricio Tenorio-Trillo propone sintetizar bajo el rétulo de “Ley Bilbao”. Retomando
la figura de Francisco Bilbao* como expresion arquetipica, el autor sostiene que es en
sus formulaciones donde dicho nucleo conceptual alcanza su expresion mas clara,
reuniendo tanto las convicciones como los lugares comunes que suelen activarse al
invocar la idea de “lo latinoamericano”. Esta “Ley de Bilbao” encarnaria un
tradicionalismo romantico que, de acuerdo al autor, aun resuena: nosotros, los “latinos”,
“no hemos perdido la tradicion de la espiritualidad del destino del hombre. Creemos y
amamos todo lo que une; preferimos lo social a lo individual, la belleza a la riqueza, la
justicia al poder, el arte al comercio, la poesia a la industria, la filosofia a los textos, el
espiritu puro al calculo, el deber al interés...”. Si “lo latinoamericano” ha tenido algin

sentido es el alli condensado por Bilbao: la Ley de Bilbao (Tenorio-Trillo, 2017: 6).

Una de las preocupaciones centrales del autor reside en que el adjetivo “latino”, tal
como ha sido historicamente empleado, conlleva una carga ideoldgica asociada a un
cierto anti-modernismo. Esta orientacion implica, segin Tenorio-Trillo, una serie de
supuestos problematicos: una tendencia a privilegiar formas de autoridad fuertes, una
desconfianza hacia la libertad individual plena, la primacia del espiritu sobre la materia,
de la subjetividad sobre la objetividad, y una inclinacion a subordinar los intereses
individuales en favor de fines colectivos, ya sean de caracter espiritual o corporativo.
Esta constelacion de valores, sugiere el autor, ha sido frecuentemente invocada como
parte de una identidad “latinoamericana”. En esta linea, y siguiendo la lectura de
Mauricio Tenorio-Trillo, la nocion de “Latinoamérica” —y, por extension, la categoria
de “lo latinoamericano”— se revelaria como una construccion ideologica de corte

eminentemente conservador. Se trata, segun el autor, no solo de un ideal de unidad

* Sin perjuicio de abordar la figura de Bilbao en un tono critico, Tenorio-Trillo no deja de reconocer que
Francisco Bilbao sostenia, a partir de una interpretacion radical del catolicismo social, una forma de
inclusion social que la nocién de “Latinoamérica” solo llegaria a incorporar —al menos en términos
ideales— hacia la segunda mitad del siglo XX.

> Bilbao, “Prefacio a los evangelios”, 1:72, citado en Tenorio Trillo (2018: 6).

Pensamiento

Revista

55




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
racial presuntamente compartida, sino también de una aspiracion integradora de todos
aquellos discursos que se oponen al individualismo, la democracia liberal y los procesos
de modernizacion, una suerte de declaracion programatica contra el protestantismo, la
mecanizacion, el materialismo y el culto a la autonomia individual, articulando asi un

imaginario colectivo basado en la homogeneidad espiritual y cultural.

Dicho nucleo ideoldgico, condensado en lo que Tenorio-Trillo denomina “Ley
Bilbao”, se proyecta, a su vez, en el ambito filosofico, encontrando su expresion mas
acentuada en el plano ontologico. Alli se manifiesta mediante la formulacion de
estructuras dicotdmicas que articulan el pensamiento usualmente en torno a dos grandes
paradigmas contrapuestos, cuya oposicion no solo es conceptual, sino que suele estar
impregnada de una significativa carga valorativa y de connotaciones ideologicas

subyacentes.

Finalmente, Tenorio-Trillo observa cémo, a comienzos del siglo XXI, la
construccion discursiva de “Latinoamérica” experimenta una rearticulacion. Ahora
resignificada desde una perspectiva angloparlante, la nocién vuelve a adquirir
centralidad en discursos que retoman ideas asociadas al populismo, exaltando el poder
indigena y reivindicando una supuesta superioridad espiritual y moral frente a un
Occidente construido como alteridad imaginaria. Esta actualizacion del imaginario
latinoamericanista mantiene, segin el autor, los rasgos estructurales de la tradicion
anterior, aunque ahora reformulados bajo las coordenadas de nuevos lenguajes criticos y

epistémicos.’
III.  Algunas implicaciones de la “Ley Bilbao”

Nos propondremos, a continuacion, destacar algunas de las connotaciones que se
encuentran implicadas en ese complejo discursivo condensado en la “Ley Bilbao” para
América Latina; haciendo nuestras las afirmaciones de Mauricio Tenorio-Trillo en torno
a que, a pesar de haber experimentado transformaciones semanticas a lo largo de los

ultimos dos siglos, la “Ley Bilbao” ha conservado, en cada una de sus reformulaciones,

® En concreto, este parece ser el punto que mas preocupa a Tenorio-Trillo. Buena parte de su
argumentacion apunta directamente contra la academia “latina” en los Estados Unidos, en la medida en
que “Latin America”, en inglés y desde una perspectiva norteamericana, ha llegado a significar lo no-
estadounidense, o incluso aquellos Estados Unidos que, de algin modo, nunca lo fueron del todo. Esto
culmina, segun el autor, en una forma de autoexotizacion que presenta a sus actores como distintos, como
si pertenecieran a una ontologia otra.

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

56




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

una misma constante en su aptitud para referir una misma geografia, un conjunto
determinado de pueblos y caracteres especificos, reproduciendo asi —aunque con
sucesivos revestimientos— los sentidos que le fueron atribuidos desde su génesis. Mas
alld de su funciéon nominal, “América Latina” o “lo latinoamericano”, cuyo nucleo
constituye la “Ley Bilbao”, ha operado como una “metafora osificada” (Tenorio-Trillo,
2017: 35), cuya perdurabilidad en el lenguaje constituye, en si misma, una evidencia de
su eficacia simbolica. Esta metafora ha vehiculizado un conjunto de presupuestos, que

pasaremos a identificar a continuacion.

Siguiendo a Tenorio-Trillo pero enfatizando los puntos que resultan relevantes a los
efectos de esta investigacion; en primer lugar, encontramos lo que denominaremos
como esencialismo autenticista. Esta concepcion se sustenta en la presuposicion de una
esencia fija e inmutable atribuida o asentada en lo local o lo “auténtico”. Dicha vision
ha articulado, en diversas combinaciones, una serie de componentes ideologicos
recurrentes, entre los que se destacan el antiamericanismo, el antiprotestantismo, el
antisemitismo, como asi también una postura de denuncia frente a una entidad abstracta
y totalizante identificada como “El Sistema”, usualmente acompanada de una tendencia
a idealizar la violencia con fines redentores. Todo ello se expresa en una dialéctica que
conjuga el respaldo a grandes entidades simbodlicas —como “Latinoamérica”, la “Raza
Cosmica”, el “Pensador Fronterizo” o los pueblos originarios— con una defensa
enfatica de lo pequeno: las tradiciones locales, las comunidades y las costumbres

(Tenorio Trillo, 2017).

En segundo lugar, nos interesa destacar lo que denominaremos como alternativismo
anti-occidentalista. El punto hace referencia a un auto-posicionamiento como una
alternativa a “Occidente”, lo que puede implicar, segiin cada articulacion concreta, tanto
su “superacion”, como su salvacion, o directamente (como sera el caso de los autores
aqui analizados) la afirmacion de una ontologia radicalmente ajena a los marcos de
referencia occidentales, ya sea mediante una concepcion distinta —no moderna o no
occidental— del tiempo y del espacio, una critica al modelo capitalista, la formulacion
de una modernidad alternativa o una episteme alternativa, entre otras opciones. Otro
componente de los presupuestos implicados en la “Ley Bilbao” es una suerte de
superioridad moral de la victima, 1o que implica una serie de presupuestos, usualmente

paradojicos, respecto de la identidad, la autenticidad y la temporalidad. Entre ellos, se

Pensamiento




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

destacan ciertas expresiones de antimodernismo, criticas al capitalismo y al proceso de
mecanizacion, las cuales suelen estar articuladas bajo la nocion de una superioridad
moral o espiritual, resistente a la tecnificacion y el materialismo. A ello se suma una
narrativa moralizante anclada en la victimizacion y una fijacion con la autenticidad
entendida como resistencia esencial, que concibe —como hemos indicado
anteriormente— a “lo latinoamericano” como una realidad inmutable, propia de sujetos
“auténticos” cuya existencia se define por la repeticion invariable de una esencia
ontologica originaria por completo diferente a la “occidental” (esto ltimo ocupara el
primer plano en nuestro andlisis tanto de Uranga como de Kusch). En otras palabras,
una conviccion sostenida —y reiteradamente reactivada con esfuerzo— respecto de una
supuesta singularidad radical y una alteridad esencial frente a todo lo que queda fuera de

lo denominado “auténtico”, “local”, o “latino”.

Como indica Tenorio-Trillo, muchos de estos aspectos parecen implicar una suerte
de “genética historica” (2017: 36) que asume que “lo americano” implica la
sedimentacion de algunas capas historico-culturales posibles de identificar como
“falsas” (por ejemplo, como veremos, la pulcritud en Kusch, o la jactanciosa
sustancialidad en Uranga, y también la racionalidad eurocéntrica en Mignolo). Punto
que, a su vez, conlleva la calificacion de ciertas personas, sectores o clases como
“inauténticas”. Ese “gen recesivo” (Tenorio-Trillo, 2018: 36) habilita la operacion de
conectar arbitrariamente cualquier pensador o concepto del presente con cualquier otro
del pasado, pues el “gen” de la autenticidad parece estar siempre disponible para
activarse a demanda del interesado. Para mayor complejidad, también suele
presuponerse que dichas capas que permanecen en la “inautenticidad” a su vez carecen
de la capacidad de autorrevelacion, lo cual exige la mediacion de una instancia externa
que las vuelva comprensibles o cognitivamente accesibles (generalmente, por supuesto,
el propio filésofo que las califica como “inauténticas”). Como ultimo punto, debemos

destacar también el ufopismo implicado en la “Ley Bilbao”, en todas sus formas.

Nos interesa enfatizar que dentro del variopinto conglomerado implicado en el
concepto-metafora de “Ley Bilbao”, alli se incluye, casi inevitablemente, una division
en dos trayectorias consideradas ontolégicamente distintas: una “latinoamericana” y
otra que, pese a sus diversas denominaciones y complejizaciones teoricas, simplemente

“no es latinoamericana”. Esto deriva en la consideracion de que “lo americano” o “lo

Pensamiento

Revista

58




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

latino” representa una mejor forma de conocer (privilegio epistemologico) y también
una forma distinguida de ser (privilegio ontoldgico). Segln esta perspectiva, quienes no
comparten esa vision lo hacen por pertenecer a una clase social, grupo étnico,
nacionalidad o ideologia “equivocadas”. Rechazar el “combo Bilbao” implica, sin mas,
entonces, permanecer en un estado de conciencia enajenada. Para preservar esa
diferencia esencial, el concepto ha requerido una forma de adhesion casi mistica a una
distincion rigida entre lo auténtico —popular, no occidental, accidental, fronterizo— y

lo inauténtico —elitista, sustancial, occidentalizado—.
IV.  Emilio Uranga y la accidentalidad

El Grupo Hiperion tuvo una aparicion breve pero intensa entre 1948 y 1952, durante
la cual impulsé un proyecto filoséfico orientado a revelar y esclarecer los caracteres,
tanto ocultos como manifiestos, que conforman la compleja realidad social, historica y

ontolégico-existencial de México o, mas precisamente, de “lo mexicano”.

Emilio Uranga (1921-1988) fue visto como el filosofo mas brillante de su
generacion y el miembro mas destacado del grupo Hiperion, busco ir al fondo mismo de
“lo mexicano”. En 1949, publicé en Cuadernos Americanos su “Ensayo de una
ontologia del mexicano”, en el que argumenta que el analisis psicologico del mexicano
iniciado por Samuel Ramos debia ser llevado al nivel ontologico’ para alcanzar el grado
de una auténtica reflexion filosofica. En esa obra, Uranga establecido una serie de
categorias definitorias del mexicano que el resto del grupo adoptd y que se convirtieron
en una parte esencial de las interpretaciones sobre la identidad nacional que cada
miembro, por su parte, desarrollo. Alli, Uranga indicaba que el complejo de inferioridad
identificado por Ramos en El perfil del hombre y la cultura en México (1934) se limita
a caracterizar los comportamientos empiricos o manifestaciones exteriores de lo que

Uranga intuye una condicion humana mucho mas profunda: una insuficiencia

7 José Gaos y Abelardo Villegas han sefialado que el enfoque ontoldgico-fenomenoldgico empleado por
Uranga para analizar los modos de ser del mexicano enfrenta un obstaculo insuperable: la imposibilidad
de definir con precision su objeto de estudio. Intentar determinar la esencia del mexicano, segun estos
autores, conduce inevitablemente a un circulo vicioso, ya que no es factible describir esa esencia sin partir
ya de su presencia.

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3el] Revista o

59




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
. 8 ~ r 9 LY |3 ) .
ontologica.” Unos afos después, en 19527, publicd Andlisis del ser del mexicano, su

obra més ambiciosa y la mas destacada del movimiento.

En su FEmnsayo, Uranga habia realizado una caracterologia del mexicano,
destacando su “fragilidad”, “desgana”, “melancolia” y finalmente la “zozobra™'’,
definida por nuestro fildsofo como ese estar en suspenso y oscilar, que se presenta
“cuando no sabemos si se nos vendrd encima una amenaza o s€ nos acogera en un
asilo”, aquel encontrarse “a merced de lo que venga” (1949: 154). A esta oscilacion
entre el ser y la nada, por la constante asechanza de la muerte en que se vive, es lo que
Uranga llama el accidente. Con esta nocion cree Uranga haber pasado de la descripcion
caracterologica del mexicano a la identificacion de su estructura ontologica

. . 11 . . .. . . .
fundamental. La accidentalidad "~ es insuficiencia, insuficiencia frente a lo substancial,

ese “ser precario frente al ser masivo y compacto de la subsistencia” (1949: 155)."

Llegamos asi al Andlisis del ser del mexicano de 1952. La joven promesa del
Hiperion se propone profundizar lo ya esbozado en su Ensayo de 1949, en el que habia
descrito al mexicano utilizando la nocion de accidente. Para el Uranga del Andlisis, ya
no se trata de realizar un estudio sobre una modalidad particular del ser humano; sino
que ahora su objetivo es descubrir, a través de dicha investigacion ontologica del

mexicano, las caracteristicas fundamentales de lo humano sin mas." Esa insuficiencia

¥ En el Andlisis de 1952 dir que “la ontologia del mexicano debe preceder, pues, metédicamente, a toda
investigacion sobre el hombre mexicano, su vida o su alma (...) Mas radical que hablar del mexicano
como hombre es hablar del mexicano como ser” (22). Esto es lo que no habria percibido Ramos en su
ensayo.

% Si bien la obra se publica en 1952 en la coleccion “México y lo mexicano”, editada por Porraa y
Obregodn, su contenido formo parte de la exposicion inaugural de Uranga en los cursos de invierno
organizados por el Hiperion en 1951, en torno al tema “El mexicano y su cultura”.

' El concepto de “zozobra” es desarrollado con mucha mayor amplitud en el Andlisis del ser del
mexicano (1952), pero es introducido como concepto filosofico por primera vez aqui.

" La accidentalidad que aqui introducimos por vez primera es el concepto mas significativo en la
ontologia existencial de Uranga, junto con el de nepantla (que serd analizado mas adelante). Uranga,
como veremos, insiste en ella como la caracteristica definitoria del ser mexicano, pero también como la
caracteristica definitoria de los seres temporales, no esenciales y no sustanciales en general.

"2 Debe tenerse presente que el “Ensayo de una ontologia del mexicano” es un texto muy breve, en el que
se acumulan con una densidad por momentos abrumadora toda una caracterologia e incipiente ontologia
de lo mexicano. Todas estas “corazonadas” —como indica Uranga— recibiran un tratamiento mas
esquematico y ordenado en el Andlisis de 1952.

13 Guillermo Hurtado (1995) identifica en la “filosofia de 1o mexicano” dos vertientes, una que se limit6 a
identificar la esencia del mexicano y otra mas ambiciosa que buscaba identificar, por medio del estudio
del mexicano, la esencia de lo humano sin mas. El autor llama a la primera corriente “particularista” y a la
segunda “universalista”; si bien es importante aclarar que ambas vertientes no constituyeron grupos
separados e identificables, lo que se evidencia en nuestro analisis de la obra de Emilio Uranga, toda vez
que su Ensayo seria ubicable en la corriente “particularista” y aqui en su Andlisis, como veremos, se
posiciona en la corriente “universalista”.

g!f'gn_sa

$Lny Pensamiento
F3el] Revista :

60




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

ontolodgica con la que Uranga creia haber dado en el nticleo de “lo mexicano”, es la que
determina al accidente frente a la substancia. Uranga indica que casi toda la tradicion
occidental ha visto en el ser una significacion o sentido sustanciales. Es decir, Ser es ser
sustancial; como ser genuino, en Occidente, hay que citar a la sustancia. Lo mismo
sucede con el Hombre (abstracto y con mayutsculas), que ha sido, también,
tradicionalmente afirmado como criatura sustancial. “Por todos lados vemos, pues,
afirmarse la radical tendencia sustancializante de la tradicion filosofica occidental”
(1952: 19). Es asi que nuestro filosofo indica que “desde nuestra perspectiva ontologica
particular, el Ser puede recibir una interpretacion que es precisamente contraria a la de
la ontologia antigua; es decir, verlo y considerarlo no como sustancia, sino como

accidente" (1952: 18, el resaltado es propio).

Siguiendo a Uranga, al mexicano, dado que vive en cercania con el accidente, la
vida se le hace dificil, y mas que un placer se le vuelve un “vago y oscuro padecer”, la
mexicana es una vida que “pesa y se arrastra” (1952: 24). El mexicano, al tutearse
diariamente con la accidentalidad', esta mas cerca de la condicién originaria de la
constitucion humana. Asi, “lo que se hace pasar por hombre en general, humanidad
europea generalizada, no nos parece definirse precisamente por su accidentalidad, sino
justamente por una jactanciosa sustancialidad” (1952: 21, el resaltado es propio). En el
argumento del hiperion se implica la idea de que los mexicanos encarnan una negacion
radical de los europeos, quienes, a través de su posicionamiento historico y geopolitico,
se han autoproclamado como "sustanciales", existiendo en la "plenitud" y la abundancia
del Ser. Uranga argumenta que, al reconocer su accidentalidad, los mexicanos se
perciben como los otros de una metanarrativa que les niega (les “regatea”, dira
Leopoldo Zea) la dignidad humana y los condena a una sub-humanidad. Estar nepantla,
en el limbo entre la sustancia y la nada, revela la forma mas auténtica de la existencia
humana, no solo de la mexicana. Este reconocimiento sitia a los mexicanos en una

posicion estratégica para deconstruir las estructuras de poder existentes y forjar un

' Uranga ve en el mexicano una voluntad de accidentalizacion. Son las conductas que autores como
Samuel Ramos han puesto de relieve como peculiarmente mexicanas las que permiten ver esta voluntad
(por ejemplo, la espera continua del milagro y la asechanza del azar en las loterias). Es por eso que
Uranga indica “todas las estructuras fundamentales puestas de relieve hasta hoy (complejo de
inferioridad, resentimiento, hipocresia, cinismo, zozobra, etc.) deben concebirse como accidentales ‘en el
fondo’, en su base” (1952: 33). La caracterologia de Ramos se ontologiza.

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

61




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
nuevo humanismo, pues “al despojarnos de lo espurio también despojamos al hombre

de un enmascaramiento” (1952: 37).

Uranga sostiene que la modalidad de ser del mexicano —definida como
accidental y carente de sustancialidad— constituye, en realidad, la forma propia del ser
humano en general. En la medida en que este modo de ser ha sido asumido como
propio, el mexicano encarna la existencia auténticamente humana. AUn mas, la
comprension de esta condicion solo es accesible a aquellos sujetos cuya trayectoria
historica ha estado determinada por la experiencia de lo accidental. Los pueblos
americanos, al encontrarse mas cercanos a esta dimension, estan en mejores condiciones
para reconocerla. Es decir, “lo americano” habitaria otra ontologia, accidental, que en
ultima instancia es la “auténticamente” humana (privilegio ontolégico). El europeo, al
vivir en la jactanciosa substancialidad se ve inhabilitado a reconocer lo que si puede
reconocer el americano: la accidentalidad de la condicion humana (privilegio
epistémico). Ellos no lo pueden ver, pero nosotros si, porque somos muy diferentes. El
americano, por virtud de su diferencia ontologica, ha tenido acceso privilegiado a esa

verdad, la contingencia existencial que abarca a toda la humanidad.

Vemos en la ontologia uranguiana una activacion clasica de la “Ley Bilbao”,
que, como hemos visto, conlleva una serie de supuestos implicitos que condicionan y
restringen el marco dentro del cual es posible la produccion discursiva sobre lo
latinoamericano. En ese horizonte previamente delimitado, es donde se inscriben y

adquieren sentido los desarrollos tedricos de Emilio Uranga.

En este punto advertimos una reproduccion de lo que hemos denominado como
un esencialismo autenticista, es decir, la presuposicion de una esencia estable, fija y
vinculada a lo local como portadora de autenticidad. En esta clave, el mexicano aparece
como ontolégicamente marcado por la accidentalidad desde hace cinco siglos, ya que
Uranga sithia el origen de esta accidentalidad en el propio acto fundacional de la
Conquista — indica en este sentido Uranga que “la confusion entre hombres y dioses
que esta en el origen de nuestra conquista abri6 ya las posibilidades de una eleccion del
complejo de inferioridad” (1949: 156). También, es clara la activacion del fopos que
hemos denominado alternativismo anti-occidentalista que, como ya hemos sefalado,

remite a un gesto de autoafirmacion identitaria que se presenta como alternativa frente a

Pensamiento

Revista

62




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

“Occidente”. Dependiendo del enfoque particular, dicha posicion podia articularse
como superacion, redencion o —como ocurre en el caso de Emilio Uranga— como
afirmacion de una ontologia que se sitia deliberadamente por fuera de los marcos de
referencia occidentales. Segun esta perspectiva, los pueblos americanos, familiarizados
con la experiencia de la accidentalidad —dado que el riesgo y la contingencia forman
parte constitutiva de su existencia cotidiana—, estarian en mejores condiciones para
reconocer esa dimension ontologica profundamente humana que consiste, precisamente,
en saberse accidental. Esta concepcion contrasta con la “jactanciosa substancialidad”
atribuida a Occidente, una ontologia que niega la fragilidad inherente a la condicion

humana.

A partir de lo previamente sefialado, se infiere la activaciéon concomitante del
motivo de la superioridad moral de la victima. Esta idea se sostiene en el hecho de que
el mexicano transita una existencia marcada por la vulnerabilidad, propia de quien se
sabe permanentemente expuesto a la posibilidad de la aniquilacién: “la constante
asechanza de la muerte en que vive el mexicano” (1949: 147). En este contexto, la
“melancolia” que lo atraviesa aparece como la manifestacion animica —el “reflejo
psicologico” (1949: 152)— de una estructura ontoldgica inestable, resultado de una
constitucion del ser desgarrada por —y desde— la Conquista. Este ser se define por una
oscilacion permanente entre el ser y la nada. Es justamente esta condicion lo que lo
lleva a experimentar una forma de vida mas auténticamente humana, ya que lo humano,
desde esta perspectiva, se identifica con lo accidental. En consecuencia, el mexicano se
enfrenta a la verdad de la existencia sin velos, vive en la verdad. Finalmente, se pone en
juego un impulso utdpico que se manifiesta como un nuevo humanismo. Tal como ya
sefialamos, Uranga expresa que al liberarnos de lo que es espurio, la substancialidad,
también se desnuda al ser humano de sus disfraces, ya que —segun sus palabras— “el
hombre es accidental y no el mexicano” (1952: 20), lo que implica que la condicion de
lo accidental no es exclusiva de una identidad nacional, sino inherente a la existencia

humana misma.
V. Rodolfo Kusch y el estar

Nos disponemos ahora a abordar el analisis de América Profunda (1962), obra de

Rodolfo Kusch. En esta oportunidad, centraremos nuestra atencion en la activacion de

Pensamiento

Revista

63




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
ciertos lugares comunes propios de la llamada “Ley Bilbao” dentro del entramado
discursivo kuscheano. En este caso, creemos posible argumentar que la categoria del
estar asume un lugar central en la arquitectura conceptual de Kusch, al encarnar —al
menos en parte— un tipo de privilegio ontologico. Nuestra hipdtesis es que esta nocion
del estar, mas que operar como un mero descriptor existencial, parece cumplir una
funcién analogable a la accidentalidad en Uranga, en tanto ambos conceptos se

inscriben dentro de un horizonte discursivo modelado por la l6gica de la “Ley Bilbao™.

En América Profunda —obra en la que Kusch da forma a sus conceptos de ser y
estar, tras haber rondado previamente estas cuestiones desde una perspectiva mas ligada
a lo natural y lo paisajistico en La seduccion de la barbarie (1953) — el autor se plantea
como objetivo identificar “la definicion exacta de lo americano” y descubrir “las
categorias de un pensar americano” (1999: 19). Como el propio Kusch lo indica, el
“libro surge de la firme conviccion sobre la continuidad del pasado americano en el
presente” (1999: 19). Esto indica que, desde su concepcion misma, la obra se orienta a
reinscribir lenguajes del pasado en un presente donde, a nuestro juicio, ya se ha disuelto
el horizonte de supuestos que les daba sentido. Esta operacion, que puede leerse como
una forma de retrolepsis, no es neutral: implica, como veremos, una toma de posicion
cargada de sentido valorativo. También desde un comienzo, Kusch activa el privilegio
epistémico, en tanto dicha continuidad con el pasado, nos dice el autor, solo puede
interesar a quienes realmente quieren verla, pues “los mas preferiran no verla y es
probable que los irrite” (1999: 19). Es decir, las implicancias del estar parecen
reservadas a una suerte de circulo de iniciados; para el resto —aquellos que no
comparten estas premisas— todo permanece oculto, o peor aun, se trataria de una

ceguera voluntaria: no hay peor ciego que el que no quiere ver.

Dado que no disponemos del espacio necesario para reconstruir en detalle la
argumentacion de Kusch, y con el fin de mantener un estricto apego textual a lo
expresado por el autor, optamos por citar directamente el pasaje en el que introduce

estos conceptos:

Pensamiento

Revista

64




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

La intuicién"> que bosquejo aqui oscila entre dos extremos. Uno es el que llamo el
ser, o ser alguien, y que descubro en la actividad burguesa de la Europa del siglo
XVly, el otro, el estar, o estar aqui, que considero como una modalidad profunda
de la cultura precolombina y que trato de sonsacar a la cronica del indio Santa
Cruz Pachacuti. Ambos son dos raices profundas de nuestra mente mestiza —de la
que participamos blancos y pardos- y que se da en la cultura, en la politica, en la

sociedad y en la psique de nuestro ambito” (1999: 20, el resaltado es original).

Dos ontologias opuestas, “dos extremos de una experiencia de lo humano”
(1999: 29). Esta division dicotomica recibe numerosas formulaciones a lo largo de la no
tan extensa obra bajo andlisis: profundo vs. superficial, hediondo vs. pulcro, gran
historia vs. pequeiia historia, lo europeo vs. lo quechua'®, pasivo vs. activo, estatico vs.
dindmico'’, masa vs. elite, demoniaco vs. racional, entre otras. Lo que se configura en
este punto es un esquema conceptual recurrente en este tipo de clasificaciones,
caracterizado por su estructura dicotdmica y por una constante tension entre dos grandes
modelos o marcos de pensamiento. Esta contraposicion, ademas, y como ya hemos
anticipado, no es meramente analitica: estd cargada de valoraciones y atravesada por

implicancias ideologicas.

Hasta aqui, diferentes ontologias. Pero Kusch da el paso adicional hacia el
privilegio ontologico de una de ellas, la de “lo americano”, puesto que “esta actitud se
encuentra s6lo hacia el interior de América, remontando su pasado o bajando hacia las
capas mas profundas de su pueblo” (1999: 29). La ontologia del estar, a su vez, activa el
privilegio epistémico, pues el “quechua” al habitarla “encuentra verdades estables (...)
el occidental, en cambio, encuentra verdades inestables” (1999: 93). Y ello debido a que
“el quechua se sitia en el mundo como siendo victima de él, pero el occidental se aisla
del mundo, porque se ha creado otro” (1999: 93, el resaltado es propio). En dicha

dimension ontoldgica se ven cosas que nosotros no vemos, en tanto todo “ese sentido se

15 Notese que la argumentacion de Kusch parte de la “intuicion”. En similar sentido, en el caso de Uranga,
la esencia de “lo mexicano” resulta perceptible a partir de “corazonadas ontoldgicas” (1952: 16).

1 “Todo lo europeo es lo opuesto a lo quechua, porque es dindmico, lo cual nos aventura a calificarlo
como una cultura del ser, en el sentido de ser alguien” (1999: 90)

"7 El estar es estatico, “supone un estar ‘yecto’ en medio de elementos cosmicos”. El ser es dinamico.
Indica Kusch que “el concepto ser, desde los griegos hasta nosotros, ha adquirido ‘el valor de verbo
activo, de ejecucion de ejercicio’ como ‘el esforzado sostenerse de algo en la existencia’” (1999: 91).
QPensa g
$Lny Pensamiento

F3el] Revista

65




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

escapa a nuestra manera de ver las cosas, por cuanto ya hemos perdido'® esa experiencia
emocional” (1999: 96). La activacion del recurso de la superioridad moral de la victima

no requiere aqui mayor desarrollo, dado su caracter explicito.

En este contexto, la distincion ontologica plantea un contraste marcado entre una
Europa fatigada y moralmente desgastada, que refleja un proceso de envejecimiento
cultural y espiritual, y una Latinoamérica joven, arraigada en su identidad indigena,
percibida como portadora de una vitalidad renovadora y un porvenir prometedor. La
segunda ontologia se proyecta como agente de renovacion para la primera, a través del
proceso que Kusch denomina fagocitacion. Se reactiva aqui el ya conocido topico
utopista, en tanto el mundo del estar adquiere un valor afirmativo, presentado como una
fuente originaria con capacidad de absorber y transformar al mundo del ser, asociado a
una Europa desvitalizada. En el discurso kuscheano, la energia fundacional y la promesa
de renovacién emanan de las comunidades indigenas', erigidas como nucleo irradiador
de sentido. Como vemos, todo el discurso de Kusch estd permeado de lo que hemos
denominado alternativismo anti-occidentalista, un alternativismo que oscila, segin sus
distintas formulaciones a lo largo de la obra, entre la “salvaciéon” o “renovacion” vital

de lo que en Occidente estd caduco y la alternativa absoluta a él.

Por su parte, todo el discurso redentorista abreva en que “el estar aqui es previo
al ser alguien” (1999: 149), toda vez que “el ser no puede darse sin el estar, porque en
este ultimo se da la vida en mayor proporcion que en aquél” (1999: 150). En América,
que conserva puramente la dimension ontologica del estar, se da en consecuencia una
“mayor consistencia vital” (1999: 145). Es decir, el esencialismo autenticista de “lo
americano” asegura mayor vitalidad, dado que se presupone una esencia fija e

inmutable atribuida o asentada en lo local o lo “auténtico” (en este caso, el “quechua”).

Llegados a este punto no deberian sorprendernos las posibles analogias con el
discurso uranguiano. No por casualidad, Kusch llega a formulaciones muy similares a
las de Uranga; para aquel, en la cultura quechua “hay en todo un temor de ser absorbido
por el accidente” (1999: 93). Ese temor es mas “auténticamente” humano, puesto que

responde a nuestra “verdadera” condicion existencial. Como indica Kusch, sin perjuicio

'8 Dicha pérdida Kusch la retrotrae hasta el cristianismo romano, que “preparé a los humildes de Roma a
vivir comodamente en la ciudad” (1999: 103).

' Aunque no Gnicamente. Ese estar se encuentra en los “temas que son més odiados: pueblo, masa,
analfabetismo, negro, indio” (1999: 155)

QPensa e
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

66




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

de la fuerza del ser, “en Sudamérica subsiste a flor de piel el miedo” (1999: 125). El ser
es un disfraz, un querer enfrentar un miedo originario con ardides y engafios
existenciales. Esa subsistencia del miedo en América, o en otra formulacidn, ese temor a
ser absorbido por el accidente, es el que viene a explicar nuestros constantes fracasos,
puesto que todo “lo que creamos resulta ablandado y sin tensién, un poco como si nos
venciera la naturaleza” (1999: 125). Esta es la activacion de otro nicleo semantico
implicado en la “Ley Bilbao”, que no hemos de abordar en este trabajo: la proclividad a
las fallas (de la democracia, de la modernizacion, de la economia, etc.). Por ejemplo,
indica Kusch que “en aquel margen de inferioridad® de todo lo nuestro (...) es cuando
tomamos conciencia de que algo nos impide ser totalmente occidentales aunque nos lo

propongamos” (1999: 174).

Mientras en Uranga a la jactanciosa substancialidad se oponia la accidentalidad
del mexicano, en Kusch encontramos la reformulacion dicotomica de un mito del ser —
“el analisis de lo europeo nos sirvio solo para rebajar el mito del ser” (1999: 125) —
frente a la verdad del estar. Una vez mas, la auténtica identidad latinoamericana se
define como una forma de alteridad frente a aquello que le es radicalmente distinto —en
este caso, la cultura del ser, equivalente a la substancialidad en el pensamiento de
Uranga. Para finalizar, queremos subrayar que, del mismo modo en que Uranga
intentaba evitar el encasillamiento folclorista al afirmar que lo "accidental" no pertenece
exclusivamente al mexicano, sino a lo "humano sin mas", Kusch también apela a una
estrategia semejante. Asi, sefiala que “eso no es quiza exclusivo de ¢l [el americano]. Es
propio de todo pensar humano antes de someterse a las exigencias del ambito

ciudadano” (1999: 175).
VI.  Walter Mignolo y la diferencia colonial

En este apartado, proponemos que la categoria filosofica de diferencia colonial,
desarrollada por Walter Mignolo, permanece sujeta al mismo régimen discursivo que
habilita la llamada “Ley Bilbao”. Nuestra hipétesis es que esta nocion cumple una
funcién analoga a la de estar en Kusch y a la de accidentalidad en Uranga, aunque

actualizada a las coordenadas contemporaneas y revestida de un lenguaje mas

2 En tanto pertenecientes a mismo orden del discurso enmarcado por la “Ley Bilbao” no debe
sorprendernos la reaparicion del topico de la inferioridad del americano en Kusch, ya presentada en el
analisis de Uranga.

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

67




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

sofisticado. En ultima instancia, esta categoria no s6lo reproduce una logica similar,
sino que también conlleva la atribucion de un privilegio epistémico y ontoldgico; ya no
centrado en el americano, el mexicano o el indigena, sino en la figura del “académico de

frontera”.
De acuerdo a Lepe-Carrion, la idea de diferencia colonial

Remite a las practicas divisorias que emergieron con la expansion del sistema
mundo moderno colonial y a los procesos de sujecion/subjetivacion racial
implicados en la naturalizacion de individualidades escindidas, posicionadas y

atravesadas por relaciones de subalternidad (2022: 101).
Siguiendo a Mignolo,

La ‘diferencia colonial’ es, basicamente, la que el discurso imperial construyo,
desde el siglo XVI, para describir la diferencia e inferioridad de los pueblos

sucesivamente colonizados por Espaiia, Inglaterra, Francia y EEUU (2002: 221)

Mignolo ha indicado que la diferencia colonial es el espacio en el que se pone en
practica la colonialidad del poder. Al mismo tiempo, es el lugar donde se da un proceso
de restituciéon de los saberes subalternos y donde comienza a surgir un pensamiento
fronterizo. En tal sentido, la diferencia colonial es la forma en que el imaginario
moderno/colonial clasifica el planeta, al poner en marcha la colonialidad del poder
como una fuerza y un mecanismo capaces de transformar las diferencias en jerarquias

de valor (Mignolo, 2003).

Acumulamos esta serie de definiciones para evidenciar que, en concordancia con
lo que ya ha indicado Castro-Orellana (2020), la manera en que Mignolo emplea la
categoria de diferencia colonial plantea, al menos, ciertas ambigiiedades y tensiones
conceptuales. En algunos pasajes, el término parece aludir a una condicion previa,
existente con anterioridad a la configuracion del poder imperial; mientras que, en otros
contextos, se la entiende mas bien como una construccion historica, generada por el
propio sistema de dominacion. En ciertos pasajes de la obra de Mignolo, la diferencia
colonial se describe como un “lugar” que permite el surgimiento de un tipo particular de
pensamiento (Mignolo, 2003: 27), ligado a quienes han sido marginados por la “ratio
colonial” (Restrepo y Rojas, 2010: 132). Sin embargo, en otras instancias, este concepto

se entiende mas bien como un mecanismo que clasifica a las poblaciones segun las

Pensamiento

Revista

68




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

carencias o defectos que una autoridad les atribuye (Mignolo, 2003: 39). Bajo esta
optica, la diferencia colonial implica la existencia de fuerzas que deberian ser liberadas,
dando lugar a lo que Mignolo denomina “fuerzas de la diferencia colonial” (Mignolo,
2011: 108).

Resulta dificil determinar si el concepto debe interpretarse como una
configuracion discursiva al servicio de los intereses coloniales, o bien como una
identidad cultural esencializada. La nocién fluctia constantemente entre ambas lecturas,
sin llegar a estabilizarse en una definicion precisa. La ambigiiedad de la nocion de
diferencia colonial repercute directamente en la duplicidad de sentidos del pensamiento
fronterizo, que puede ser entendido tanto como una forma de discurso como como una
posicion de enunciacion. Segin Mignolo (2003: 27), este concepto abarca aquellos
proyectos que comparten una mirada critica hacia la modernidad, articulada desde la
experiencia de la colonialidad. En este sentido, el pensamiento fronterizo se configura
como una modalidad discursiva que surge precisamente desde la marca que deja la

diferencia colonial (Castro Orellana, 2020).

Ademas, la complejidad se agrava, porque el término suele ir acompaiiado de
una multiplicidad de otros conceptos, generando una suerte de inflacion tedrica que
resulta dificil de justificar, ya que no siempre queda claro si cada término refiere a
realidades distintas o simplemente a diferentes facetas de un mismo fenémeno (por
ejemplo, para aludir a lo que parece ser un mismo objeto conceptual Mignolo utiliza
alternativamente los términos pensamiento fronterizo, vuelco de la razon, gnosis de

L . 21
frontera, desobediencia epistémica, pensamiento-otro).

Lo que deseamos destacar es que el concepto de diferencia colonial alude a
aquellos sujetos que han sido —en los términos de Mignolo— “heridos” colonialmente
(lo que entendemos, por nuestra parte, como aquellos sujetos racializados). El estar
“marcado” con la “herida” colonial habilitaria un /ocus de enunciacién que es el de la
“auténtica” perspectiva subalterna. Ese locus de enunciacion “herido” es el pensamiento
fromterizo, que busca responder a la diferencia colonial. Estas “epistemologias de

frontera” emergen de las “heridas coloniales”, de sus “memorias”, puesto que desde alli

21 Asi, por ejemplo: “border gnosis, gnoseology and border thinking will be used interchangeably to
characterize a powerful and emergent gnoseology, absorbing and displacing hegemonic forms of
knowledge into the perspective of the subaltern” (2003: 12)

QPensa g
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

69




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

las cosas se verian distintas. Para Mignolo, el pensamiento fronterizo se define por un
“topos” de enunciacion dicotomico, es decir, un espacio especifico desde el cual se
habla, ubicado en los margenes del sistema-mundo moderno/colonial. Desde esta
perspectiva, se configura una “subjetividad de frontera” (Mignolo, 2007: 35), entendida
como una subjetividad que se constituye en la posicion de la victima, desde donde es
posible pensar “desde el dolor de la diferencia colonial, desde el grito del sujeto (...)
desde el rumor de los desheredados de la modernidad” (Mignolo, 2003: 27). De este
modo, la teoria se alinea con la voz de los oprimidos, y esta ubicacion en los bordes
opera como un criterio de legitimidad. En consecuencia, toda forma de pensamiento que
no se origine en ese espacio de enunciacion tiende a quedar desautorizada; por ejemplo,
al afirmar que trascender la diferencia colonial tnicamente es posible desde una
perspectiva subalterna, que es la del pensamiento fronterizo (2003: 45). Vemos asi que
ya no se trata de “lo mexicano”, “lo americano” o “lo quechua”, sino de “lo herido

colonialmente”. Esa marca ontoldgica habilita una epistemologia de privilegio.

Por tanto, la diferencia colonial, desde nuestra lectura, estd cumpliendo la
funciéon que dentro del régimen discursivo de la “Ley Bilbao” cumplia el estar
kuscheano y la accidentalidad de Uranga. No todos los cuerpos estan “heridos
colonialmente”, lo que ubica a dichos cuerpos en otra ontologia. A su vez, esa herida
colonial o diferencia ontologica habilita un privilegio epistémico: el pensamiento
fronterizo. Por ejemplo, esto ha llegado a un grado absolutamente explicito en
pensadores como Ramoén Grosfoguel, quien ha indicado que los autores negros
“pensando desde su cuerpo, desde su piel, desde el otro lado de la diferencia colonial,
logran ver procesos que le son invisibles al hombre europeo” (2006: 149). Como
expresa Castro Orellana (2020: 84), “Mignolo seria mas honesto intelectualmente si lo
reconociera de forma explicita: el border thinking se fundamenta en el privilegio de la
victima para denunciar la herida colonial”. Hay una episteme eurocentrada la de los
“no heridos” por la diferencia colonial, y por otra parte una episteme fronteriza, la de
los “heridos”. El alternativismo anti-occidentalista (anti-eurocentrista en este caso) se
encuentra a la orden del dia en el discurso de Mignolo, pues como ¢l indica, el
pensamiento fronterizo es, en términos logicos, un lugar de enunciacion estructurado
dicotomicamente al situarse en los margenes del sistema mundo moderno/colonial

(frente al centro).

Pensamiento




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

La solidez o fragilidad de un pensamiento queda determinada, en ultima
instancia, por una estructura étnico-racial: estar o no atravesado por la marca de la
diferencia colonial. Es un derecho epistémico que es habilitado por la diferencia
ontologica colonial. Estos actores privilegiados que comparten la herida ven y piensan
cosas que los demas no ven. Esto le permite a Mignolo afirmar cuestiones como la
siguiente: “existe una brecha entre Wallerstein, por un lado, y Quijano y Dussel por
otro: se sitilan en extremos opuestos de la diferencia colonial” (2011: 20). En
consecuencia, las teorias de Quijano y Dussel ven cosas que la de Wallerstein no, por
mas buena voluntad de su parte, porque la cuestion es ontoldgica, algunos habitan la
diferencia y otros no. Son sujetos trascendentales que ven lo que nadie mas ve: “la
diferencia colonial epistémica es el limite de la totalidad asumida por la epistemologia
occidental™®. Pues “habitar la diferencia colonial es distinto que habitar el discurso que
la produce, aunque se tome una actitud critica en la interioridad a ese discurso”, e
incluso, habitar esa diferencia “nos sitlia en esa exterioridad y nos saca de la prision
epistémica y nos abre el panorama” (2011: 58). Vemos asi que se proyecta al "pensador
de frontera" como una figura capaz de trascender los limites impuestos por los lenguajes
existentes, imaginando sentidos alternativos que rompen con las logicas dominantes
(algo muy similar, en cuanto su funcion filosdfica, a la categoria de “Exterioridad” en el

pensamiento de Dussel).

Esto llega al paroxismo cuando Mignolo nos indica que hay pensadores
fronterizos mas fronterizos que otros. Pues existe un “pensamiento fronterizo débil” y
otro “fuerte”, por ejemplo, para Mignolo, Bartolomé de Las Casas tiene un pensamiento
fronterizo débil en el sentido de que su “emergencia no es producto del dolor y la furia
de los desheredados mismos, sino de quienes no siendo desheredados toman la

. . 23
perspectiva de éstos”

(2003: 114). Mignolo toma, en cambio, como pensamiento
fronterizo “fuerte” a Guaman Poma de Ayala (2003: 115). Esto plantea un serio
problema: es el propio Mignolo quien determina qué constituye la "fortaleza" del
pensamiento fronterizo. Su tarea parece consistir, en gran medida, en construir modelos

tedricos —una suerte de “tipo ideal” que responde a su propia definicion del concepto—

22 Por ejemplo, Mignolo indica que: “It is one thing to deconstruct Western metaphysics while inhabiting
it, and it is quite another to work on decolonization as a form of deconstruction, from the historical
exteriority of Western metaphysics” (2003: 83). No es lo mismo pensar desde “adentro” que desde la
“exterioridad”.

3 Cabria hacer la misma observacion respecto del propio Mignolo y el “border thinking”.

QPensa e
$Lny Pensamiento
F3(el-] Revista :

71




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

y luego evaluar en qué medida las ideas de ciertos autores o corrientes se ajustan o no a
esos modelos, que ¢l mismo ha establecido como referencia. Esto desemboca en una
situacion llamativa: con frecuencia, Mignolo critica a los autores que analiza por no
haber dicho aquello que ¢l ya habia definido de antemano como lo que debian decir, es
decir, en sus apreciaciones hay una fuerte vocaciéon normativa. Por otra parte, también
parece haber espacios privilegiados donde parece “activarse” mas la diferencia colonial,
donde se siente mas la herida colonial; asi, indica Mignolo que son ejemplos
paradigmaticos de la critica subalterna el Caribe, Mesoamérica y los Andes, puesto que
alli encontramos a la diaspora africana y los pueblos amerindios (2003: 104). Incluso,
también habria diferencias mas diferencias que otras, pues Mignolo distingue entre una
diferencia colonial y una diferencia imperial (por lo tanto y en consecuencia, también
habria fronteras mas fronterizas que otras>*). Todo ello resume lo que aqui hemos dado

en llamar superioridad moral de la victima.

Nuestra tesis —que la diferencia colonial ontoldgica funciona como base para la
construccion de un privilegio epistémico, o, en otras palabras, que dicho privilegio se
articula a partir de la diferencia colonial— también se hace evidente, entre muchos
otros casos posibles, cuando Mignolo contrapone los enfoques criticos de Derrida y
Khatibi. Desde su perspectiva, mientras Khatibi reflexiona y escribe desde la diferencia
colonial en el marco del mundo moderno/colonial, Derrida mantendria una perspectiva
universalista, sustentada en una critica radical pero monotopica al logocentrismo
occidental. De este modo, Derrida pasaria por alto el nticleo del problema: la diferencia

colonial (Mignolo, 2003).

Cuando Mignolo ha querido justificar el punto en observacion, a nuestro juicio,

ha oscurecido mas de lo que ha aclarado:

En varias ocasiones me han preguntado si esto [el pensamiento fronterizo] es un
privilegio de la filosofia africana o de una estructura geopolitica epistémica
similar creada y heredada por la colonialidad del poder en la formacion del

mundo moderno colonial. Mds que un privilegio, yo diria que es una energia, la

* De acuerdo al autor, la diferencia imperial es la diferencia de imperio a imperio, la diferencia colonial
es lo que justifica el poder del imperio sobre sus colonias (Mignolo, 2003). Llevando el argumento a sus
ultimas consecuencias, la “herida” de un pensador peruano habilitaria una epistemologia mas profunda (al
ser una diferencia colonial) que la de un pensador ruso (diferencia intra-imperial). El peruano veria cosas
que el ruso no, por su distinta constitucion ontoldgica.

Pensamiento

Revista

72




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

energia de “la doble conciencia” traducido a geopolitica del conocimiento

epistéemica (2003: 45)

Al apoyarse en este tipo de premisas Mignolo incurre frecuentemente tanto en lo
que Elias Palti (2025) ha denominado como “mitologia de la prolepsis”, como en lo que
ha denominado “mitologia de la retrolepsis”. La “mitologia de la prolepsis” recurre a
proyecciones retrospectivas: se atribuyen a ciertos autores ideas que, supuestamente,
habrian anticipado desarrollos posteriores o contribuido a darles forma. Esta logica
consiste en interpretar un pensamiento pasado no por lo que efectivamente plantea, sino
por su capacidad de prefigurar doctrinas que solo mas tarde adquiririan una formulacion
completa. De este modo, la historia del pensamiento se transforma en un espejo en el
que el historiador proyecta sus propias inquietudes, buscando en los textos del pasado
reflejos de sus propias convicciones teoricas. Asi, por ejemplo, Mignolo (2003) ha
afirmado que Kusch fue un decolonial avant la lettre, puesto que “la fagocitosis de
Kusch se aproxima a mi propia nocion de pensamiento fronterizo” (2003: 154) y llega a
sostener, incluso, que nociones tan variadas como la de “doble conciencia” (Du Bois),
“vision doble” (Wright), “conciencia mestiza” (Anzaldua) o “doble traduccion”
(Subcomandante Marcos), forman parte de una misma familia conceptual que incluye
también la “doble critica” de Khatibi y la “creolizacion” de Glissant; y que todas ellas
serian, en ultima instancia, articulaciones teoricas del pensamiento fronterizo (en la

noche decolonial todos los gatos son pardos).

En cuanto a la “mitologia de la retrolepsis”, consiste en intentar recuperar en el
presente lenguajes antiguos, aun cuando el fundamento de supuestos sobre los que se
sostenian ya se haya roto de forma irreversible. Asi Mignolo, por ejemplo, indica que la
"epistemologia de frontera" es un nuevo lugar de enunciacion que surge de los
recuerdos fragmentados y las ruinas de las antiguas civilizaciones amerindias (2003:
154). Esto nos permite calificar a Jos¢ Maria Arguedas como un “verdadero” pensador
fronterizo, puesto que “aunque es criollo fue educado y vivié entre las comunidades
quechuas del Pert™® (2003: 166). Vemos aqui en operacion el esencialismo
autenticista. Arguedas, por criollo, precisa justificacion: ha vivido con los “quechuas

del Pert”. Para Mignolo, se trata de recuperar esas memorias pasadas que han sido

Pensamiento

Revista

73




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
arrastradas por la corriente pero que resultan fundamentales para el mundo

contemporaneo.
V. Conclusion

El recorrido del trabajo nos ha permitido presentar la nocioén de “Ley Bilbao” de
Mauricio Tenorio-Trillo para luego pasar a destacar algunas de sus implicancias, en
especifico, fueron de nuestro interés aquellas que repercuten en el plano de la ontologia
filosofica. En nuestro analisis de las categorias de accidentalidad en Uranga y de estar
en Kusch hemos podido detectar “en acto” dichas repercusiones ontoldgicas de la “Ley
Bilbao” en el campo de la ontologia. Especificamente, nos ha interesado mostrar como
dicho universo discursivo implica un privilegio ontologico y como consecuencia un

subsecuente privilegio epistémico de “lo americano”.

El analisis de la nocion de diferencia colonial en Mignolo nos ha permitido
entrever que, pese a ciertos desplazamientos en los contenidos, persisten continuidades
estructurales en la forma del discurso. Esto sugiere que una lectura critica de la filosofia
decolonial exige no detenerse en la superficie textual y examinar el andamiaje
argumentativo que lo sostiene, el cual, a nuestro entender, contintla inscripto en el
régimen discursivo que habilita la “ley Bilbao” para América Latina. En definitiva, el
lenguaje de Mignolo no inaugura un nuevo horizonte discursivo, sino que se inscribe en
los moldes heredados del latinoamericanismo forjado por la Ley Bilbao. Su aparente
novedad radica mas en la variacion interna de una gramatica ya establecida que en una
ruptura real con ella. Asi, lejos de subvertir las condiciones del discurso, su intervencion
parece reafirmar, desde una nueva clave, las coordenadas ya conocidas. En su
teorizacion seguimos encontrando operativo el privilegio ontologico, activado por la
nocion de diferencia colonial, y el subsiguiente privilegio epistemologico, encarnado en

su concepcion de pensamiento fronterizo.

Referencias Bibliograficas:

Castro Orellana, R. (2020). “El lado oscuro de la decolonialidad: anatomia de una

inflacion teodrica”, en Makaran, G. y Gaussens, P., Piel blanca, mdscaras negras.

Critica de la razon decolonial, Bajo Tierra Ediciones, D. F.: México, 67-105.

Pensamiento

Revista

74




NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Grofoguel, R. (2006). “Actualidad del pensamiento de Césaire: redefinicion del sistema-
mundo y produccion de utopia desde la diferencia colonial”, en Césaire, A., Discurso

sobre el colonialismo, Akal, Madrid: Espana.

Hurtado, G. (1995). “Dos mitos de la mexicanidad”, en Dianoia. Anuario de Filosofia.
Instituto de Investigaciones Filosoficas, Atio XL, Nam. 40, UNAM: México, pp. 263-
293.

Kozel, A. (2017). La idea de América en el historicismo mexicano: José Gaos,

Edmundo O’Gorman y Leopoldo Zea, Teseopress, Buenos Aires: Argentina.
Kusch, R. (1999). América Profunda., Biblos, Buenos Aires: Argentina.

Lepe Carrion, P. (2022). “Diferencia colonial/ diferencia colonial”, en Rufer, M.
(coord.). La colonialidad y sus nombres: conceptos clave, CLACSO, Buenos Aires:

Argentina.

Mignolo W. (2007). “El pensamiento decolonial: desprendimiento y apertura. Un
manifiesto”, en Castro-Goémez, S. y Grosfoguel, R. (Eds.), El giro decolonial.
Reflexiones para una diversidad epistéemica mas alla del capitalismo global, Siglo del

Hombre Editores, Bogota: Colombia.

Mignolo, W. (2002). “Colonialidad global, capitalismo y hegemonia epistémica”, en
Walsh, C., Schiwy, F. y Castro-Gomez, S., Indisciplinar las ciencias sociales.
Geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo Andino,

UASB/Abya-Yala, Quito: Ecuador.

Mignolo, W. (2003). Local histories/Global designs, Princeton University Press,
Princeton: EE. UU.

Mignolo, W. (2011). “La descolonialidad en general: el tiempo y la diferencia colonial”,
en El vuelco de la razon. Diferencia colonial y pensamiento fronterizo, Ediciones del

Signo, Buenos Aires: Argentina.

Palti, E. (2025). La “Nueva Historia Intelectual” I. Quentin Skinner y la “Escuela de

Cambridge”, Prometeo Editorial, Buenos Aires: Argentina.

Ramos, S. (1951). El perfil del hombre y la cultura en México, Espasa-Calpe, Madrid:

Espaiia.

3. Pensamiento

75



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Insti de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios
Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Niumero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 51/75.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Restrepo, E. y Rojas, A. (2011). Inflexion decolonial: fuentes, conceptos y

cuestionamientos, Editorial Universidad del Cauca, Popayan: Colombia.

Tenorio-Trillo, M. (2017). Latin America. The allure and power of an idea., The
University of Chicago Press, Chicago: EE.UU.

Uranga, E. (1949). “Ensayo de una ontologia del mexicano”, en Bartra, R. (2002),

Anatomia del mexicano, Debolsillo, D. F.: México.

Uranga, E. (1952). Andlisis del ser del mexicano, Porriia y Obregon, D. F.: México.

Pensa 2
R Pensamiento
ztog Revista

76



