
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
24 

 

 

LA FILOSOFÍA COMO UN SABER INTERESADO: de Unamuno y Ortega 

a María Zambrano1 

 

PHILOSOPHY AS AN INTERESTED FORM OF KNOWLEDGE: from 

Unamuno and Ortega to María Zambrano 
 

Juan Papasidero2 (UNLaM) 

juan.papasidero@gmail.com  

Argentina 

ORCID: 0009-0007-0013-3507 

 

Artículo Recibido: septiembre de 2025. 

Artículo Aprobado: noviembre de 2025. 

 

Resumen 

El objeto de este artículo consiste en contraponer las concepciones de la filosofía de Miguel 

de Unamuno (1864-1936) y José Ortega y Gasset (1883-1955) como un "saber interesado", 

a la imagen clásica que la presenta -al menos desde la Metafísica de Aristóteles- como un 

"saber desinteresado", a fin de poner en evidencia la continuidad y permanencia de esta 

herencia en la obra juvenil de María Zambrano (1904-1991). De este modo, se buscará 

explicitar las conexiones entre vida y filosofía que destilan las principales obras de estos 

dos autores españoles, a saber: Del sentimiento trágico de la vida (1913) de Unamuno y 

Meditaciones del Quijote (1914) de Ortega. Por último, se mostrará de qué modo este 

magisterio se conjuga en la obra temprana de Zambrano, en especial en su artículo Hacia un 

                                                        
1 Ponencia presentada en el XIX Congreso Interamericano de Filosofía, Universidad de La República 
(Montevideo, diciembre 2024). 
2 Profesor de Filosofía por I.S.P. “Pbro. Dr. A. M. Sáenz” y Licenciado en Filosofía por la UCES. Actualmente 
está trabajando en su tesis de posgrado para obtener el título de Magister en Estudios Literarios 
Latinoamericanos por la UNTREF. Se desempeña como Profesor de Filosofía en la UNLaM y en el I.S.F.D. 
N°18 de Banfield. Con el Grupo de Investigación Filosófica Encavernados ha publicado dos volúmenes 
colaborativos: De sabihondos y suicidas, La docta ignorancia, 2022 y Docta barbarie, Ed. Prosa, 2020. Ha 
participado como ponente de las III Jornadas Nacionales de Filosofía, UBA – 2018, del I Congreso 
Internacional de Filosofía Intercultural, Universidad de São Paulo – 2019 y del XIX Congreso Interamericano 
de Filosofía, Universidad de La República – 2024. Ha publicado tres poemarios y una novela: Una lengua 
demencial por Las Furias Editora.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
25 

 

 

saber sobre el alma (1934), que según los especialistas constituye el punto de inicio de su 

proyecto teórico, al reunir en él las líneas germinales de su recorrido posterior. 

 

Palabras clave: Unamuno, Ortega y Gasset, Zambrano, filosofía, vida. 

 

Abstract 

The aim of this article is to contrast the conceptions of philosophy proposed by Miguel de 

Unamuno (1864-1936) and José Ortega y Gasset (1883-1955) as an “interested form of 

knowledge” with the classical view—at least since Aristotle’s Metaphysics—of philosophy as 

a “disinterested form of knowledge.” This contrast seeks to show the continuity and 

permanence of that legacy in the early work of María Zambrano (1904-1991). To this end, the 

article makes explicit the connections between life and philosophy that permeate two major 

works by these Spanish thinkers: Unamuno’s Del sentimiento trágico de la vida (1913) and 

Ortega’s Meditaciones del Quijote (1914). Finally, it shows how this intellectual legacy is 

taken up in Zambrano’s early writings, especially in her article Hacia un saber sobre el alma 

(1934), which, according to specialists, marks the starting point of her theoretical project, 

bringing together the seminal lines of her later thought. 

Keywords: Unamuno, Ortega y Gasset, Zambrano, philosophy, life. 

 

 

I. Aristóteles y la imagen clásica de la filosofía 

 

Es posible reconocer una imagen clásica de la filosofía asociada a la forma de un saber 

desinteresado, sustraído de la cadena de lo útil, en el sentido en que se lo busca por sí mismo, 

sin más fin que el “amor al conocimiento” como motivación privilegiada. El comienzo de la 

Metafísica de Aristóteles (“todos los hombres por naturaleza desean saber” - 980a) 

inmortaliza esta conexión entre deseo y conocimiento, no solo grabada en la etimología de la 

palabra “filosofía”, sino que, en último término, es también fundamento de su entronización 

como saber dominante, aduciendo su no subordinación a utilidad alguna. Según esta imagen 

clásica, la filosofía destaca del resto de los saberes en virtud de su independencia, pues 

mientras que los demás se inscriben como medios que sirven a fines exógenos, ella presidiría 

el coro de los saberes al posicionarse como un fin en sí mismo, sustentada en el más puro e 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
26 

 

 

incondicionado deseo. Así, la imagen aristotélica concibe a la filosofía como un conocimiento 

que surge de la maravilla y la admiración, luego de haberse desarrollado ya los restantes 

“conocimientos necesarios”, los saberes de la utilidad3. La filosofía sería, en este sentido, “la 

única ciencia libre” (982b), pues perseguiría la búsqueda del saber por el saber como acaso 

solo corresponde a la divinidad. En las antípodas de este modelo, la tradición filosófica 

hispánica propone una imagen de la filosofía religada y comprometida con el sustrato vital, 

asumido como origen y destino de toda especulación teórica. En esta línea, Miguel de 

Unamuno (1864-1936), José Ortega y Gasset (1883-1955) y María Zambrano (1904-1991), 

unidos en lo que Abellán (2006) denomina “hispanismo filosófico”, concentran sus esfuerzos 

en diagnosticar y atravesar la crisis de la racionalidad moderna, ensayando nuevas formas de 

acercamiento y contacto entre conocimiento y vida. Este camino implica una manera otra de 

concebir a la filosofía como un saber útil e interesado, que lejos de surgir del deseo 

incondicionado, hunde sus raíces en las necesidades que imprime el drama vital. Abordaremos 

entonces esta imagen, de forma sucinta, en el arco que va de los maestros (Unamuno y 

Ortega) a la discípula (María Zambrano). 

 

 

II. Unamuno: Primum vivere, deinde philosophari 

 

Miguel de Unamuno, en Del sentimiento trágico de la vida (1913), instala en el centro 

de su reflexión al ser humano como integridad, como unidad indivisible. Mientras que 

posiciones idealistas o conciencialistas ponen el acento en el cogito, él insistirá en el sum e 

invertirá la sentencia cartesiana: “sum, ergo cogito: soy, luego pienso” (Unamuno, 1993, 

p.40). La precedencia del ser con respecto al pensar implica, por una parte, la primacía del 

sentir como rasgo específico del ser humano, y conduce a la reformulación de la definición 

aristotélica: “el hombre, dicen, es un animal racional. No sé por qué no se haya dicho que es 

un animal afectivo o sentimental” (Unamuno, 1993, p.9); por otra parte, también insiste en 

que “todo el hombre filosofa” (Unamuno, 1993, p.225), no un órgano o faceta aislada del 

resto, sino que es la totalidad del ser personal la que se haya involucrada, incluso 

corporalmente comprometida, en el ejercicio del pensar.  

                                                        
3 “Así pues, si filosofaron por huir de la ignorancia, es obvio que perseguían el saber por afán de conocimiento y 
no por utilidad alguna” (982b). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
27 

 

 

 

Este yo vivo, concreto, individuo y persona, hombre de carne y hueso que nace, perece y muere es el 

sujeto-objeto de la filosofía, pues el hombre que hace filosofía es, también, de carne y hueso y filosofa 

con la razón, la voluntad y el sentimiento, con la carne y con los huesos, con el alma y el cuerpo 

(Unamuno, 1993, p.225). 

 

Para Unamuno, el conocer es siempre una instancia al servicio del vivir4, por lo que no es 

posible separar la práctica filosófica de la encrucijada vital, ni siquiera del componente 

biológico que es su soporte. En este punto, él critica muy duramente a los definidores y 

profesionales del pensamiento, a aquellos que “solo piensan con el cerebro”, y viven -

entonces- escindidos, desconectados del cuerpo que son. Sostiene que esto es muy usual en 

las ciencias, en donde prima la “especialización diferenciada; pero la filosofía, como la 

poesía, o es obra de integración, de concientización, o no es sino filosofería, erudición 

seudofilosófica” (Unamuno, 1993, p.20). De modo que no es separable lo vital de lo teórico, 

lo biográfico de lo filosófico.  

 “Todo conocimiento tiene una finalidad” (Unamuno, 1993, p.20), es decir, una 

utilidad, y se dirige a satisfacer una necesidad o demanda cuyo origen es afectivo. De hecho, 

es la razón un instrumento, una herramienta, al servicio del instinto de conservación. Y la 

filosofía tampoco escapa a ello, pues “se refiere a nuestro destino todo, a nuestra actitud 

frente a la vida y al universo” (Unamuno, 1993, p.20). Que la curiosidad o el deseo de saber -

dice Unamuno- es el origen de la ciencia y el conocimiento, se lo ha repetido miles de veces 

desde la Metafísica de Aristóteles, mas el Génesis contrapone otro relato: el deseo de saber 

solo por curiosidad fue la causa de pecado original. Creer en el conocimiento como un fin en 

sí mismo, en la búsqueda desinteresada de la verdad, es el fruto de una razón enferma5. La 

filosofía no puede entonces sino ser un saber de necesidad, integrado a la cadena de lo útil, y 

buscado con interés vital, no para develar el en sí de las cosas por mero entretenimiento, sino 

para encontrar formas de afrontar y sostener el humano existir; de manera tal que lo ético 

predomina por sobre lo contemplativo. En palabras de Unamuno (1993): 

                                                        
4 “El conocimiento está al servicio de la necesidad de vivir, y primariamente al servicio del instinto de 
conservación personal” (Unamuno, 1993, p.29). 
5 “El hecho primordial es que la curiosidad brotó de la necesidad de conocer para vivir, y éste es el peso muerto 
y la grosera materia que en su seno la ciencia lleva; y es que aspirando a ser un conocer por conocer, conocer la 
verdad por la verdad misma, las necesidades de la vida fuerzan y tuercen a la ciencia a que se ponga el servicio 
de ellas, y los hombres, mientras creen que buscan la verdad por ella misma, buscan de hecho la vida en la 
verdad” (Unamuno, 1993, pp.28-29). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
28 

 

 

 

la filosofía responde a la necesidad de formarnos una concepción unitaria y total del mundo y de la 

vida, y como consecuencia de esa concepción, un sentimiento que engendre una actitud íntima y hasta 

una acción. Pero resulta que ese sentimiento, en vez de ser consecuencia de aquella concepción, es 

causa de ella. Nuestra filosofía, esto es, nuestro modo de comprender o de no comprender el mundo y la 

vida, brota de nuestro sentimiento respecto a la vida misma. Y ésta, como todo lo afectivo, tiene raíces 

subconscientes, inconscientes tal vez (pp.8-9). 

 

Los motivos que conducen al filosofar son -fundamentalmente- extra-filosóficos, mas ello no 

supone disociación alguna entre el sum y cogito, sino, justamente, la coincidencia y 

simultaneidad entre el filósofo y el “hombre de carne y hueso”. Pues “el filósofo filosofa para 

algo más que filosofar. Primum vivere, deinde philosophari, dice el antiguo adagio latino, y 

como el filósofo, antes que filósofo es hombre, necesita vivir para poder filosofar; y de hecho 

filosofa para vivir” (Unamuno, 1993, p.34). En efecto, la filosofía debe de constituirse como 

un saber subsidiario y secundario con respecto a la vida como realidad primaria y radical. La 

fórmula del “sum, ergo cogito” debe de interpretarse como una impronta pragmática sobre el 

conocimiento en general, y la filosofía en particular, en tanto que su foco no ha de estar en el 

estudio de las causas sino fundamentalmente en el de las finalidades6. De la refutación del 

saber desinteresado, Unamuno concluye que la filosofía es un saber del “por qué” supeditado 

al “para qué”, pues, en último término, se espera que la filosofía pueda darnos respuesta 

alguna sobre el destino futuro de la sustancia personal, que es la pregunta máxima, o al menos 

algún tipo de consuelo. Es el instinto de perpetuación, el deseo de inmortalidad, el verdadero 

punto de arranque, la base afectiva de todo conocer humano, de toda filosofía auténtica: “y 

ese punto de partida personal y afectivo de toda filosofía y de toda religión es el sentimiento 

trágico de la vida” (Unamuno, 1993, p.41).  

 

 

III. Ortega y la filosofía raciovitalista 

 

 José Ortega y Gasset se aleja de la filosofía de Unamuno en numerosos puntos, mas 

coincide enfáticamente en supeditar el conocer al vivir y, con ello, el quehacer de la filosofía 

                                                        
6 “¿Por qué quiero saber de dónde vengo y adónde voy, de dónde viene y adónde va lo que me rodea, y qué 
significa todo esto? Porque no quiero morirme del todo, y quiero saber si he de morirme o no definitivamente” 
(Unamuno, 1993, p.38). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
29 

 

 

queda directamente ligado a las demandas impuestas por el ajetreo vital. En Meditaciones del 

Quijote, Ortega (2014a) define a la filosofía como “ciencia general del amor” por cuanto 

constituye “el mayor ímpetu hacia la omnímoda conexión” (Ortega, 2014a, p.8). Su búsqueda, 

a diferencia de la perseguida por la noticia y la erudición, no se dirige a la acumulación de 

datos (adonde conducía el positivismo), sino a la teoría, que es visión sinóptica, develamiento 

de la unidad oculta tras los fenómenos, estudio de las conexiones y los ligámenes. Esta mirada 

filosófica debe de comenzar por lo que nos rodea, por lo más inmediato, aún en su nimiedad y 

minucia. De esta insistencia fenomenológica se sigue la centralidad que Ortega confiere a la 

noción de circunstancia. En este escenario, la misión de la filosofía consiste en alumbrar, con 

la luz del concepto, lo huidero y transitorio que hay en las impresiones, a fin de iluminarnos 

sobre sus formas, límites y relaciones, pues -en última instancia- el concepto es “el verdadero 

instrumento u órgano de la percepción y apresamiento de las cosas” (Ortega, 2014a, p.43). Sin 

embargo, esto no implica -en modo alguno- quitarle a la impresión su lugar de privilegio, sino 

integrarla al concepto, que nos brinda la seguridad en que se funda la cultura7. No hay 

oposición alguna: “la misión del concepto no estriba [...] en desalojar la intuición, la 

impresión real. La razón no puede, no tiene que aspirar a sustituir la vida” (Ortega, 2014a, 

p.42). Ni vitalismo ni racionalismo, sino razón vital, raciovitalismo. La razón es una “función 

vital”, tan espontánea como cualquier otro sentido (Ortega, 2014a, p.42), que sirve a la 

necesidad que la vida tiene de esclarecerse a sí misma, de transparentarse. Por lo tanto, es el 

carácter problemático de la existencia el origen de toda filosofía.  

 En ¿Qué es filosofía? (1929), Ortega (2014c) se acerca a Unamuno al distanciarse de 

Descartes. Allí se propone derribar el solipsismo cartesiano canjeando al cogito, como 

principio indubitable, por el hecho primario de “«mi vida», «nuestra vida», la de cada cual” 

(Ortega, 2014c, p.213). Su apuesta consiste en que la realidad radical, el dato primario que es 

la vida de cada uno como el hallarse de un yo en el mundo, sea el punto de partida de la 

filosofía, pues -como sostendrá en Ensimismamiento y alteración (1939)- “no vivimos para 

pensar, sino que pensamos para lograr subsistir o pervivir” (Ortega, 2006, p.543). Esto 

mismo Ortega lo explicita mejor en sus lecciones En torno a Galileo (1933), en donde somete 

a revisión -como antes Unamuno- la concepción antropológica del homo sapiens. El ser 

                                                        
7 Cultura “es lo firme frente a lo vacilante, es lo fijo frente a lo huidero, es lo claro frente a lo oscuro. Cultura no 
es la vida toda, sino solo el momento de seguridad, de firmeza, de claridad. E inventan el concepto como 
instrumento, no para sustituir la espontaneidad vital, sino para asegurarla” (Ortega y Gasset, 2014a, p.45). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
30 

 

 

humano, a diferencia del resto de los seres vivos, es “una entidad extrañísima que para ser lo 

que es necesita antes averiguarlo, necesita, quiera o no, preguntarse lo que son las cosas en su 

derredor y lo que es él en medio de las cosas” (Ortega, 2014b, p.47). En efecto, es un homo 

sapiens, no porque tenga capacidad para razonar, sino porque tiene necesidad de razonar y 

saber para solucionar así el problema de su propio ser, el drama que es su vida. El vivir 

humano es un estar en circunstancia, un ahora lleno de posibilidades, lo que implica que 

“cada hombre tiene que decidir en cada instante lo que va a hacer [y] esta decisión es 

intransferible” (Ortega, 2014b, p.49). Así es que condenado a actuar, “para decidir lo que va a 

hacer no tiene más remedio que plantearse el problema de su propio ser individual” (Ortega, 

2014b, p.49), e interrogarse por la condición humana y sus exigencias éticas, así como por los 

demás con quienes convivimos, las cosas que usamos y la naturaleza que nos rodea, etc. Pues 

“las cosas, en torno, no nos dicen por sí mismas lo que son. Tenemos que descubrirlo 

nosotros” (Ortega, 2014b, p.49), y resulta que este quehacer intelectual “no es un aditamento 

superfluo y extrínseco a su vida sino que, quiera o no, es constitutivo de ésta [en suma] vivir 

es ya encontrarse forzado a interpretar nuestra vida” (Ortega, 2014b, p.49). De manera que, si 

es la vida la que fuerza a conocer, es entonces la filosofía un saber de necesidad, de urgencia, 

y no un lujo del ocio movido por el deseo incondicionado. Es el sustrato vital, con sus 

demandas e intereses, el que conduce y dirige las indagaciones intelectuales, pues de su aporte 

se nutrirá esa condena al decidir perpetuo en que consiste la existencia. De este modo, hasta lo 

más abstracto tiene origen en la encrucijada de lo concreto.  

 

 

IV. Zambrano y la metáfora del río 

 

El proyecto filosófico de María Zambrano reúne e integra la herencia de Unamuno y 

Ortega y Gasset, que no solo han sido sus maestros sino también sus principales interlocutores 

intelectuales. Numerosos críticos (como Aranguren, Ortega Muñoz, Abellán, Savignano o 

Bundgaard) han estudiado esta doble filiación, y si bien hay muchas discrepancias de matiz en 

cuanto al modo en que Zambrano retoma y procesa el legado de sus maestros, todos coinciden 

en señalar la enorme importancia que ellos tienen en su obra, y que esto bien puede ya 

identificarse desde sus textos juveniles. Así ocurre con Hacia un saber sobre el alma, un 

artículo publicado en 1934 por Revista de Occidente, en donde la crítica especializada fecha 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
31 

 

 

el punto de partida de su proyecto intelectual, puesto que en él ya aparecen -aunque sea de 

forma embrionaria- rasgos definitorios de su filosofía, como es el caso de la razón poética, 

esbozada de manera germinal; o lo que la propia autora, muchos años después, ha 

denominado como el “núcleo inicial” de su “biografía intelectual”, a saber: la conjunción de 

filosofía, poesía y religión (Zambrano, 1987). En cuanto al legado de sus maestros, aquí queda 

cifrado lo propio de su doble filiación: no renunciar a la potencia luciferina de la razón, como 

en Ortega, que afirma la necesidad de los conceptos, pero sin que ello implique dejar al 

margen de toda cognoscibilidad a la dimensión de la intimidad, que olvidada por Ortega, es 

rescatada por Unamuno pero reservada para la religión, en función de su desconfianza hacia 

la razón teórica. En el reemplazo de una disyunción por una conjunción es que Zambrano 

funda su idea de la filosofía como un saber sobre el alma, reconduciendo esa doble filiación 

hacia una síntesis. Me detengo en este texto entonces porque es aquí que la filósofa andaluza 

define por primera vez la misión de la filosofía, y para ello recurre a la formulación de “la 

metáfora de río”, que no solo esclarece la relación entre filosofía, vida y verdad, sino que 

también nos dará la pauta de su estatuto como un saber de interés vital.   

Según esta metáfora, la vida es como el agua del río de Heráclito, fluye, es la imagen 

del “todo pasa” (πάντα ρεῖ). Mas su permanente tránsito, su irrefrenable tendencia hacia el no-

ser, implica un soporte de permanencia que la contenga, un punto de estabilidad no sujeto al 

cambio: “‘todo pasa’, corre el agua del río, pero el cauce y el río mismo permanecen [...] es 

menester que haya cauce, y el cauce de la vida, es la verdad” (Zambrano, 2005, p.14). La 

verdad es lo único que el tiempo no arrastra, gracias a ella, el “todo pasa” de Heráclito puede 

transformarse en el “todo se pasa” de santa Teresa de Ávila, que es la promesa ofrecida a la 

vida encauzada en la verdad: pervivir a través suyo. La verdad es a la vida lo que el cauce al 

río; sin cauce, no habría río, sino pantano, agua estancada. Su función existencial es suturar la 

angustia que produce el sabernos finitos y atados a la caducidad del tiempo, esclavos de la 

fugacidad de la materia. A través suyo, la vida derramada, puede ser recogida y conducida, 

alimentada y elevada por sobre las faenas del tiempo.  

 

Agarrándonos a la verdad, a la verdad nuestra, asociándonos a su descubrimiento por haberla acogido 

en nuestro interior, por haber conformado nuestra vida a ella, arraigándola en nuestro ser, sentimos que 

nuestro tiempo no pasa, que no pasa, al menos, en balde. Algo de su pasar queda, como en el fluir del 

agua en el río, que pasa y queda (Zambrano, 2005, p.14). 

 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
32 

 

 

Esta potencia conversora de la verdad es, justamente, lo que la cultura moderna ha perdido a 

raíz del progresivo distanciamiento interpuesto entre el pensar y el vivir, mas si nos 

remontamos a la antigüedad, encontramos a figuras como Crátilo o Diógenes, en quienes no 

hay discontinuidad entre cómo se piensa y cómo se vive; por el contrario, ellos ocupan el 

extremo opuesto al de los profesionales del pensamiento que -como decía Unamuno- “solo 

piensan con el cerebro”.  

“La verdad es el alimento de la vida” (Zambrano, 2005, p.14), ella confiere al 

existente un horizonte dentro del cual situarse a sí mismo, pues “el camino ordena el paisaje y 

permite moverse hacia una dirección” (Zambrano, 2005, p.15). La verdad viene a colmar esa 

sed de transparencia que es necesaria para vivir, volviéndose potencia iluminante, luciferiana 

-como pretendiera Ortega- sobre la dimensión de la intimidad, los sentimientos y las pasiones 

-como anhelara Unamuno-, dotándolas de inteligibilidad, volviéndose, en suma, guía, pues la 

filosofía, para Zambrano, debe de retomar lo que fuera en sus comienzos: un saber de 

experiencia, in-formador de la vida, de orientación y consuelo.  

La aprehensión de la verdad para su posterior acogimiento en la interioridad del alma 

requiere un esfuerzo conjunto de la razón y la pasión, dos potencias que la tradición 

frecuentemente ha contrapuesto y enfrentado, y que para la filósofa veleña, en cambio, es solo 

en la comunión sinérgica de ambas (antecedente de la razón poética), que podrán ellas 

prestarse auxilio mutuo para dar con la buscada, con la verdad aclaradora, alimento y cauce 

de la vida8. Solo en la reunión del ímpetu intuitivo de la pasión y del metódico avance de la 

razón, será factible la empresa de la filosofía, llamada a conciliar el saber escindido por la 

modernidad y el idealismo, reuniendo filosofía, poesía y religión, los tres saberes originarios 

que, luego de siglos de enfrentamientos, volverán a reconciliarse. En este sentido Hacia un 

saber sobre el alma es un texto fundacional, ya que cifra y nuclea todo el derrotero posterior 

del proyecto zambraniano, atravesado por la formulación y puesta en ejercicio de la 

racionalidad poética, que es el dispositivo metodológico necesario para dar cumplimiento a la 

gestación de un saber arrimado a la vida, a su urgencia, y de una vida amparada en la verdad. 

Esto implica un llamado de descenso, un abandono del sistematismo y la abstracción propia 

                                                        
8 “La pasión sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y ágil para evadirse de sus zarpas. La sola razón no 
acierta a sorprender la caza. Pero pasión y razón unidas, la razón disparándose con ímpetu apasionado para 
frenar en el punto justo, puede recoger sin menoscabo a la verdad desnuda” (Zambrano, 2005, pp.13-14). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
33 

 

 

del racionalismo hasta alcanzar un saber medial, que surja motivado por las demandas vitales, 

próximo al “hombre común y corriente”, y no estrictamente reservado para el especialista.  

La relación que Zambrano establece -de acuerdo con la metáfora del río- entre verdad 

y vida, implica un tercer elemento mediador entre ambos: la filosofía. Su misión es 

descubrirnos la verdad, cauce por el que habrá de transcurrir el río que es el vivir. Cuando la 

filosofía es fiel a sí misma, se vuelve “camino de vida” como lo pretendiera Pitágoras, camino 

de salvación, es método (μέθοδος) que alimenta a la vida con verdad, de donde brota su 

capacidad de conversión y conducción. Por este motivo, no puede nunca tratarse de un saber 

desinteresado, y si ello ocurre, es porque el conocimiento ha quebrado el lazo originario que 

lo mantenía unido con la matriz vital, se ha desligado de la placenta que lo origina y 

fundamenta. La filosofía es la promesa de una vida encauzada, es el saber que acerca y lleva 

el vivir hacia la verdad transformadora, para que dejándose guiar por ella, lo temporal de 

nuestra situación se recubra y eleve con lo atemporal de la verdad, que permanece.  

 

 

V. Conclusión 

 

Me contento con haber trazado un gesto, o por lo menos su ademán: el de arrimar una 

tradición minorizada dentro de la escena filosófica europea, como lo es la española, a modo 

de herramienta para seguir pensando en torno al estatuto de la filosofía, a su utilidad e interés. 

Considero que revisar la imagen clásica del filosofar, aquella que la presenta como una 

actividad inmotivada, nos lleva a repensar el lugar, en un sentido hasta territorial, de la 

filosofía en la vida individual, privada y cotidiana, pero también en un plano social, 

educativo, político, cultural, etc., y de algún modo, esta directiva coincide con las tendencias 

del presente, en donde somos testigos de los desbordes de la filosofía, que busca 

continuamente salirse del aula, de la biblioteca, del libro, del congreso, para conquistar 

nuevos lugares y territorios. Veo ahí ponerse en juego una manera de asumir a la actividad 

filosófica como continuación de la vital, de las demandas y solicitudes que el existir humano 

eleva al campo del saber, hambriento de claridad, teoría, conceptos y verdades que iluminen y 

orienten este transcurrir nuestro. Zambrano admiraba muy especialmente la figura de Séneca 

por encontrar en él la imagen de un “curandero de la filosofía”, una postal en donde el saber 

se ofrece como amparo y consuelo capaz de alumbrar los tragos amargos de la existencia, la 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
34 

 

 

incierta situación de ser en el mundo, la desorientación y la orfandad, rincones que acaso han 

quedado alejados de la filosofía académica y que han terminado, muchas veces, siendo 

recuperados por la literatura, la música, la pintura o saberes difusos, y que piden a la filosofía 

un hacerse cargo en comunión con todos ellos, para no dejar al existente solo, desamparado. 

Así, decir que la filosofía es un saber interesado implica asumirla como un espacio de 

retroalimentación para nuestras prácticas éticas, políticas y pedagógicas, porque las preguntas 

que de verdad nos mueven son las que nacen de nuestras vivencias y desconciertos.  

Veo en Unamuno, Ortega y Zambrano una “punta de la que tirar” para formular 

modelos teóricos que nos permitan mantener cerca a la filosofía, pues -como diría el profesor 

salamantino- quienes creen que buscan la verdad por ella misma, o la filosofía por la filosofía, 

lo que de hecho buscan, es la vida en la verdad, la vida en la filosofía.  

 

Referencias bibliográficas: 

Abellán, J. L. (2006). María Zambrano: una pensadora de nuestro tiempo. Barcelona: 

Anthropos.  

Aranguren, J. L. & Ortega Muñoz, J. F. (1982). María Zambrano o la metafísica recuperada. 

Málaga: Universidad de Málaga. 

Aristóteles (2014). Metafísica. En Aristóteles I. Madrid: Gredos. 

Bundgaard, A. (2000). Más allá de la filosofía. Sobre el pensamiento filosófico-místico de 

María Zambrano. Madrid: Trotta. 

Ortega y Gasset, J. (2006) Ensimismamiento y alteración. En Obras completas V. Madrid: 

Taurus. 

Ortega y Gasset, J. (2014a) Meditaciones del Quijote. En Ortega y Gasset I. Madrid. Gredos. 

Ortega y Gasset, J. (2014b) En torno a Galileo. En Ortega y Gasset II. Madrid: Gredos. 

Ortega y Gasset, J. (2014c) ¿Qué es filosofía?. En Ortega y Gasset I. Madrid: Gredos. 

Ortega Muñoz, J. F. (1994). Introducción al pensamiento de María Zambrano. México DF: 

FCE. 

Savignano, A. (2005). María Zambrano: la razón poética. Granada: Editorial Comares. 

Unamuno, M. (1993). Del sentimiento trágico de la vida. Madrid: Planeta-Agostini. 

Zambrano, M. (2005). Hacia un saber sobre el alma. En Hacia un saber sobre el alma. 

Buenos Aires: Losada. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 24/35.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 
 

 
35 

 

 

Zambrano, M. (1987). Para entender la obra de María Zambrano (M-317). Manuscrito 

inédito.  

 


