
 

La vida narrada: el arraigo de los 

campos verdes a la extensa pampa 
 

Andrea Fuanna* 

Buenos Aires, Argentina 

 

Si la vida tiene que ver con una narración como sostiene el filósofo francés 

Paul Ricoeur en su texto La vida: Un relato en busca de un narrador, es muy singular 

el modo como aún siguen narrando sus vidas los hombres y mujeres que 

constituyen la diáspora irlandesa en nuestro país, así lo atestiguan la reciente  

entronización de la  virgen Nuestra Señora de Knock en La Iglesia Catedral de 

Venado Tuerto en este 2024 o el irlandés Charlie O'Brien que recorre el país 

buscando canciones originales, recuperadas de los inmigrantes del siglo XIX en 

Argentina, también las festividades comunitarias, las conmemoraciones, entre 

muchas otras cosas,. Diversos acontecimientos han tenido y siguen teniendo 

lugar en cada lugar donde se ha establecido la comunidad irlandesa en nuestro 

país, especialmente en la provincia de Buenos Aires, desde hace ya varias 

décadas. La interacción entre la vida vivida y su posterior construcción narrativa 

constituye el proceso mediante el cual los hechos se transforman en historia. Es 

precisamente esta convergencia entre vida vivida y vida narrada la que permite 

edificar una trama que dota de significado a los acontecimientos y los incorpora 

al tejido histórico y cultural de la comunidad, generando una identidad colectiva 

que trasciende lo meramente anecdótico. 

Por medio de la conservación de las costumbres, la veneración de los sitios 

sagrados y preservando los cuentos y leyendas con sus héroes míticos, los 

irlandeses evocaron y evocan su pasado para reescribir su presente, dando 

sentido a su existencia como nación. En esa relación de los migrantes con nuestro 

país, “vínculos históricos personales más fuertes y duraderos entre Irlanda y la 

Argentina: un vínculo que se extiende desde mediados de la década de 1880 hasta 

el fin de la Guerra de Independencia Irlandesa” (Keogh, 2016, p.69), es que se 

narra otra nueva historia, esa que se constituye en el arraigo a estas otras tierras 

de acogida. El presente escrito, propone una reflexión filosófica sobre las diversas 

y complejas narrativas que surgieron a raíz de la presencia de la diáspora 

irlandesa en nuestro territorio. Este análisis buscará explorar las formas en que 

dichas narrativas han contribuido a la construcción de significados culturales, 

históricos y sociales, así como a la configuración de identidades en constante 

transformación. 

 

                                                             
* Mail: andreafuanna@gmail.com 

SUPLEMENTO Ideas, V, 15 (2024), pp. 1-8 

© Universidad del Salvador. Escuela de Lenguas Modernas. ISSN 2796-7417 

mailto:andreafuanna@gmail.com


2 Estudios Irlandeses 

 

MIGRANDO AL SUR DEL MUNDO 

Siguiendo el planteamiento de la investigadora Elisa Gabriela Palermo en su 

estudio "Procesos de identificación étnica y clasista entre un grupo de argentino-

irlandeses de Buenos Aires" (2010), se destaca que “Los primeros apellidos 

irlandeses que se pueden rastrear en el Río de la Plata se encuentran entre los 

miembros de la administración colonial, especialmente, soldados y clérigos 

dedicados a la evangelización de indígenas; y, más tarde, entre los soldados 

llegados con las invasiones inglesas.” (6). Sigue planteando que para 1815 ya 

existe una colonia irlandesa en la ciudad de Buenos aires, que fue muy pequeña 

pues pocos fueron los irlandeses que llegaron al país para esa época. Es a partir 

de 1840 que comienzan a llegar en mayores oleadas los irlandeses que escapaban 

del hambre “década que –como consecuencia del hambre en Irlanda– marcó el 

comienzo de un flujo más organizado y constante de inmigrantes provenientes 

de la verde Erin hacia Buenos Aires.” (6).  La inmigración hacia nuestro país, 

incluida la de origen irlandés, estuvo generalmente marcada por sentimientos 

profundos de desarraigo y melancolía, pero también de esperanza, impulsados 

por la posibilidad de establecerse de manera definitiva en estas tierras. Argentina 

se presentaba como un espacio fértil para el arraigo, donde los migrantes podían 

aspirar a construir una nueva vida y dejar atrás las dificultades que los motivaron 

a emigrar. Este fenómeno migratorio no solo transformó a las personas en su 

adaptación, sino que también contribuyó al enriquecimiento cultural y social de 

la nación, generando una identidad plural y diversa. “La mayoría de los 

irlandeses provenía de los condados de Wexford, Longford y Westmeath y, en 

general, la relación más o menos casual del futuro migrante con el núcleo de 

irlandeses residentes fue uno de los factores determinantes en la decisión de 

trasladarse al Río de la Plata (Korol y Sábato, 1981)” (Palermo, 2010, p.6) 

Continuando con el análisis del texto de Elisa Gabriela Palermo, la 

investigadora realiza un recorrido detallado por los diversos asentamientos de la 

diáspora irlandesa en nuestro país. A través de la recopilación de relatos orales, 

Palermo construye un marco interpretativo que permite comprender la 

percepción que los descendientes de inmigrantes irlandeses tienen sobre el 

proceso migratorio de sus antepasados. Estos testimonios no solo revelan las 

vivencias individuales y colectivas asociadas a la inmigración, sino que también 

reflejan cómo se articulan los valores, las memorias y las identidades en el relato 

histórico y cultural de esta comunidad en Argentina. 
En la mayoría de las referencias hechas a este tema por mis informantes, muchos hablan de la 

Gran Hambruna como el supuesto factor que llevó a sus abuelos a emigrar, pero no descartan otros   

como la religión y la libertad. JS, hijo de padre irlandés llegado en 1948 en misión educativa, 

planteaba que vinieron “de Irlanda a la Argentina porque éste era un país católico, en cambio Estados 

Unidos, por ejemplo, no es católico” (resaltado mío). Del mismo modo, AS, nieta de irlandeses 

llegados a la Argentina en 1868, comentaba que sus abuelos vinieron corridos por   la Gran 

Hambruna “y porque a los irlandeses no nos gusta que nos dominen, nos gusta mucho la libertad y la opción 

era emigrar o quedarse bajo la dominación inglesa” (resaltado mío). En   otras ocasiones, además de la 

ventaja de la religión católica y la libertad, se habla de que la Argentina era “un país adonde se podía 



  SUPLEMENTO Ideas, V, 15 (2024) 3 

 

estar bien”, haciendo referencia a las posibilidades de crecer económicamente, de “tener” o “ser 

dueños” de la tierra y poder explotarla para sí mismos, como decía DM” (Palermo,  2010, p. 7) 

Los relatos que se van sucediendo en el texto de Palermo, se narran desde el 

presente y muestran a la Argentina como un país de acogida sumamente 

positivo, en estas tierras existían posibilidades reales de superar o revertir las 

condiciones de pobreza con las que venían. Migrar hacia Argentina significaba 

dejar atrás la falta de libertad impuesta por el yugo inglés y las penurias 

derivadas del hambre, situaciones que marcaron profundamente a la población 

irlandesa. Este viaje no solo fue una búsqueda de mejores condiciones de vida, 

sino también un acto de resistencia frente a las adversidades políticas y 

económicas de su tierra natal. Argentina ofrecía una oportunidad para 

reconstruir sus vidas en un entorno que, aunque nuevo y desafiante, les permitía 

aspirar a un futuro más digno y próspero. 

La inmigración irlandesa se incorpora rápidamente a la vida rural, en el país 

se abría por esos tiempos un reciente mercado que se proyectaba como de rápida 

expansión, la cría y la comercialización del ganado ovino, “La mano de obra 

existente –los gauchos–, estaba especializada en las ocupaciones vinculadas al 

ganado vacuno, el desarrollo ovino requirió cada vez más pastores, puesteros y 

peones, y fue dentro de esta nueva estructura donde se incorporaron los 

irlandeses" (Palermo, 2010, p.8) 

En sus inicios, la vida social de los irlandeses en las nuevas tierras fue muy 

cerrada. Se comunicaban únicamente en inglés y, gracias a las gestiones de los 

sacerdotes irlandeses, los matrimonios entre compatriotas eran habituales. Las 

tradiciones se conservaron con gran fuerza, especialmente en espacios como 

clubes deportivos, sociales y centros culturales. Además, se mantuvieron pilares 

esenciales como la educación, el idioma, las creencias religiosas y ciertas 

costumbres asociadas. Todo esto contribuyó a la creación de un nuevo espacio de 

pertenencia, “marcada por la edificación de límites y fronteras sociales que fueron 

definiendo y redefiniendo la identidad del grupo a lo largo del tiempo” (Palermo, 

2010, p.10), mientras se forjaban relaciones en estas tierras que les eran aún 

desconocidas 

 

NOMBRAR EL NUEVO HOGAR 

Afirma Sergio Kiernan, que “Irlanda es una nación elocuente. Siempre fue 

una tierra de escritores notables, un repositorio de libros y un tesoro de literatura 

oral en el que la palabra es un don y una herencia” en su escrito Una Nación de 

Palabras, publicado en la contratapa del suplemento Radar Libros del diario Página 

12 en 2016, los inmigrantes irlandeses en la Argentina no fueron una excepción, 

también aquí, contaron historias, escribieron relatos para mantener la memoria.    

Uno de los modos a través de los cuales se manifestó el proceso de 

asentamiento en estas tierras fue la publicación del periódico The Southern Cross, 

que comenzó a circular en Argentina el 16 de enero de 1875 y que aún lo sigue 

haciendo, aunque ahora de manera digital. Fundado por Monseñor Patricio 



4 Estudios Irlandeses 

 

Dillon, este periódico, en su formato inicial de publicación semanal, se consolidó 

como el principal medio de difusión de la cultura y las actividades de la 

comunidad irlandesa en el país, particularmente en la Ciudad de Buenos Aires y 

en la provincia de Buenos Aires, donde se asentaron en mayor número los 

inmigrantes irlandeses. Según Cruset en su texto del 2019 Política y migración: los 

irlandeses en Argentina durante los siglos XVIII y XIX "En sus páginas se plasmarán 

las ideas y puntos de vista sobre acontecimientos locales o en la Madre Patria y, 

en ambos casos, con un genuino sentimiento de apego patriótico" (p. 35).1 

Asimismo, los inmigrantes dieron a conocer su nueva vida en Argentina 

mediante cartas que se intercambiaron a lo largo de los años con aquellos que 

permanecieron en su lugar de origen, o a través de narraciones ficcionales, como 

lo hizo el escritor irlandés originario del condado de Offaly, William Bulfin. Tras 

arribar a la Argentina y con poco más de veinte años, Bulfin obtuvo empleo en el 

campo, “en la estancia de Ranchos, en Carmen de Areco” (Keogh, 2016, p.71) Fue 

allí donde conoció al gaucho argentino, figura emblemática de las pampas y en 

el contexto de una sociedad migrante tan jerárquica y estratificada como la 

irlandesa, Bulfin adoptó al gaucho como un modelo identitario. En las vastas 

llanuras pampeanas, Bulfin prefería la compañía de los gauchos y de sus 

compatriotas irlandeses, lo que le permitió escuchar innumerables relatos y 

vivencias que posteriormente incorporó en sus cuentos, los cuales fueron 

publicados en el periódico The Southern Cross y en diversas publicaciones de 

Irlanda y Estados Unidos. Su obra Tales of the Pampas, fue publicada por primera 

vez en 1907 y reeditada en 1997 traducida al español por Alejandro Patricio 

Clancy.  

A través de sus relatos, Bulfin retrata cómo los inmigrantes irlandeses 

intentaban adaptarse a los vastos territorios de la pampa argentina, sin que, en 

ese proceso de integración, se viera comprometida su moral irlandesa ni sus 

tradiciones. Al mismo tiempo, su obra refleja cómo, a pesar de la adaptación al 

nuevo entorno, el nacionalismo irlandés y la lucha por la independencia se 

mantenían vivos y se fortalecían en su comunidad. La literatura se convirtió para 

Bulfin en su gran herramienta para narrar sus experiencias en tierras argentinas, 

lo cual le hizo ganar una gran reputación en las páginas The Southern Cross donde 

escribía sus semblanzas bajo el seudónimo Che Buono. 

El filósofo francés Paul Ricoeur en su texto del 2006 La vida: Un relato en busca 

de un narrador, sostiene que la vida está intrínsecamente relacionada con la 

narración y si las acciones que se suceden a lo largo de la vida se pueden narrar 

esto se debe a que la vida ya está estructurada mediante signos, reglas y normas 

“mediatizada simbólicamente” (Ricoeur, 2006, p.18). Narrar o contar historias 

ayudan a comprender la vida y la vida se completa en la ficción, en la narración 

de esa vida, pues la vida narrada permite trascender a la mera vida biológica 

                                                             
1 Se trabajó este tema en un texto anterior recientemente publicado Fuanna A. (2023). Migrando con la 

palabra como don y herencia. SUPLEMENTO Ideas, volumen13 (número 13). 

https://p3.usal.edu.ar/index.php/ideassup/issue/view/521 



  SUPLEMENTO Ideas, V, 15 (2024) 5 

 

contribuyendo para que se transforme en una vida humana. Sostiene Ricoeur que 

“Seguir un relato es actualizar de nuevo el acto configurador que le dio forma” 

(Ricoeur, 2006, p.16), es en el acto de lectura en donde acaba la obra, pues este 

acto “lo transforma en una guía de lectura, con sus zonas de indeterminación, su 

riqueza latente de interpretación y su poder de ser reinterpretado de manera 

siempre nueva en contextos históricos siempre nuevos” (Ricoeur, 2006, p.16). Así, 

el lector puede afirmar que las historias narradas también se “viven 

imaginariamente” (Ricoeur, 2006, p.17).   

Como se señaló anteriormente el irlandés William Bulfin con sus relatos de la 

pampa argentina facilitó esto, que el lector se adentrara en estas nuevas tierras 

desde el lugar de la ficción transformando así la experiencia de vida en un espacio 

renovado. Ricoeur argumenta que toda vida está constituida por acción, 

compuesta por innumerables sucesos que ocurren en cada instante de nuestra 

existencia. En este contexto, la trama de la vida se define como "acción y 

sufrimiento" (Ricoeur, 2006, p. 17), una estructura que el relato intenta imitar al 

narrar la experiencia humana. 

Por esta razón, los irlandeses crearon un “capital espectacular que sostuvo al 

país y a su gente a través de horrores, humillaciones, masacres y un exilio que 

pocos pueblos han tenido que soportar. Se puede afirmar, sin exagerar, que los 

irlandeses ‘hablaron su identidad’” (Kiernan, 2016). Bulfin así lo hizo con sus 

textos, fomentó en los irlandeses la necesidad de crear una comunidad fuerte y 

cerrada que los resguardara de los peligros externos y mantuviera vigentes los 

lazos con su tierra de origen. 

La particularidad de estos grupos inmigratorios es que poseían un fuerte 

sentido comunitario, la cuestión de la identidad se tornaba confusa, pues los 

irlandeses para la mayoría de la población nativa eran ingleses debido a su 

acento, como marca Keogh en su libro, pero la mayoría conservaba en su inglés, 

su acento y estilo marcadamente irlandés,  “las comunidades católicas irlandesas 

del campo, las fiestas religiosas en especial el día de San Patricio, acentuaban el 

costado irlandés de su identidad al punto de excluirse cualquier tinte inglés” 

(Keogh, 2016, p.14). 

 

LA LENGUA QUE RESGUARDA Y PERMITE RENOMBRAR 

La lengua constituye un sistema de signos que una comunidad utiliza para 

comunicarse, tanto de manera oral como escrita. Su adquisición inicial se da en 

el entorno familiar, dentro del espacio compartido y en el contexto particular en 

el que nacemos, lo que facilita una comunicación natural y espontánea. 

Para que una lengua se mantenga viva, es imprescindible su uso constante. A 

través de este uso cotidiano, la lengua no solo se conserva, sino que también se 

enriquece y perfecciona con el tiempo, en interacción con el contexto social. La 

lengua no solo permite la movilidad en el espacio, sino que facilita la ampliación 

de este, dotándolo de nuevos significados. Al hacerlo, contribuye a la creación de 



6 Estudios Irlandeses 

 

hábitos, formas de pensamiento, conductas y características que se consolidan en 

nuestra convivencia diaria. 

Este elemento distintivo, fundamental para la preservación de la identidad 

nacional, desempeña un papel crucial en la cohesión cultural, incluso en 

contextos en los que ha estado restringido o suprimido. La lengua materna, en 

particular, suele ser uno de los primeros objetivos de sustitución tras una 

invasión, debido a que no solo facilita la comunicación, sino que también 

constituye la cosmovisión integral de una comunidad a lo largo de su historia. 

La lengua, ese elemento distintivo que nos permite diferenciarnos y que, en 

el caso de la diáspora irlandesa, jugó un papel crucial en la preservación de la 

identidad nacional, incluso cuando estaba prohibido manifestarla abiertamente. 

La lengua materna no solo es un medio de comunicación, sino que constituye una 

cosmogonía completa para un pueblo. Es por ello por lo que, tras una invasión, 

suele ser el primer elemento que se intenta sustituir, pues su pérdida implica el 

desarraigo cultural y la fragmentación de la memoria colectiva. 

En el caso de la diáspora irlandesa, la lengua se convirtió en un símbolo de 

resistencia y nostalgia. El irlandés gaélico, aunque relegado a fragmentos 

balbuceados, siguió habitando en la memoria de quienes se atrevieron a 

pronunciarlo. Como señala Sergio Kiernan, “los irlandeses tejieron un muro de 

palabras para seguir siendo irlandeses, con palabras contadas, palabras recitadas, 

palabras recordadas,” demostrando cómo el lenguaje puede ser un refugio de 

identidad frente a la adversidad. 

 

A MODO DE CONCLUSIÓN 

El presente escrito constituye una continuación de una reflexión iniciada poco 

más de un año atrás, tras una visita a la extraordinaria isla esmeralda. A partir de 

ese viaje, comencé a preguntarme, al igual que en el hermoso poema de Borges, 

"¿Qué es Irlanda?" que forma parte de su obra Atlas (1984), allí Borges reflexiona 

sobre la historia, la memoria, los mitos y la identidad irlandesa desde su 

perspectiva.  En dicho poema, el autor presenta una Irlanda histórica, 

inalcanzable para él en su totalidad sensorial debido a su ceguera. Mi “ceguera” 

en aquel momento fue, en cambio, el desconocimiento profundo de su cultura y 

su historia. Aquella visita se convirtió en una fuerza motriz, un impulso hacia un 

rumbo de exploración y estudio de Irlanda, la histórica y sobre todo la diáspora 

asentada en nuestro país.  Escapando del hambre y de la explotación inglesa la 

oleada irlandesa en nuestro país, aunque no fue numerosa como la española o la 

italiana, se constituyó en uno de los grupos migrantes que dejaron fuertes huellas 

en nuestras tierras, aun siguen resonando las celebraciones, los relatos y la 

música, una rica herencia cultural arraigada en la profundidad de estas tierras.  

La memoria de aquellos hombres que se vincularon fuertemente con nuestro 

país, aunque añorando las verdes tierras dejadas atrás, sigue vigente, The 

Southern Cross así lo atestigua que desde 1875, como símbolo del legado de la 

diáspora irlandesa en Argentina, de su capacidad para adaptarse y evolucionar, 



  SUPLEMENTO Ideas, V, 15 (2024) 7 

 

sin perder su esencia, sigue publicándose en nuestro país y sigue desempeñando 

su función de informar. Continua vigente la memoria cuando seguimos 

investigando sobre William Bulfin y los distintos irlandeses que generaron 

cultura en nuestro país.  

Nuevas miradas en los estudios irlandeses nos reúne hoy, junto a otros que, 

como yo, buscan comprender el país desde nuevas perspectivas en los estudios 

irlandeses. Quizá mi contribución represente una de esas miradas renovadas.  

Permítaseme finalizar con las palabras que Borges, de algún modo, sembró 

en mi pensamiento: “Para mí, Irlanda es un país de gente esencialmente buena, 

naturalmente cristiana, arrebatada por la curiosa pasión de ser incesantemente 

irlandeses.” 

Si bien podría considerarse una perspectiva inicial o ingenua para el estudio 

de un pueblo en particular, resulta innegable que esta mirada tiene un carácter 

profundamente movilizador para emprender o continuar la investigación y su 

profundización. Irlanda ha sido, desde siempre, un símbolo de tradición y 

resistencia. Sus relatos, la obra de sus grandes escritores y su música dan 

testimonio de esta esencia. Quizás sea esta pasión por la identidad irlandesa el 

motor que impulsa a nuevas perspectivas y enfoques en su análisis. 

Andrea Fuanna 
  



8 Estudios Irlandeses 

 

REFERENCIAS 

Cruset, M. E. (2019). Política y migración: los irlandeses en Argentina durante los 

siglos XVIII y XIX. Irish Migration Studies in Latin America, 9(1), 27-37. 

Keogh, D. (2016). La independencia de Irlanda: la conexión argentina (1ra ed.). CABA: 

Universidad del Salvador. 

Kiernan Sergio. “Una Nación de palabras” Página 12. Bs As 17 de abril de 2016. 

Suplemento Radar Libros. 

https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/libros/10-5829-2016-

04-17.html 

Palermo, E. G. (2010). Procesos de identificación étnica y clasista entre un grupo 

de argentino-irlandeses de Buenos Aires. Cuadernos del Instituto de 

Desarrollo Económico y Social N°18, (ISSN 1668-1053). 

Ricoeur, P. (2006). La vida: Un relato en busca de un narrador. Ágora, 25(2), 9-22. 
 

 

 

 

 


