
 

«Serán los terrores del mundo». Pensar 

la tiranía entre Platón y Shakespeare 
 

Liliana Demirdjan* 

Universidad de Buenos Aires 

Argentina 

 

Valeria Rodriguez Van Dam* 

Universidad de Buenos Aires 

Argentina 

 

Resumen 

El presente ensayo de reflexión se propone explorar la tiranía y  su impacto en el 

poder, la justicia y la desintegración social, a través de un diálogo entre la filosofía 

clásica y la tragedia Shakespeariana. A partir del Gorgias y La República de Platón 

se examina la figura del tirano como representación arquetípica del poder injusto 

y, a la luz de la obra El Rey Lear de Shakespeare, se consideran las formas en que 

el ejercicio arbitrario del poder conduce a la corrupción, la locura y la destrucción 

del orden político y humano y sumerge a la sociedad en la violencia y el caos. El 

texto Shakesperiano parece albergar una respuesta a la advertencia platónica: la 

tiranía,  sostenida  por  la  adulación  y  desligada  de  la  responsabilidad moral, 

conduce inevitablemente a la catástrofe del reino. 

                                                      
* Doctora en Ciencias Sociales (Universidad de Buenos Aires). Magíster en Sociología (Universidad 
Autónoma de Barcelona). Diploma de Estudios Avanzados en Sociología (Universidad Autónoma de 
Barcelona). Diploma de Estudios Superiores Especializados en Sociología (Universidad Autónoma de 
Barcelona). Especialista en Educación en Ambiente para el Desarrollo Sustentable (Universidad Nacional 
del Comahue). Licenciada en Ciencia Política especializada en Opinión Pública y Análisis Político 
(Universidad de Buenos Aires). Licenciada en Sociología y Profesora de Enseñanza Secundaria, Normal y 
Especial en Sociología (Universidad de Buenos Aires). Profesora en la Universidad de Buenos Aires y en 
la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Correo electrónico: lilidemir@yahoo.com.ar 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3686-5973 
* Profesora nacional de inglés y profesora especialista en Estudios Shakesperianos por el Instituto Superior 
del Profesorado «Dr. Joaquín V. González». Licenciada en Educación con Orientación en Lenguas 
Extranjeras (inglés) por la Universidad Nacional de Quilmes. Profesora titular de Literatura Medieval 
Inglesa y Estudios Shakesperianos en el Instituto Superior del Profesorado «Dr. Joaquín V. González” y en 
el Instituto Superior del Profesorado del CONSUDEC «Septimio Walsh». Profesora Adjunta Regular en 
la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires (cátedra Salceek) y examinadora y 
team leader para la Universidad de Cambridge por el Buenos Aires Open Centre. Coordinadora del grupo 
de estudio permanente de la obra shakesperiana «The Shakespeare Study Group». Miembro del Proyecto 
UbaCyT «Aportes de la teoría política y social para el estudio de los procesos democráticos y los gobiernos 
del nuevo ciclo abierto en América Latina» (director: Atilio Borón; codirectora: Liliana Demirdjan). 
Investigadora de textos literarios en inglés antiguo y sus traducciones. Correo electrónico: 
shakespearestudiesargentina@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0009-0009-5741-0258 
Ideas, XI, 11 (2025), pp. 1-13 
© Universidad del Salvador.  Escuela de Lenguas Modernas.  Instituto de Investigación en Lenguas 
Modernas. ISSN 2469-0899 



2 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

Palabras Clave: tiranía, poder, desintegración, Platón, Shakespeare 

 

Abstract 

This  reflective  essay  explores  tyranny  and  its  impact  on  power,  justice,  and  social 

disintegration  through  a  dialogue  between  classical  philosophy  and  Shakespearean 

tragedy. Drawing  on Platoʹs Gorgias  and Republic,  it  offers  an  examination  of  the 

figure  of  the  tyrant  as  archetypal  representation  of unjust power  and,  in  the  light  of 

Shakespeare’s King Lear, a consideration of the ways in which the arbitrary exercise of 

power leads to corruption, madness, and the destruction of the political and human order, 

plunging society into violence and chaos. The Shakespearean text seems to host an answer 

to  Platoʹs  warning:  tyranny,  sustained  by  flattery  and  detached  from  moral 

responsibility, inevitably leads to the catastrophe of the kingdom. 

Keywords: tyranny, power, disintegration, Plato, Shakespeare 

 

Fecha de recepción: 13/10/25. Fecha de aceptación: 21/11/25. 

 

PARTE I. La tiranía en la filosofía clásica 

I. La  cuestión  de  la  tiranía  en  la  obra  de  Platón:  entre  la República 

y  el Gorgias 

En el Gorgias, poder, retórica e injusticia se encarnan en la figura del tirano. 

En esa trilogía Platón expresa, tal como lo hace también en República, la crítica al 

ejercicio del poder político cuando este se ejerce al margen de la justicia. Gorgias 

es  un  diálogo  profundamente  polémico.  En  él,  Sócrates  discute  con  distintos 

interlocutores,  entre  los más  relevantes Gorgias, Polo y Calicles. La discusión 

aborda  la  naturaleza  de  la  retórica,  el  poder  y  la  vida  virtuosa.  Cuando  se 

desarrolla la discusión con Polo y, más aún, cuando tiene lugar la que sostiene 

con Calicles,  se presenta  la  figura del  tirano  como  expresión  acabada de una 

concepción corrupta y peligrosa del poder. Esta visión se funda en el ejercicio del 

poder político  inherentemente  vinculado  a  la  transgresión de  la  justicia:  este 

poder es injusto porque no atiende al beneficio de los gobernados. Y se observa 

corrupto cuando el tirano da rienda suelta a sus deseos desenfrenados. El tirano 

es esclavo de sus pasiones. 

A  partir  de  la  figura  del  tirano  el  ateniense  logra  construir  una  crítica 

profunda a la visión sofística de  la política. La propuesta platónica consiste en 

trazar el camino para alcanzar un modelo que postula exactamente lo contrario. 

La  aproximación  a  un  modelo  opuesto  sería  solo  posible  si  se  resuelve  el 

abandono de  la  sofística y  se apuesta de manera  rotunda a  iniciar un camino 

complejo y sinuoso. Este es el camino de  la paideia, que propone un  recorrido 

arduo  pero  capaz  de  elevar  a  quien  tenga  las  condiciones  y  la  voluntad  de 

transitarlo hacia el mundo inteligible. Es en ese plano eidético donde habitan las 

ideas verdaderas, entre ellas una  fundamental:  la  justicia. La oposición resulta 

tajante: el gobierno de un rey filósofo o de un tirano. A uno y otro extremo en el 

modo de ejercer el poder le corresponden en la obra de Platón, por una parte, la 



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 3 

metáfora de la luz y la rectitud, y por otra, la de la oscuridad y la degradación. 

En ambos diálogos, Platón se enfrenta a la visión sofística de la política y plantea 

una opción alternativa. Se trata de una opción fundada en la ética en la que se 

apuesta  a  la perfección,  a  la dirección política  encarnada por  hombres  cuyas 

virtudes aniden en la justicia y la sabiduría (sophia). 

 

II. La figura del tirano en el Gorgias 

En  este diálogo,  la  figura del  tirano  emerge  como un  arquetipo de poder 

absoluto, inclinado a ejercer el poder sin ningún tipo de límite fijado por la ley ni 

por la ética. La contienda que lleva adelante Sócrates en su discusión con Polo 

(466b  y  subsiguientes)  introduce  el  interrogante  fundamental  acerca  de  si  el 

poder sin restricciones resulta un bien para quien lo posee. Polo afirmará que el 

tirano puede  ser  feliz, ya que dispone del poder de matar,  exiliar o  confiscar 

bienes según su voluntad se lo dicte, y toma como ejemplo para sostener esto la 

figura  de  Arquelao  de  Macedonia.  No  obstante,  Sócrates  enfrenta  este 

argumento planteando una paradoja: aquel que comete injusticias, aún en caso 

de no ser castigado por ello, es más miserable que aquellos a  los que  les  toca 

padecerlas. Pone así en tela de juicio la supuesta felicidad del tirano. 

Según  Platón,  el  tirano  es  la  representación  acabada  de  un  tipo  de  vida 

desordenada y dominada hasta el extremo por los deseos y la hybris. Es un sujeto 

que abdica de mantener cualquier tipo de disciplina, de racionalidad, y que ejerce 

el poder expresando en todos sus actos los vicios de su alma. Esta perspectiva se 

profundiza mucho más en su polémica con Calicles, quien parte de una visión en 

la que resulta natural que la justicia radique en que el más fuerte domine al más 

débil y tenga –en estrictos términos materiales– más que los débiles. En efecto, en 

medio de  la discusión Calicles afirma: «Creo, en efecto, que  la  justicia natural 

consiste en que el mejor y mas  juicioso  tenga autoridad sobre  los hombres de 

menor capacidad y posea más que ellos» (490 a). 

Se  trata  de  un  argumento  en  el  que  el  tirano  aparece  como  ejemplo 

contundente de sujeto que se ha desembarazado de toda convención social y que 

impone su voluntad sobre el resto de los hombres. Frente a esto Sócrates afirmará 

que  un  poder  de  estas  características  no  puede  ser  otra  cosa  que  un  poder 

ilusorio, dado que aquel que es incapaz de dominar sus apetitos, que no puede 

gobernar su alma, en verdad es alguien atado a sus pasiones. De ello sostiene, 

pues, que su condición se asimila a la esclavitud: es esclavo de sí mismo y sería 

imposible afirmar que un hombre así pueda conocer la libertad. 

 

III. Tiranía y retórica en Gorgias: el arte de dominar sin justicia 

Entre los temas fundamentales de este diálogo se encuentra el de la relación 

entre  la  retórica  y  el poder.  Según  afirma Platón,  la  retórica  que  practican  y 

enseñan los sofistas no es un arte (techné) en sentido estricto. Es, antes bien, una 

forma de adulación, ya que  su  fin  último  no  reside  en  generar  bienestar  al 

conjunto  sino  en  garantizar  el  placer  de  algunos.  Utiliza  para  ilustrar  su 



4 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

argumento la analogía entre la retórica y la cocina. Ambas buscan generar placer; 

la cocina  le da al cuerpo no necesariamente  lo que es bueno sino  lo que  le es 

agradable, apetecible,  independientemente de  lo que  ello genere. Y  confronta 

entonces esto con la medicina que, contrariamente, siempre busca lo que es bueno 

para el cuerpo. 

Además, afirma que el tirano es también el destinatario de la retórica. De una 

retórica corrupta cuyo mejor ejemplo son  los aduladores. Enfatiza su deseo de 

dominio, y el uso de la palabra para manipular, intimidar y controlar. La retórica 

es, pues, un dispositivo útil a efectos de legitimar el poder injusto. Se encuentra 

escindida de la verdad y el bien. 

La visión de Platón se enfrenta a  la utilización de  la palabra al estilo de  la 

sofística  y  presenta  por  contraposición  las  cualidades  positivas  del  diálogo 

filosófico, que tiene como meta el cuidado del alma y apunta a la búsqueda de la 

verdad.  La  figura  del  filósofo  se  distingue  y  eleva  sobre  la  figura del  tirano 

porque es capaz de someterse a la razón y a la justicia. 

 

PARTE II. Tiranía, desintegración, catástrofe. El Rey Lear de Shakespeare 

I. “Every inch a King.”31 Parens Patriae 

Cuando Shakespeare escribe su tragedia El Rey Lear, el reino de Jacobo I sobre 

Inglaterra, Gales, Irlanda y Escocia lleva transcurridos varios años. El ascenso de 

Jacobo  al  trono  inglés  se  produce  en  un  contexto  de  décadas marcadas  por 

turbulencias políticas y religiosas: su propia madre, María I de Escocia, ha sido 

forzada  a  abdicar  el  trono  escocés  en  su  favor  cuando  él  tiene  un  año  y  es 

finalmente decapitada en Inglaterra por orden de Isabel I. A esta situación pronto 

se le suma la profunda incertidumbre con respecto al trono inglés, ya que Isabel 

ha  envejecido  en  el poder  sin  tener descendencia y  sin nombrar un heredero 

aparente.  Los  conflictos  religiosos  entre  calvinistas,  protestantes  y  católicos 

también desembocan en un atentado contra la vida de Jacobo en 1605, año en el 

cual suele datarse la composición de Lear2. 

En un mundo que amenaza con desintegrarse, al soberano, al igual que a sus 

pares continentales, le preocupa, entre otras cuestiones, legitimar su derecho a 

gobernar y ejercer e imponer una autoridad firme y centralizada. Algunos años 

antes de ascender el trono inglés, mientras gobierna Escocia como Jacobo VI, el 

monarca escribe los tratados de teoría política The True Law of Free Monarchies y 

Basilikon Doron, donde desarrolla  la doctrina del derecho divino de  los reyes y 

establece  los  principios  de  la  monarquía  absolutista.  El  segundo  ensayo 

contempla  las  funciones,  responsabilidades  y  conductas  públicas  y  privadas 

esperadas en un monarca, así como también la caracterización de sus relaciones 

con Dios y con su pueblo. 

                                                      
1 «un rey de cuerpo entero» (trad. propia) (IV, v, 103) 
2 La datación, siempre controvertida, hipotetiza fechas más tardías, algunas de las cuales 

coinciden con la concreción del proceso de unificación de las coronas y la constitución de la 

«Gran Bretaña», sancionada por el Parlamento en 1608. 



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 5 

Ya  en  el  trono  de  Inglaterra,  Jacobo pone  en  funcionamiento un  eficiente 

aparato de comunicación política y propaganda que rápidamente toma ventaja 

de  las  tecnologías  comunicacionales  disponibles  –en  particular  la  masiva 

difusión de material impreso y la industria de las cartas– para instalar en torno a 

su figura los relatos del parens patriae y rex pacificus. Jacobo es caracterizado como 

el  salvador y pacificador de  la nación que emprende una amorosa y paternal 

tarea de reconstrucción unificadora predicada en un lazo de lealtad mutua con 

su pueblo y sustentada en las páginas bíblicas. En sus discursos al Parlamento, 

cita al Rey David, quien considera que un rey, ungido por Dios, es  también él 

mismo un dios; en consecuencia, cuestionar su autoridad significa  incurrir  en 

blasfemia. En tanto dios, el rey se encuentra por encima de absolutamente todo 

y  todos  excepto Dios,  al punto  que  incluso  es  él  quien  confiere  autoridad  al 

Parlamento. 

 

II. “The  worst  is  not/  So  long  as  we  can  say,  ‘This  is  the  worst’.”3 

Desintegración 

El Rey Lear no es la primera obra en la que Shakespeare explora los oscuros 

rincones de su propio tiempo, un tiempo, como el nuestro, siempre violento y 

letal. Desde  los  inicios de su carrera como dramaturgo y poeta en Londres ha 

venido  interrogando  con  insistencia  las  causas de  la  desintegración  social;  el 

desgarramiento  de  los  lazos  sociales  e  interpersonales;  las  políticas  de  la 

crueldad, la prisión y la tortura; los procesos de marginalización, estigmatización 

y deshumanización del Otro; la contracara del orden político‐social dominante 

con sus programas de alienación, sus recurrentes pandemias y sus  inevitables 

efectos sobre la salud mental y el buen vivir de la población. Con tanta sutileza 

como  implacabilidad  problematiza  las  prácticas  salvajes,  xenófobas,  racistas, 

feminicidas,  homofóbicas,  ecocidas  y  epistemicidas  de  un  orden  imperial  en 

ascenso que organiza el caos y  la muerte para cimentar su poder y se prepara 

para  crecer  y  expandirse  alimentándose  de  sangre  humana  y  cuerpos 

subalternizados. 

Precisamente, Lear pone en debate de manera descarnada  todas  las formas 

posibles de  la desintegración: política, social, familiar, mental e incluso textual y 

subtextual, en lo que parece constituir no sólo una comprobación de la hipótesis 

platónica acerca de la  figura  del  tirano  y  la  retórica  de  la  adulación  que  lo 

alimenta,  sino  también  una  tesis proyectiva y exploratoria de los efectos de la 

tiranía sobre el reino, el pueblo y los territorios sometidos a su dominio imperial. 

El propio  texto de  la  obra  existe  en dos  versiones,  cuarto  y  Folio,  que  se 

complementan  mutuamente  e  incluso  se  han  editado  ensambladas,  en  una 

especie de  tercera versión englobadora, pero  también  la  trama de  la  tragedia, 

compuesta  por  dos  historias  principales  entrelazadas,  deja  ver  un  subtexto 

vinculado a un proceso de disolución histórico‐cultural que a su vez determina 

                                                      
3 Lo peor no ha ocurrido/ Si todavía podemos decir: «Esto es lo peor». (trad. propia) (IV, i, 27) 



6 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

la  multiplicación  y  atomización  de  los  distintos  géneros  literarios  que 

Shakespeare camufla al interior de sus versos. 

 

 

III. “… our darker purpose.”4 Tiranía 

Al igual que en todas sus obras, Shakespeare encapsula todas las cuestiones 

principales en la primera escena. Todos los rasgos tiránicos y arbitrarios del Rey, 

así como también la secuencia fatídica de malas decisiones se plantean en el Acto 

1, escena 1, incluso desde la prehistoria de la obra: su primer parlamento indica 

que la determinación de dividir el reino en tres parcelas es un tema ya conocido 

por todos los presentes. A esto suma su plan de escindir el Derecho Divino de la 

Responsabilidad Divina, en lo que se conoce como la abdicación imperfecta de Lear: 

quiere renunciar a las responsabilidades de gobierno, las cuales delegará sobre 

los hombros de sus hijas y sus yernos, mientras que al mismo tiempo pretende 

retener sus privilegios como soberano. La sociedad  jacobina espectadora de  la 

obra sabe bien que nada bueno puede resultar de semejantes declaraciones, que 

el  anciano  rey  enuncia  con  un  desparpajo  sólo  equiparable  al  escándalo 

conceptual, tan aberrante como inconcebible, de un reino dividido por su propio 

monarca.  Cada  verso  de  su  primer  parlamento  constituye  un  anticipo 

inexorable  de  la  tragedia  que  sobrevendrá,  tal  como  el  escritor  tiene 

acostumbradas a sus audiencias. 

Lear  continúa  incorporando  ingredientes  a  su  receta  para  el  desastre:  su 

siguiente  anuncio,  en  el  tono  de  banalidad  que  le  confiere  su  sentido  de 

impunidad en el ejercicio de un poder antojadizo, consiste en el establecimiento 

de un concurso retórico entre sus hijas, del que espera, con autosatisfacción, el 

despliegue público de una poética del elogio. En una especie de Eisteddfod galés 

degradado, cada hija declamará su amor por él  frente a  la corte y sus esfuerzos 

discursivos serán recompensados con la asignación 

–supuestamente proporcional al nivel adulatorio– de una de  las tres partes 

del reino dividido.  Sus dos hijas mayores, conscientes de que se trata, en última 

instancia,  de  un  remate  de  territorio,  tratan  de  complacerlo  improvisando 

discursos obsequiosos, mientras que la hija menor se niega a participar. 

Es  la  reticencia  de Cordelia  lo  que  constituye  el punto de  inflexión de  la 

escena:  su  padre,  violentamente  decepcionado  en  su  propio  juego  narcisista, 

desata sobre ella  toda su  furia verbal y, en una verdadera espectacularización 

desenfrenada de su despótica arbitrariedad, la humilla, la deshereda y declara su 

destierro, sentencia que también pronuncia contra uno de sus hombres de mayor 

confianza; el único que se atreve a contradecirlo y, con ello, a establecer un límite 

moral que al soberano le resulta intolerable. Finalmente, Lear concede la mano 

de Cordelia en matrimonio, en un verdadero proceso inverso al convencional, al 

rey de Francia –el único pretendiente dispuesto a casarse con ella sin una dote–, 

                                                      
4 «... mi propósito más oscuro» (trad. propia) (I, i, 32) 



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 7 

al cual también propina inexplicables y poco estratégicos desaires. Matizan estas 

exhibiciones la decisión real de, finalmente, dividir el reino en dos partes –para 

las  cuales  no  se  proporciona  una  nomenclatura  o  demarcación  geopolítica–, 

repartidas  entre  sus dos yernos –el Duque de Albania, antiguo  nombre  para 

Escocia,  y  el  Duque  de  Cornualles,  antigua  denominación  de  Gales–,  y  el 

propósito,  tan absurdo como pueril, de establecer su domicilio por  turnos con 

cada  una  de  sus  hijas mayores,  por  el  espacio  de  un mes  con  cada  una  y 

acompañado por un séquito de cien caballeros. 

Cabe recordar que toda esta parte de  la escena transcurre en una situación 

pública, oficial y formal en la corte de Lear, en presencia de dignatarios locales y 

extranjeros –se explicita la presencia del Rey de Francia y del Duque de Borgoña–

, que son testigos silentes del despliegue privado, familiar y temperamental de 

Lear,  como  también  de  sus  extravagantes  y  desastrosas  resoluciones.  No 

resultará sorprendente que, hacia el final de la obra, Francia intente una invasión, 

invocando el derecho al trono de Cordelia, que se entrelazará con la guerra civil 

desatada entre norte y sur de una tierra fragmentada, corrompida, desgarrada y 

débil.  La  guerra  civil  y  la  invasión  extranjera  –francesa–  constituyen 

precisamente  las dos desgracias  que  Jacobo  I  se  vanagloria de haber  evitado 

mediante  sus  políticas  y  que  su  aparato  comunicacional  se  encarga  de 

sistematizar en el relato jacobino del parens patriae y rex pacificus. 

 

IV. “Now, gods, stand up for bastards.”5 La Otra Trama 

La trama paralela a la historia de Lear y sus hijas –la historia de un padre y 

sus dos hijos varones– presenta una  situación  familiar  análoga,  con  similares 

errores y decisiones trágicas. En esta configuración, uno de los dos hermanos, el 

hijo legítimo del Duque de Gloucester –el chambelán del Rey Lear– es víctima de 

una intriga iniciada por su medio hermano, el hijo bastardo del crédulo Duque. 

Gloucester  lanza el aparato represivo del estado en una persecución contra su 

propio  heredero,  el  cual  debe  fugarse  e  ingresar  en  una  suerte  de  exilio 

autoimpuesto dentro del mismo reino, del cual no puede  escapar  ya  que  las 

fronteras  han  sido  selladas  por  su  padre,  para  vivir  en  el páramo, fingiendo 

locura y en total desnudez e indigencia. El Duque de Gloucester se percatará de 

su error cuando ya sea demasiado tarde. Su hijo natural lo ha entregado al Duque 

de Cornualles y su esposa; Gloucester es torturado y mutilado, sus tierras son 

usurpadas y es expulsado y dejado a su suerte, ciego y solo. Es su hijo legítimo, a 

quien sólo reconoce al final de la obra, el que cuidará de él hasta su muerte. 

Esta trama secundaria se vincula con la historia de Lear de varias maneras. 

Por una parte, Shakespeare pone de relieve la situación familiar de los Gloucester 

en  tanto  clara  consecuencia  del  estado  general  de  la  nación  que  Lear  ha 

desmembrado autocráticamente. Con sus atroces decisiones, el rey ha promovido 

la disolución de todos los lazos existentes en la sociedad y ha empujado a Britania 

                                                      
5 «¡Ahora, oh, dioses, defiendan a los bastardos!» (trad. propia) (I, ii, 22) 



8 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

hacia un abismo en el cual se impone una lucha por la supervivencia sin reglas ni 

códigos  de  ninguna  clase.  La  anomia  de  un  mundo  en  caos  constituye, 

paradójicamente,  terreno  fértil  para  iniciativas  como  la  de  Edmundo,  el  hijo 

bastardo, que logra ser nombrado Duque de Gloucester  por otro duque –no por 

el rey–, mientras el legítimo Duque de Gloucester todavía vive. 

En segundo lugar, la trama de Gloucester refleja especularmente la de Lear 

en  tanto posible  secuencia  trágica  convencional,  con un héroe  envejecido que 

emprende un camino de aprendizaje sobre el final de su vida. Ambos puntos de 

partida presentan figuras paternas autopercibidas como incuestionables y cuyas 

inapelables resoluciones desencadenan su propia tragedia y catástrofe final. En 

ambos  casos,  las decisiones morales  equivocadas  repercuten  sobre  sus hijas  e 

hijos, siembran discordia y destruyen las vidas de todos ellos, y ambos padres 

solamente podrán reconciliarse  con uno solo de sus hijos. 

Por otra parte,  la historia de Edmundo  también puede ser abordada desde 

una perspectiva  intercultural mediante  la  exploración del subtexto de  la obra, 

en  el  cual  se dirime un enfrentamiento entre dos mundos. En  la superficie se 

despliega  el mundo  cristiano  y  patriarcal,  anclado  en  el  aparato  jurídico  de 

raigambre romana con su producción de categorías de exclusión tales como  la 

primogenitura,  la  legitimidad  y  la  bastardía  en  función  de  la  preservación, 

acumulación y perpetuación de la propiedad: el mundo contra el cual Edmundo 

se enfrenta y al cual trata de subvertir. En este sentido, Edmundo proviene de 

una cultura mucho más antigua que opera en arreglo a principios y escalas de 

valores  muy  diferentes.  Edmundo  defiende  una  sociedad  probablemente 

matriarcal,  en  la  cual no  existen mujeres  «de primera» y  «de  segunda» y,  en 

consecuencia,  los  hijos  de  todas  gozan  de  un  estatuto  igualitario  porque, 

fundamentalmente, todos han llegado al mundo a través del cuerpo de una mujer 

que es igual que todas las demás. 

La cultura ancestral, matrilineal, que anida en el corazón de Edmundo es una 

cultura para la cual la identidad paterna es tan incomprobable como irrelevante 

y todo ser humano es un ser legítimo por el solo hecho de haber nacido de una 

mujer. Desde esta perspectiva,  las conspiraciones de Edmundo lo vuelven a la 

vez un  villano  cristiano,  que  recibe  su merecido  por  atentar  contra  el  orden 

instituido, y un héroe precristiano, portavoz de  todos  los excluidos –a  los que 

invoca  en  plural,  «bastardos»–,  que  luchará  sin  éxito por  restituir  ese  orden 

ancestral y anterior. Con Edmundo, Shakespeare descorre el velo históricamente 

opresivo que  invisibiliza  las Otredades y  lo  sintetiza, novedosamente, en una 

trama‐Otra, u Otra trama. 

 

V. “… let me talk with this philosopher.”6 Paideia 

Finalmente, la historia de Edgardo, el hijo legítimo de Gloucester, también es 

explorada creativamente por Shakespeare. Edgardo recorre un camino inverso 

                                                      
6 «Déjenme hablar con este filósofo» (trad. propia) (III, iv, 138) 



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 9 

al de  la secuencia trágica de Lear y Gloucester en el sentido de que su historia 

inicia en calamidad y culmina en buena fortuna. Su experiencia, mimetizado con 

el  páramo  con  su  disfraz  de  pordiosero  loco  escapado  de  un  hospicio,  le 

proporciona un espacio de aprendizaje humano, filosófico y político, predicado 

en la observación participante del derrumbe del reino y de las figuras regentes, 

una de las cuales es su propio padre. 

Edgardo aprende con dolor de sus privaciones físicas y emocionales, pero las 

lecciones que más profundamente calan en su alma, las más despiadadas, son las 

que se desarrollan mientras contempla el deterioro en la salud mental del rey y 

la ceguera de su padre. De ellos aprenderá el arte de gobernar con humanidad y 

compasión,  pero  también  aprenderá  sobre  los  caprichos  de  la  fortuna  y  la 

insondable dimensión del sufrimiento humano, que parece nunca tocar fondo. 

Su camino paidético lo llevará a la búsqueda genuina de la perfección mediante 

el  cultivo  de  las  virtudes  predicadas  en  la  justicia  y  la  sabiduría,  atributos 

imprescindibles e irrenunciables en un soberano íntegro. 

La trama de Edgardo, el hombre nuevo, el «tebano culto7» –tal como lo reconoce 

Lear en medio de  su brote psicótico– prefigura un género dramático  también 

nuevo con el que Shakespeare comenzará a experimentar en años venideros, el 

de  los  romances  de  reconciliación.  A  falta  de  nomenclaturas más  precisas,  las 

historias escenificadas en los romances  transitan una zona  liminal definida vía 

negativa: no son comedias, ni tragedias, ni obras históricas, pero trazan recorridos 

formativos vitales como el de Edgardo, con puntos de partida signados por el 

infortunio y puntos de  llegada caracterizados  p o r     distintas    formas    y   

resultados    de    aprendizaje    y    finales  –cuestionablemente–  felices, 

componentes todos que las posicionan muy cerca del género de la novela, que 

Shakespeare no llegó a cultivar. 

 

VI.  “They shall be the terrors of the earth.”8 Continuidades 

El final de la obra plantea, entre otras cuestiones, un gesto encaminado a la 

resolución de los diversos conflictos –políticos, sociales, culturales, civilizatorios– 

que Shakespeare desarrolla en el  texto y el subtexto. Muerto el Rey y sus  tres 

hijas; muerto uno de  los dos depositarios de  la corona particionada; muerto el 

chambelán  y  su  hijo  natural,  sólo  quedan  sobre  el  escenario  un  puñado  de 

personajes  a  cargo  de  la  restauración  del  orden  político, moral,  dramático  y 

estético.  Se  trata,  sin  embargo,  de  un  proceso  a  todas  luces  insuficiente 

considerando  las devastadoras  consecuencias de  la división del  reino y de  la 

corona. Luego de las sangrientas disputas por el poder, la guerra civil y la virtual 

balcanización del territorio; luego de la fallida invasión francesa, la disolución de 

la  monarquía  y  la  desintegración  política,  social,  familiar  y  mental  que 

Shakespeare despiadadamente ubica sobre su escenario, el Duque de Albania –

                                                      
7 “Iʹll talk a word with this same learned Theban.” (III, iv, 141) 
8 «¡Serán los terrores del mundo!» (trad. propia) (II, iv, 274‐ 275) 



10 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

Escocia–, el único sobreviviente del duunvirato instaurado por Lear, propone, a 

falta de herederos al trono, un nuevo reino conjunto entre el Duque de Kent y 

Edgar. 

En  las  palabras  de  Albania  la  audiencia  comprende  que  el  aprendizaje 

obtenido del sufrimiento no ha alcanzado a todos: el abrumado duque propone 

exactamente lo mismo que originara la tragedia, en una reproducción acrítica de 

la hamartia, el error fatal cometido por Lear. Los tres versos de su parlamento, al 

que quizás no se suele acordar  la atención que verdaderamente amerita, generan 

desazón  y  terror:  resulta  inconcebible  que  una  figura  como  la  suya,  que  ha 

permanecido  leal  a  Lear  y  ha  contemplado  y  padecido  en  carne  propia  el 

derrumbe generalizado –su matrimonio  incluido– pueda sugerir precisamente 

aquello  que  ha  ocasionado  la  catástrofe  para  dar  inicio  a  un  nuevo  ciclo  de 

desintegración. 

Si  bien  las  fuentes  históricas  que  Shakespeare  resignifica  escénicamente 

confirman la prevención de una reedición del desastre, la obra cierra en una sutil 

nota de aprehensión. Kent rechaza la propuesta –planea un suicidio por lealtad– 

sin brindar más explicaciones. Probablemente ha comprendido la inutilidad de 

su sacrificio personal y  la  inconducencia de  las desgracias que  le acarreara su 

encendida y valiente defensa de la integridad territorial del reino en la primera 

escena del Acto I. Por su parte, Edgar pronuncia los cuatro versos finales de la 

obra  utilizando  el  plural mayestático  –el  royal  we–  que  caracteriza  el  habla 

monárquica, con énfasis en la pluralidad de los dos cuerpos de un soberano; es 

decir,  asume  el  trono  lingüísticamente  antes  de  hacerlo  oficialmente  en  una 

ceremonia de coronación. Sus palabras llevan el rastro de los aprendizajes que le 

ha  tocado  transitar  y  sus  correlatos discursivos:  el  soberano debe dominar  el 

discurso  de  los  afectos  y  la  emocionalidad  en  igual  medida  que  el  de  la 

obligación y  el deber, porque debe gobernar  integrando ambos aspectos a  su 

tarea regente. Sin embargo, también afirma que su generación no gozará de una 

vida  tan  larga  ni  tan  sufrida  como  la  de  la  generación  precedente.  El Edgar 

histórico –«Edgar el Pacífico»– reina por un breve período entre los años 959 y 

975 de la era cristiana, cronológicamente muy alejado del legendario Rey Lear de 

Britania, del siglo VIII a.C., último descendiente de la dinastía de Bruto, el mítico 

fundador de Britania. 

Shakespeare  reúne  a  ambas  figuras  en  su  transposición  escénica, 

probablemente  para  invitar a  la  reflexión acerca de  la  significativa diferencia 

entre ellas  junto con su significativa continuidad: mientras que Lear divide su 

reino en la era pre‐cristiana, Edgar reunifica y estabiliza a Inglaterra durante la 

era anglosajona, en una prefiguración histórica del parens patriae y rex pacificus; 

sugestivamente, su reino representa una anomalía de paz y progreso dentro del 

contexto de caos y luchas intestinas en la Inglaterra de  la Alta Edad Media. El 

Edgar escénico, que parece tristemente consciente de estas simetrías, profetiza, o 

quizás advierte a la audiencia, acerca de la extrema fragilidad de los procesos de 

unificación, pacificación y prosperidad de las naciones. La naturaleza cíclica que 



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 11 

sistemáticamente permite el regreso de la secuencia tiranía – división – abdicación 

–  desintegración  –  catástrofe no  sólo  se nutre de  los Lears de  este mundo  sino 

también de  los Albanias de  la vida, que presencian, observan y padecen, pero 

nunca aprenden de lo vivido y en esas condiciones toman decisiones que afectarán 

las vidas de miles de Otros. 

Sobre esta cuestión, vale señalar la perspectiva con la que Eduardo Grüner se 

refiere al tema cuando sugiere que la tragedia puede ser entendida como un rito 

de pasaje entre el orden arcaico –anclado en una cultura basada en el sacrificio– 

y el orden racional –en el que se reemplaza la «ley del sacrificio» por la «Ley a 

secas»–. Es decir, se constituye en un  lugar  fundacional ya que «en su mismo 

centro  está  el  conflicto  arcaico  entre  lo Mismo  y  lo Otro,  que  apunta  a  una 

separación  y  al  (re)inicio  de  un  nuevo  Orden,  político,  antropológico,  pero 

también subjetivo» (Grüner, 2002, p. 29). Por esto mismo, sugiere que la tragedia 

puede ser entendida como una suerte de antropología de lo político. No obstante, 

Shakespeare deja entrever su profunda desconfianza con respecto a los nuevos 

inicios –ya ha visto varios–: el corazón humano, empecinadamente continuista, 

transitará cambios estructurales pero su esencia permanecerá  inexorablemente 

proclive al caos. 

 

VII. “… this great stage of fools.”9 Todos los tiempos 

Como en ninguna otra tragedia, el sentimiento de pérdida y desperdicio con 

respecto a la dimensión del infortunio padecido por los personajes en función del 

correspondiente  aprendizaje  esperado  resulta  tan  inconmensurable  como 

desconcertante y desalentador. El Rey Lear interpela a la humanidad toda en su 

condición filial:  inexorablemente, todos caminamos este mundo porque somos 

hijos de  alguien;  arrojados  a este desgraciado y «enorme escenario de  locos y 

necios», debemos encontrar la manera de cohabitarlo para ser y estar juntos, y, al 

parecer, aún no hemos dado con ella. 

Shakespeare,  al  igual que  los primeros dramaturgos griegos, visibiliza  los 

grandes dilemas y miserias del género humano encarnados en los conflictos de 

su época. Esta tarea puede ser plausible, al decir de Greenblatt (2019), porque es 

capaz de observar,  leer e  interpretar su época desde ángulos oblicuos. Refiere 

sutilmente las injusticias y  las diferentes formas de la crueldad y la violencia; las 

sube a su escenario; las inserta en los versos de sus poemas e invita a audiencias 

y  lectores  a  detectarlas,  reconocerlas  y  pensarlas.  Sus  miradas  múltiples  y 

cambiantes y su palabra caleidoscópica y generativa resquebrajan  las enormes 

murallas de odio, crueldad, violencia, exclusión y muerte que el poder real erige 

en todas las sociedades humanas de todas las épocas. 

En un juego que combina memoria, inteligencia y belleza, entabla un diálogo 

sereno  pero  implacable  con  su  tiempo  y  todos  los  tiempos;  nos  obliga  a 

contemplar las formas en las que sociedades, civilizaciones y culturas emprenden 

                                                      
9 «este enorme escenario de locos y necios» (trad. propia) (IV, v, 175) 



12 Ideas, XI, 11 (2025)  «Serán los terrores del mundo». 

su  autodestrucción, y nos  señala descarnadamente  las micro‐desintegraciones 

que  dan  comienzo  a  estos  procesos  desgarrantes,  deshumanizantes  y 

enajenadores. Quizás espera que alguna vez  logremos unir  los puntos de esas 

continuidades para comprender su  funcionamiento y poner  fin a  la  repetición 

cíclica de la misma escena trágica. 
 

   



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam     Ideas, XI, 11 (2025) 13 

Referencias bibliográficas 

Greenblatt, S. (2019). El tirano. Shakespeare y la política. Alfabeto. 

Grüner, E. (2002). La Tragedia, o el fundamento perdido de lo político. Teoría y 

filosofía  política. La  recuperación  de  los  clásicos  en  el  debate  latinoamericano. 

CLACSO. 

Halio, J. (ed.) (2005). The tragedy of King Lear. An updated edition. CUP. 

Platón. (1966). Georgias (L. Roig de Lluis, trad.). Espasa Calpe. 

Platón. (1986). República (A. Camarero, trad.). Eudeba. 


