«Seran los terrores del mundo». Pensar
la tirania entre Platon y Shakespeare

Liliana Demirdjan’
Universidad de Buenos Aires
Argentina

Valeria Rodriguez Van Dam’
Universidad de Buenos Aires
Argentina

Resumen

El presente ensayo de reflexion se propone explorar la tirania y su impacto en el
poder, la justicia y la desintegracidn social, a través de un didlogo entre la filosofia
clasica y la tragedia Shakespeariana. A partir del Gorgias y La Repiiblica de Platon
se examina la figura del tirano como representacion arquetipica del poder injusto
y, alaluz de la obra EI Rey Lear de Shakespeare, se consideran las formas en que
el ejercicio arbitrario del poder conduce a la corrupcidn, la locura y la destruccion
del orden politico y humano y sumerge a la sociedad en la violencia y el caos. El
texto Shakesperiano parece albergar una respuesta a la advertencia platonica: la
tirania, sostenida por la adulacion y desligada de la responsabilidad moral,
conduce inevitablemente a la catastrofe del reino.

* Doctora en Ciencias Sociales (Universidad de Buenos Aires). Magister en Sociologia (Universidad
Autonoma de Barcelona). Diploma de Estudios Avanzados en Sociologia (Universidad Auténoma de
Barcelona). Diploma de Estudios Superiores Especializados en Sociologia (Universidad Autéonoma de
Barcelona). Especialista en Educacion en Ambiente para el Desarrollo Sustentable (Universidad Nacional
del Comahue). Licenciada en Ciencia Politica especializada en Opinion Publica y Analisis Politico
(Universidad de Buenos Aires). Licenciada en Sociologia y Profesora de Ensefianza Secundaria, Normal y
Especial en Sociologia (Universidad de Buenos Aires). Profesora en la Universidad de Buenos Aires y en
la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Correo electronico: lilidemir@yahoo.com.ar

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3686-5973

* Profesora nacional de inglés y profesora especialista en Estudios Shakesperianos por el Instituto Superior
del Profesorado «Dr. Joaquin V. Gonzalez». Licenciada en Educacion con Orientaciéon en Lenguas
Extranjeras (inglés) por la Universidad Nacional de Quilmes. Profesora titular de Literatura Medieval
Inglesa y Estudios Shakesperianos en el Instituto Superior del Profesorado «Dr. Joaquin V. Gonzalez” y en
el Instituto Superior del Profesorado del CONSUDEC «Septimio Walsh». Profesora Adjunta Regular en
la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires (catedra Salceek) y examinadora y
team leader para la Universidad de Cambridge por el Buenos Aires Open Centre. Coordinadora del grupo
de estudio permanente de la obra shakesperiana «The Shakespeare Study Group». Miembro del Proyecto
UbaCyT «Aportes de la teoria politica y social para el estudio de los procesos democraticos y los gobiernos
del nuevo ciclo abierto en América Latina» (director: Atilio Boron; codirectora: Liliana Demirdjan).
Investigadora de textos literarios en inglés antiguo y sus traducciones. Correo electronico:
shakespearestudiesargentina@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0009-0009-5741-0258

Ideas, X1, 11 (2025), pp. 1-13

© Universidad del Salvador. Escuela de Lenguas Modernas. Instituto de Investigacion en Lenguas
Modernas. ISSN 2469-0899




2 Ideas, XTI, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

Palabras Clave: tirania, poder, desintegracion, Platon, Shakespeare

Abstract

This reflective essay explores tyranny and its impact on power, justice, and social
disintegration through a dialogue between classical philosophy and Shakespearean
tragedy. Drawing on Plato’s Gorgias and Republic, it offers an examination of the
figure of the tyrant as archetypal representation of unjust power and, in the light of
Shakespeare’s King Lear, a consideration of the ways in which the arbitrary exercise of
power leads to corruption, madness, and the destruction of the political and human order,
plunging society into violence and chaos. The Shakespearean text seems to host an answer
to Plato’s warning: tyranny, sustained by flattery and detached from moral
responsibility, inevitably leads to the catastrophe of the kingdom.

Keywords: tyranny, power, disintegration, Plato, Shakespeare

Fecha de recepcion: 13/10/25. Fecha de aceptacion: 21/11/25.

PARTE I La tirania en la filosofia clasica
I. La cuestion de la tirania en la obra de Platon: entre la Repiiblica
y el Gorgias

En el Gorgias, poder, retdrica e injusticia se encarnan en la figura del tirano.
En esa trilogia Platon expresa, tal como lo hace también en Repuiblica, la critica al
ejercicio del poder politico cuando este se ejerce al margen de la justicia. Gorgias
es un didlogo profundamente polémico. En él, Socrates discute con distintos
interlocutores, entre los mas relevantes Gorgias, Polo y Calicles. La discusion
aborda la naturaleza de la retorica, el poder y la vida virtuosa. Cuando se
desarrolla la discusion con Polo y, més aun, cuando tiene lugar la que sostiene
con Calicles, se presenta la figura del tirano como expresion acabada de una
concepcion corrupta y peligrosa del poder. Esta vision se funda en el ejercicio del
poder politico inherentemente vinculado a la transgresién de la justicia: este
poder es injusto porque no atiende al beneficio de los gobernados. Y se observa
corrupto cuando el tirano da rienda suelta a sus deseos desenfrenados. El tirano
es esclavo de sus pasiones.

A partir de la figura del tirano el ateniense logra construir una critica
profunda a la vision sofistica de la politica. La propuesta platonica consiste en
trazar el camino para alcanzar un modelo que postula exactamente lo contrario.
La aproximacién a un modelo opuesto seria solo posible si se resuelve el
abandono de la sofistica y se apuesta de manera rotunda a iniciar un camino
complejo y sinuoso. Este es el camino de la paideia, que propone un recorrido
arduo pero capaz de elevar a quien tenga las condiciones y la voluntad de
transitarlo hacia el mundo inteligible. Es en ese plano eidético donde habitan las
ideas verdaderas, entre ellas una fundamental: la justicia. La oposicion resulta
tajante: el gobierno de un rey fildsofo o de un tirano. A uno y otro extremo en el
modo de ejercer el poder le corresponden en la obra de Platén, por una parte, la



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, X1, 11 (2025) 3

metafora de la luz y la rectitud, y por otra, la de la oscuridad y la degradacion.
En ambos didlogos, Platon se enfrenta a la vision sofistica de la politica y plantea
una opcion alternativa. Se trata de una opcidn fundada en la ética en la que se
apuesta a la perfeccion, a la direccidon politica encarnada por hombres cuyas
virtudes aniden en la justicia y la sabiduria (sophia).

II. Lafigura del tirano en el Gorgias

En este didlogo, la figura del tirano emerge como un arquetipo de poder
absoluto, inclinado a ejercer el poder sin ningtin tipo de limite fijado por la ley ni
por la ética. La contienda que lleva adelante Sdcrates en su discusién con Polo
(466b y subsiguientes) introduce el interrogante fundamental acerca de si el
poder sin restricciones resulta un bien para quien lo posee. Polo afirmara que el
tirano puede ser feliz, ya que dispone del poder de matar, exiliar o confiscar
bienes seguin su voluntad se lo dicte, y toma como ejemplo para sostener esto la
figura de Arquelao de Macedonia. No obstante, Socrates enfrenta este
argumento planteando una paradoja: aquel que comete injusticias, ain en caso
de no ser castigado por ello, es mas miserable que aquellos a los que les toca
padecerlas. Pone asi en tela de juicio la supuesta felicidad del tirano.

Seguin Platon, el tirano es la representacion acabada de un tipo de vida
desordenada y dominada hasta el extremo por los deseos y la hybris. Es un sujeto
que abdica de mantener cualquier tipo de disciplina, de racionalidad, y que ejerce
el poder expresando en todos sus actos los vicios de su alma. Esta perspectiva se
profundiza mucho mads en su polémica con Calicles, quien parte de una visién en
la que resulta natural que la justicia radique en que el mas fuerte domine al mas
débil y tenga —en estrictos términos materiales— mas que los débiles. En efecto, en
medio de la discusion Calicles afirma: «Creo, en efecto, que la justicia natural
consiste en que el mejor y mas juicioso tenga autoridad sobre los hombres de
menor capacidad y posea mas que ellos» (490 a).

Se trata de un argumento en el que el tirano aparece como ejemplo
contundente de sujeto que se ha desembarazado de toda convencion social y que
impone su voluntad sobre el resto de los hombres. Frente a esto Socrates afirmara
que un poder de estas caracteristicas no puede ser otra cosa que un poder
ilusorio, dado que aquel que es incapaz de dominar sus apetitos, que no puede
gobernar su alma, en verdad es alguien atado a sus pasiones. De ello sostiene,
pues, que su condicidn se asimila a la esclavitud: es esclavo de si mismo y seria
imposible afirmar que un hombre asi pueda conocer la libertad.

III.  Tiraniay retorica en Gorgias: el arte de dominar sin justicia
Entre los temas fundamentales de este didlogo se encuentra el de la relacion
entre la retorica y el poder. Segun afirma Platon, la retorica que practican y
ensefnan los sofistas no es un arte (techné) en sentido estricto. Es, antes bien, una
forma de adulacién, ya que su fin dltimo no reside en generar bienestar al
conjunto sino en garantizar el placer de algunos. Utiliza para ilustrar su



4 Ideas, XI, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

argumento la analogia entre la retdrica y la cocina. Ambas buscan generar placer;
la cocina le da al cuerpo no necesariamente lo que es bueno sino lo que le es
agradable, apetecible, independientemente de lo que ello genere. Y confronta
entonces esto con la medicina que, contrariamente, siempre busca lo que es bueno
para el cuerpo.

Ademas, afirma que el tirano es también el destinatario de la retdrica. De una
retdrica corrupta cuyo mejor ejemplo son los aduladores. Enfatiza su deseo de
dominio, y el uso de la palabra para manipular, intimidar y controlar. La retorica
es, pues, un dispositivo util a efectos de legitimar el poder injusto. Se encuentra
escindida de la verdad y el bien.

La visién de Platon se enfrenta a la utilizacion de la palabra al estilo de la
sofistica y presenta por contraposicion las cualidades positivas del didlogo
filosofico, que tiene como meta el cuidado del alma y apunta a la busqueda de la
verdad. La figura del filésofo se distingue y eleva sobre la figura del tirano
porque es capaz de someterse a la razon y a la justicia.

PARTEILI Tirania, desintegracion, catastrofe. El Rey Lear de Shakespeare
L “Every inch a King.”>* Parens Patriae

Cuando Shakespeare escribe su tragedia EI Rey Lear, el reino de Jacobo I sobre
Inglaterra, Gales, Irlanda y Escocia lleva transcurridos varios anos. El ascenso de
Jacobo al trono inglés se produce en un contexto de décadas marcadas por
turbulencias politicas y religiosas: su propia madre, Maria I de Escocia, ha sido
forzada a abdicar el trono escocés en su favor cuando €l tiene un afio y es
finalmente decapitada en Inglaterra por orden de Isabel I. A esta situacion pronto
se le suma la profunda incertidumbre con respecto al trono inglés, ya que Isabel
ha envejecido en el poder sin tener descendencia y sin nombrar un heredero
aparente. Los conflictos religiosos entre calvinistas, protestantes y catolicos
también desembocan en un atentado contra la vida de Jacobo en 1605, afio en el
cual suele datarse la composicion de Lear?.

En un mundo que amenaza con desintegrarse, al soberano, al igual que a sus
pares continentales, le preocupa, entre otras cuestiones, legitimar su derecho a
gobernar y ejercer e imponer una autoridad firme y centralizada. Algunos afios
antes de ascender el trono inglés, mientras gobierna Escocia como Jacobo VI, el
monarca escribe los tratados de teoria politica The True Law of Free Monarchies y
Basilikon Doron, donde desarrolla la doctrina del derecho divino de los reyes y
establece los principios de la monarquia absolutista. El segundo ensayo
contempla las funciones, responsabilidades y conductas publicas y privadas
esperadas en un monarca, asi como también la caracterizacion de sus relaciones
con Dios y con su pueblo.

! «un rey de cuerpo entero» (trad. propia) (IV, v, 103)

? La datacidn, siempre controvertida, hipotetiza fechas mas tardias, algunas de las cuales
coinciden con la concrecion del proceso de unificacion de las coronas y la constitucion de la
«Gran Bretafna», sancionada por el Parlamento en 1608.



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, X1, 11 (2025) 5

Ya en el trono de Inglaterra, Jacobo pone en funcionamiento un eficiente
aparato de comunicacion politica y propaganda que rdpidamente toma ventaja
de las tecnologias comunicacionales disponibles —en particular la masiva
difusion de material impreso y la industria de las cartas— para instalar en torno a
su figura los relatos del parens patriae y rex pacificus. Jacobo es caracterizado como
el salvador y pacificador de la naciéon que emprende una amorosa y paternal
tarea de reconstruccion unificadora predicada en un lazo de lealtad mutua con
su pueblo y sustentada en las paginas biblicas. En sus discursos al Parlamento,
cita al Rey David, quien considera que un rey, ungido por Dios, es también él
mismo un dios; en consecuencia, cuestionar su autoridad significa incurrir en
blasfemia. En tanto dios, el rey se encuentra por encima de absolutamente todo
y todos excepto Dios, al punto que incluso es €l quien confiere autoridad al
Parlamento.

IL. “The worst is not/ So long as we can say, ‘This is the worst’.”
Desintegracion

El Rey Lear no es la primera obra en la que Shakespeare explora los oscuros
rincones de su propio tiempo, un tiempo, como el nuestro, siempre violento y
letal. Desde los inicios de su carrera como dramaturgo y poeta en Londres ha
venido interrogando con insistencia las causas de la desintegracion social; el
desgarramiento de los lazos sociales e interpersonales; las politicas de la
crueldad, la prisién y la tortura; los procesos de marginalizacion, estigmatizacion
y deshumanizacion del Otro; la contracara del orden politico-social dominante
con sus programas de alienacidn, sus recurrentes pandemias y sus inevitables
efectos sobre la salud mental y el buen vivir de la poblacién. Con tanta sutileza
como implacabilidad problematiza las practicas salvajes, xendfobas, racistas,
feminicidas, homofdbicas, ecocidas y epistemicidas de un orden imperial en
ascenso que organiza el caos y la muerte para cimentar su poder y se prepara
para crecer y expandirse alimentandose de sangre humana y cuerpos
subalternizados.

Precisamente, Lear pone en debate de manera descarnada todas las formas
posibles de la desintegracion: politica, social, familiar, mental e incluso textual y
subtextual, en lo que parece constituir no s6lo una comprobacion de la hipdtesis
platonica acerca de la figura del tirano y la retérica de la adulacién que lo
alimenta, sino también una tesis proyectiva y exploratoria de los efectos de la
tirania sobre el reino, el pueblo y los territorios sometidos a su dominio imperial.

El propio texto de la obra existe en dos versiones, cuarto y Folio, que se
complementan mutuamente e incluso se han editado ensambladas, en una
especie de tercera version englobadora, pero también la trama de la tragedia,
compuesta por dos historias principales entrelazadas, deja ver un subtexto
vinculado a un proceso de disolucion historico-cultural que a su vez determina

3 Lo peor no ha ocurrido/ Si todavia podemos decir: «Esto es lo peor». (trad. propia) (IV, i, 27)



6 ldeas, X1, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

la multiplicacion y atomizacion de los distintos géneros literarios que
Shakespeare camufla al interior de sus versos.

III.  “... our darker purpose.”* Tirania

Al igual que en todas sus obras, Shakespeare encapsula todas las cuestiones
principales en la primera escena. Todos los rasgos tiranicos y arbitrarios del Rey,
asi como también la secuencia fatidica de malas decisiones se plantean en el Acto
1, escena 1, incluso desde la prehistoria de la obra: su primer parlamento indica
que la determinacion de dividir el reino en tres parcelas es un tema ya conocido
por todos los presentes. A esto suma su plan de escindir el Derecho Divino de la
Responsabilidad Divina, en lo que se conoce como la abdicacion imperfecta de Lear:
quiere renunciar a las responsabilidades de gobierno, las cuales delegara sobre
los hombros de sus hijas y sus yernos, mientras que al mismo tiempo pretende
retener sus privilegios como soberano. La sociedad jacobina espectadora de la
obra sabe bien que nada bueno puede resultar de semejantes declaraciones, que
el anciano rey enuncia con un desparpajo sdlo equiparable al escandalo
conceptual, tan aberrante como inconcebible, de un reino dividido por su propio
monarca. Cada verso de su primer parlamento constituye un anticipo
inexorable de la tragedia que sobrevendra, tal como el escritor tiene
acostumbradas a sus audiencias.

Lear contintia incorporando ingredientes a su receta para el desastre: su
siguiente anuncio, en el tono de banalidad que le confiere su sentido de
impunidad en el ejercicio de un poder antojadizo, consiste en el establecimiento
de un concurso retdrico entre sus hijas, del que espera, con autosatisfaccion, el
despliegue publico de una poética del elogio. En una especie de Eisteddfod galés
degradado, cada hija declamara su amor por €l frente a la corte y sus esfuerzos
discursivos serdn recompensados con la asignacion

—supuestamente proporcional al nivel adulatorio— de una de las tres partes
del reino dividido. Sus dos hijas mayores, conscientes de que se trata, en tiltima
instancia, de un remate de territorio, tratan de complacerlo improvisando
discursos obsequiosos, mientras que la hija menor se niega a participar.

Es la reticencia de Cordelia lo que constituye el punto de inflexiéon de la
escena: su padre, violentamente decepcionado en su propio juego narcisista,
desata sobre ella toda su furia verbal y, en una verdadera espectacularizacion
desenfrenada de su despotica arbitrariedad, la humilla, la deshereda y declara su
destierro, sentencia que también pronuncia contra uno de sus hombres de mayor
confianza; el tinico que se atreve a contradecirlo y, con ello, a establecer un limite
moral que al soberano le resulta intolerable. Finalmente, Lear concede la mano
de Cordelia en matrimonio, en un verdadero proceso inverso al convencional, al
rey de Francia —el tinico pretendiente dispuesto a casarse con ella sin una dote—,

* «... mi propésito més oscuro» (trad. propia) (I, i, 32)



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, XI, 11 (2025) 7

al cual también propina inexplicables y poco estratégicos desaires. Matizan estas
exhibiciones la decision real de, finalmente, dividir el reino en dos partes —para
las cuales no se proporciona una nomenclatura o demarcacion geopolitica—,
repartidas entre sus dos yernos —el Duque de Albania, antiguo nombre para
Escocia, y el Duque de Cornualles, antigua denominacion de Gales—, y el
proposito, tan absurdo como pueril, de establecer su domicilio por turnos con
cada una de sus hijas mayores, por el espacio de un mes con cada una y
acompanado por un séquito de cien caballeros.

Cabe recordar que toda esta parte de la escena transcurre en una situacion
publica, oficial y formal en la corte de Lear, en presencia de dignatarios locales y
extranjeros —se explicita la presencia del Rey de Francia y del Duque de Borgofia—
, que son testigos silentes del despliegue privado, familiar y temperamental de
Lear, como también de sus extravagantes y desastrosas resoluciones. No
resultard sorprendente que, hacia el final de la obra, Francia intente una invasion,
invocando el derecho al trono de Cordelia, que se entrelazara con la guerra civil
desatada entre norte y sur de una tierra fragmentada, corrompida, desgarrada y
débil. La guerra civil y la invasion extranjera —francesa— constituyen
precisamente las dos desgracias que Jacobo I se vanagloria de haber evitado
mediante sus politicas y que su aparato comunicacional se encarga de
sistematizar en el relato jacobino del parens patriae y rex pacificus.

IV.  “Now, gods, stand up for bastards.”> La Otra Trama

La trama paralela a la historia de Lear y sus hijas —la historia de un padre y
sus dos hijos varones— presenta una situacion familiar analoga, con similares
errores y decisiones tragicas. En esta configuracion, uno de los dos hermanos, el
hijo legitimo del Duque de Gloucester —el chambelan del Rey Lear- es victima de
una intriga iniciada por su medio hermano, el hijo bastardo del crédulo Duque.
Gloucester lanza el aparato represivo del estado en una persecucion contra su
propio heredero, el cual debe fugarse e ingresar en una suerte de exilio
autoimpuesto dentro del mismo reino, del cual no puede escapar ya que las
fronteras han sido selladas por su padre, para vivir en el paramo, fingiendo
locura y en total desnudez e indigencia. El Duque de Gloucester se percatara de
su error cuando ya sea demasiado tarde. Su hijo natural lo ha entregado al Duque
de Cornualles y su esposa; Gloucester es torturado y mutilado, sus tierras son
usurpadas y es expulsado y dejado a su suerte, ciego y solo. Es su hijo legitimo, a
quien sdlo reconoce al final de la obra, el que cuidara de él hasta su muerte.

Esta trama secundaria se vincula con la historia de Lear de varias maneras.
Por una parte, Shakespeare pone de relieve la situacion familiar de los Gloucester
en tanto clara consecuencia del estado general de la naciéon que Lear ha
desmembrado autocraticamente. Con sus atroces decisiones, el rey ha promovido
la disolucién de todos los lazos existentes en la sociedad y ha empujado a Britania

3 «jAhora, oh, dioses, defiendan a los bastardos!» (trad. propia) (I, ii, 22)



8 ldeas, XI, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

hacia un abismo en el cual se impone una lucha por la supervivencia sin reglas ni
cddigos de ninguna clase. La anomia de un mundo en caos constituye,
paraddjicamente, terreno fértil para iniciativas como la de Edmundo, el hijo
bastardo, que logra ser nombrado Duque de Gloucester por otro duque —no por
el rey—, mientras el legitimo Duque de Gloucester todavia vive.

En segundo lugar, la trama de Gloucester refleja especularmente la de Lear
en tanto posible secuencia tragica convencional, con un héroe envejecido que
emprende un camino de aprendizaje sobre el final de su vida. Ambos puntos de
partida presentan figuras paternas autopercibidas como incuestionables y cuyas
inapelables resoluciones desencadenan su propia tragedia y catastrofe final. En
ambos casos, las decisiones morales equivocadas repercuten sobre sus hijas e
hijos, siembran discordia y destruyen las vidas de todos ellos, y ambos padres
solamente podran reconciliarse con uno solo de sus hijos.

Por otra parte, la historia de Edmundo también puede ser abordada desde
una perspectiva intercultural mediante la exploracion del subtexto de la obra,
en el cual se dirime un enfrentamiento entre dos mundos. En la superficie se
despliega el mundo cristiano y patriarcal, anclado en el aparato juridico de
raigambre romana con su produccion de categorias de exclusion tales como la
primogenitura, la legitimidad y la bastardia en funcién de la preservacion,
acumulacién y perpetuacion de la propiedad: el mundo contra el cual Edmundo
se enfrenta y al cual trata de subvertir. En este sentido, Edmundo proviene de
una cultura mucho mads antigua que opera en arreglo a principios y escalas de
valores muy diferentes. Edmundo defiende una sociedad probablemente
matriarcal, en la cual no existen mujeres «de primera» y «de segunda» y, en
consecuencia, los hijos de todas gozan de un estatuto igualitario porque,
fundamentalmente, todos han llegado al mundo a través del cuerpo de una mujer
que es igual que todas las demas.

La cultura ancestral, matrilineal, que anida en el corazon de Edmundo es una
cultura para la cual la identidad paterna es tan incomprobable como irrelevante
y todo ser humano es un ser legitimo por el solo hecho de haber nacido de una
mujer. Desde esta perspectiva, las conspiraciones de Edmundo lo vuelven a la
vez un villano cristiano, que recibe su merecido por atentar contra el orden
instituido, y un héroe precristiano, portavoz de todos los excluidos —a los que
invoca en plural, «bastardos»—, que luchard sin éxito por restituir ese orden
ancestral y anterior. Con Edmundo, Shakespeare descorre el velo historicamente
opresivo que invisibiliza las Otredades y lo sintetiza, novedosamente, en una
trama-Otra, u Otra trama.

V. “... let me talk with this philosopher.”¢ Paideia
Finalmente, la historia de Edgardo, el hijo legitimo de Gloucester, también es
explorada creativamente por Shakespeare. Edgardo recorre un camino inverso

¢ «Déjenme hablar con este filésofo» (trad. propia) (II, iv, 138)



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, X1, 11 (2025) 9

al de la secuencia tragica de Lear y Gloucester en el sentido de que su historia
inicia en calamidad y culmina en buena fortuna. Su experiencia, mimetizado con
el paramo con su disfraz de pordiosero loco escapado de un hospicio, le
proporciona un espacio de aprendizaje humano, filoséfico y politico, predicado
en la observacidn participante del derrumbe del reino y de las figuras regentes,
una de las cuales es su propio padre.

Edgardo aprende con dolor de sus privaciones fisicas y emocionales, pero las
lecciones que mas profundamente calan en su alma, las mas despiadadas, son las
que se desarrollan mientras contempla el deterioro en la salud mental del rey y
la ceguera de su padre. De ellos aprenderd el arte de gobernar con humanidad y
compasién, pero también aprendera sobre los caprichos de la fortuna y la
insondable dimension del sufrimiento humano, que parece nunca tocar fondo.
Su camino paidético lo llevara a la busqueda genuina de la perfeccion mediante
el cultivo de las virtudes predicadas en la justicia y la sabiduria, atributos
imprescindibles e irrenunciables en un soberano integro.

La trama de Edgardo, el hombre nuevo, el «tebano culto’» —tal como lo reconoce
Lear en medio de su brote psicdtico— prefigura un género dramatico también
nuevo con el que Shakespeare comenzara a experimentar en anos venideros, el
de los romances de reconciliacion. A falta de nomenclaturas mas precisas, las
historias escenificadas en los romances transitan una zona liminal definida via
negativa: no son comedias, ni tragedias, ni obras historicas, pero trazan recorridos
formativos vitales como el de Edgardo, con puntos de partida signados por el
infortunio y puntos de llegada caracterizados por  distintas formas vy
resultados de aprendizaje y  finales —cuestionablemente— felices,
componentes todos que las posicionan muy cerca del género de la novela, que
Shakespeare no lleg6 a cultivar.

VI.  “They shall be the terrors of the earth.”® Continuidades

El final de la obra plantea, entre otras cuestiones, un gesto encaminado a la
resolucion de los diversos conflictos —politicos, sociales, culturales, civilizatorios—
que Shakespeare desarrolla en el texto y el subtexto. Muerto el Rey y sus tres
hijas; muerto uno de los dos depositarios de la corona particionada; muerto el
chambeldn y su hijo natural, s6lo quedan sobre el escenario un pufiado de
personajes a cargo de la restauracion del orden politico, moral, dramatico y
estético. Se trata, sin embargo, de un proceso a todas luces insuficiente
considerando las devastadoras consecuencias de la division del reino y de la
corona. Luego de las sangrientas disputas por el poder, la guerra civil y la virtual
balcanizacion del territorio; luego de la fallida invasion francesa, la disolucion de
la monarquia y la desintegracion politica, social, familiar y mental que
Shakespeare despiadadamente ubica sobre su escenario, el Duque de Albania —

T#I'll talk a word with this same learned Theban.” (111, iv, 141)
8 «jSeran los terrores del mundo!» (trad. propia) (11, iv, 274- 275)



10 Ideas, XI, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

Escocia—, el tnico sobreviviente del duunvirato instaurado por Lear, propone, a
falta de herederos al trono, un nuevo reino conjunto entre el Duque de Kent y
Edgar.

En las palabras de Albania la audiencia comprende que el aprendizaje
obtenido del sufrimiento no ha alcanzado a todos: el abrumado duque propone
exactamente lo mismo que originara la tragedia, en una reproduccion acritica de
la hamartia, el error fatal cometido por Lear. Los tres versos de su parlamento, al
que quizas no se suele acordar la atencion que verdaderamente amerita, generan
desazon y terror: resulta inconcebible que una figura como la suya, que ha
permanecido leal a Lear y ha contemplado y padecido en carne propia el
derrumbe generalizado —su matrimonio incluido- pueda sugerir precisamente
aquello que ha ocasionado la catastrofe para dar inicio a un nuevo ciclo de
desintegracion.

Si bien las fuentes histéricas que Shakespeare resignifica escénicamente
confirman la prevencion de una reedicion del desastre, la obra cierra en una sutil
nota de aprehension. Kent rechaza la propuesta —planea un suicidio por lealtad—
sin brindar més explicaciones. Probablemente ha comprendido la inutilidad de
su sacrificio personal y la inconducencia de las desgracias que le acarreara su
encendida y valiente defensa de la integridad territorial del reino en la primera
escena del Acto I. Por su parte, Edgar pronuncia los cuatro versos finales de la
obra utilizando el plural mayestatico —el royal we— que caracteriza el habla
mondrquica, con énfasis en la pluralidad de los dos cuerpos de un soberano; es
decir, asume el trono lingiiisticamente antes de hacerlo oficialmente en una
ceremonia de coronacion. Sus palabras llevan el rastro de los aprendizajes que le
ha tocado transitar y sus correlatos discursivos: el soberano debe dominar el
discurso de los afectos y la emocionalidad en igual medida que el de la
obligacion y el deber, porque debe gobernar integrando ambos aspectos a su
tarea regente. Sin embargo, también afirma que su generacion no gozara de una
vida tan larga ni tan sufrida como la de la generacion precedente. El Edgar
histérico —«Edgar el Pacifico»— reina por un breve periodo entre los afios 959 y
975 de la era cristiana, cronoldgicamente muy alejado del legendario Rey Lear de
Britania, del siglo VIII a.C., altimo descendiente de la dinastia de Bruto, el mitico
fundador de Britania.

Shakespeare retine a ambas figuras en su transposicion escénica,
probablemente para invitar a la reflexion acerca de la significativa diferencia
entre ellas junto con su significativa continuidad: mientras que Lear divide su
reino en la era pre-cristiana, Edgar reunifica y estabiliza a Inglaterra durante la
era anglosajona, en una prefiguracion historica del parens patriae y rex pacificus;
sugestivamente, su reino representa una anomalia de paz y progreso dentro del
contexto de caos y luchas intestinas en la Inglaterra de la Alta Edad Media. El
Edgar escénico, que parece tristemente consciente de estas simetrias, profetiza, o
quizas advierte a la audiencia, acerca de la extrema fragilidad de los procesos de
unificacidn, pacificacion y prosperidad de las naciones. La naturaleza ciclica que




Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, X1, 11 (2025) 11

sistematicamente permite el regreso de la secuencia tirania — divisién — abdicacion
— desintegracion — catdstrofe no solo se nutre de los Lears de este mundo sino
también de los Albanias de la vida, que presencian, observan y padecen, pero
nunca aprenden de lo vivido y en esas condiciones toman decisiones que afectaran
las vidas de miles de Otros.

Sobre esta cuestion, vale sefialar la perspectiva con la que Eduardo Griiner se
refiere al tema cuando sugiere que la tragedia puede ser entendida como un rito
de pasaje entre el orden arcaico —anclado en una cultura basada en el sacrificio—
y el orden racional —en el que se reemplaza la «ley del sacrificio» por la «Ley a
secas»—. Es decir, se constituye en un lugar fundacional ya que «en su mismo
centro estd el conflicto arcaico entre lo Mismo y lo Otro, que apunta a una
separacion y al (re)inicio de un nuevo Orden, politico, antropolodgico, pero
también subjetivo» (Griiner, 2002, p. 29). Por esto mismo, sugiere que la tragedia
puede ser entendida como una suerte de antropologia de lo politico. No obstante,
Shakespeare deja entrever su profunda desconfianza con respecto a los nuevos
inicios —ya ha visto varios—: el corazon humano, empecinadamente continuista,
transitard cambios estructurales pero su esencia permanecerd inexorablemente
proclive al caos.

VII. “... this great stage of fools.”° Todos los tiempos

Como en ninguna otra tragedia, el sentimiento de pérdida y desperdicio con
respecto a la dimension del infortunio padecido por los personajes en funcion del
correspondiente aprendizaje esperado resulta tan inconmensurable como
desconcertante y desalentador. EI Rey Lear interpela a la humanidad toda en su
condicion filial: inexorablemente, todos caminamos este mundo porque somos
hijos de alguien; arrojados a este desgraciado y «enorme escenario de locos y
necios», debemos encontrar la manera de cohabitarlo para ser y estar juntos, y, al
parecer, ain no hemos dado con ella.

Shakespeare, al igual que los primeros dramaturgos griegos, visibiliza los
grandes dilemas y miserias del género humano encarnados en los conflictos de
su época. Esta tarea puede ser plausible, al decir de Greenblatt (2019), porque es
capaz de observar, leer e interpretar su época desde angulos oblicuos. Refiere
sutilmente las injusticias y las diferentes formas de la crueldad y la violencia; las
sube a su escenario; las inserta en los versos de sus poemas e invita a audiencias
y lectores a detectarlas, reconocerlas y pensarlas. Sus miradas multiples y
cambiantes y su palabra caleidoscOpica y generativa resquebrajan las enormes
murallas de odio, crueldad, violencia, exclusion y muerte que el poder real erige
en todas las sociedades humanas de todas las épocas.

En un juego que combina memoria, inteligencia y belleza, entabla un didlogo
sereno pero implacable con su tiempo y todos los tiempos; nos obliga a
contemplar las formas en las que sociedades, civilizaciones y culturas emprenden

? «este enorme escenario de locos y necios» (trad. propia) (IV, v, 175)



12 ldeas, X1, 11 (2025) «Seran los terrores del mundoy.

su autodestruccidn, y nos sefiala descarnadamente las micro-desintegraciones
que dan comienzo a estos procesos desgarrantes, deshumanizantes y
enajenadores. Quizas espera que alguna vez logremos unir los puntos de esas
continuidades para comprender su funcionamiento y poner fin a la repeticion
ciclica de la misma escena tragica.



Liliana Demirdjan y Valeria Rodriguez Van Dam Ideas, XI, 11 (2025) 13

Referencias bibliograficas

Greenblatt, S. (2019). El tirano. Shakespeare y la politica. Alfabeto.

Griiner, E. (2002). La Tragedia, o el fundamento perdido de lo politico. Teoria y
filosofia politica. La recuperacion de los cldsicos en el debate latinoamericano.
CLACSO.

Halio, J. (ed.) (2005). The tragedy of King Lear. An updated edition. CUP.

Platon. (1966). Georgias (L. Roig de Lluis, trad.). Espasa Calpe.

Platon. (1986). Republica (A. Camarero, trad.). Eudeba.



