Le corps blessé dans deux recits
francais du XlI¢siecle, Guigemar de
Marie de France et La vie de saint-Gilles
de Guillaume de Berneville

Maria Florencia Vieira®
ENS Lyon

Résumé
Au Moyen Age, la conception du corps oscille entre deux poles absolument opposés par
rapport aux parametres modernes ; comme Jacques Le Goff et Nicolas Truong l'ont signalé
dans Une histoire du corps au Moyen Age (2003), le corps est déprécié, condamné,
humilié, mais en méme temps le paradigme médiévale est fortement marqué par la
glorification du corps du Christ, I'Incarnation de Jésus. Le corps devient ainsi I’épicentre
d’une série de tensions qui traversent 'univers de signification de cette époque.
Deux récits du XII° siécle francais, Guigemar et La vie de Saint-Gilles, partagent des
points communs tres intéressants, méme s’ils appartiennent a deux genres différents.
L'un de ces points est la conception du corps comme un moyen d’obtenir ce que les
personnages recherchent de maniére obsédante : soit la communion avec Dieu, soit la
réalisation de I'amour. Dans cette quéte, le corps de ces personnages, étres d’exception,
est écrasé par la puissance d’une force, d'un acteur majeur, qui fait du corps et de
Uexpérience de la douleur et de la mutilation un lien avec une autre émotivité, une
expérience sensorielle sublime. Ce que nous proposons d’analyser dans ce travail, c’est la
représentation de leur exceptionnalité a travers la blessure ainsi que les conséquences
narratives et esthétiques de la relation asymétrique entre cette force supérieure, Dieu ou
la dame aimée, et le personnage qui se rend a elle.

Mots Clés : Moyen Age, hagiographie, corps, blessure, amour, dévotion

Resumen

En la Edad Media, la concepcion del cuerpo oscila entre dos polos completamente
opuestos en comparacion con los pardmetros modernos. Como Jacques Le Goff
y Nicolas Truong han sefialado en Une histoire du corps au Moyen Age (2003), el

" Profesora y licenciada en Letras por la Universidad de Buenos Aires, magister en Lettres Médiévales por
Université Sorbonne-Nouvelle (Paris 3) y doctoranda en la Ecole Normale Supérieure de Lyon. Correo
electrénico: mflorenciavieira@gmail.com

Ideas, IX, 9 (2023), pp. 1-22

© Universidad del Salvador. Escuela de Lenguas Modernas. Instituto de Investigacion en Lenguas
Modernas. ISSN 2469-0899


mailto:mflorenciavieira@gmail.com

2 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

cuerpo es depreciado, condenado, humillado, pero al mismo tiempo el
paradigma medieval esta fuertemente marcado por la glorificacion del cuerpo de
Cristo, la Encarnacion de Jesus. Asi, el cuerpo se convierte en el epicentro de una
serie de tensiones que atraviesan el universo de significados de esa época.

Dos relatos del siglo XII francés, Guigemar y La vie de Saint-Gilles, comparten
puntos en comuin muy interesantes, aunque pertenecen a dos géneros diferentes.
Uno de estos puntos es la concepcion del cuerpo como un medio para obtener lo
que los personajes buscan de manera obsesiva: ya sea la comunion con Dios o la
realizacion del amor. En esta busqueda, el cuerpo de estos personajes, seres
excepcionales, es aplastado por el poder de una fuerza, de un actor principal, que
convierte al cuerpo y a la experiencia del dolor y la mutilaciéon en un vinculo con
otra emotividad, una experiencia sensorial sublime. Lo que proponemos analizar
en este trabajo es la representacion de su excepcionalidad a través de la herida,
asi como las consecuencias narrativas y estéticas de la relacion asimétrica entre
esta fuerza superior, Dios o la dama amada, y el personaje que se entrega a ella.

Palabras Clave: Edad Media, hagiografia, cuerpo, herida, amor, devocion

Abstract

In the Middle Ages, the conception of the body oscillates between two poles that are
absolutely opposed to modern parameters. As Jacques Le Goff and Nicolas Truong noted
in Une histoire du corps au Moyen Age (2003), the body is depreciated, condemned,
and humiliated, yet at the same time, the medieval paradigm is strongly marked by the
glorification of Christ’s body, the Incarnation of Jesus. The body thus becomes the
epicenter of a series of tensions that permeate the universe of meaning in that era.

Two 12th-century French narratives, Guigemar and La vie de Saint-Gilles, share very
interesting commonalities, even though they belong to different genres. One of these
commonalities is the conception of the body as a means of obtaining what the characters
obsessively seek: either communion with God or the realization of love. In this quest, the
bodies of these exceptional characters are overwhelmed by the power of a major force or
actor that turns the body and the experience of pain and mutilation into a link with
another emotivity, a sublime sensory experience. What we propose to analyze in this work
is the representation of their exceptionality through injury, as well as the narrative and
aesthetic consequences of the asymmetrical relationship between this superior force, God
or the beloved lady, and the character who surrenders to it.

Keywords: Middle Ages, hagiography, body, injury, love, devotion

Introduction

Le XII¢ siecle européen a connu une véritable renaissance dans plusieurs
champs de la vie artistique et intellectuelle, comme la création littéraire, la
réflexion philosophique et la pensée spirituelle. En ce qui concerne la littérature
francaise en vers de ce siecle, nous trouvons une production tres prolifique et



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 3

aussi exploratrice de concepts et de représentations propres de 'amour et de la
mystique, deux types d’expérience qui, tres souvent, se logent dans le corps. En
ce sens, il faut penser le corps comme le moyen de mesurer et d’expérimenter le
monde, et, comme le dit Elian Cuvillier : “percu comme un lieu d’articulation
complexe entre ‘chair’ et ‘esprit’, le corps met en jeu le rapport de ’homme a lui-
meéme, aux autres et au sacré” (Cuvillier, 2013).

L’amour et le dévouement religieux sont ainsi des expériences a la fois
émotionnelles et sensorielles, qui appartiennent autant au plan physique qu’au
plan spirituel, et qui montrent de maniere exceptionnelle cette union, ce mélange
entre “chair” et “esprit” : 'ame et le corps, désirs et souffrances, deviennent
parfois indissociables. Dieu et la dame aimée sont ainsi des figures qui
représentent une puissance absolue, appartenant a un autre niveau de perception
sensorielle et intellectuelle. C’est pourquoi nous avons choisi d’explorer ces
rapports dans deux récits en vers octosyllabiques de ce siecle, La vie de Saint-
Gilles, récit hagiographique écrit par Guillaume de Berneville vers 1150, et
Guigemar, lai de Marie de France composé vers 1170.

Il y a dans ces deux ouvrages des personnages qui sont pris par la passion et
menacés par I'anéantissement, ainsi qu’une mise en scene de différentes sortes
de souffrances corporelles. La douleur est une réalité constante dans les deux
récits. Véritable dilemme humain et universel, elle est décrite et représentée
depuis I’ Antiquité. Sur I'origine de ce concept, Sara Ahmed note que

it is significant that the word ‘passion” and the word ‘passive’ share the same root in
the Latin word for ‘suffering” (passio). To be passive is to be enacted upon, as a negation
that is already felt as suffering. The fear of passivity is tied to the fear of emotionality, in
which weakness is defined in terms of a tendency to be shaped by others. (Ahmed, 2014,
p.2)

Cette constellation conceptuelle et étymologique (passion, passive et douleur)
nous donne des éléments pour penser le schéma d’une relation asymétrique,
comme celle de I'amant courtois avec sa dame, le cas de Guigemar, ou encore du
croyant avec Dieu, comme Gilles. Dans les deux cas, le corps n’est qu'un outil
pour parvenir a cette communion sacrée, union sublime ou le corps est anéanti. ..
ceux qui peuvent la supporter sont vraiment peu nombreux et exceptionnels.

Hybridation et exceptionnalité

Dans Guigemar et La vie de Saint-Gilles il y a différents degrés de croisements
génériques, et dans certains cas, cette hybridation semble servir de mécanisme
esthétique qui aide a souligner I'exceptionnalité des protagonistes. L'une des
caractéristiques qui unit les deux récits est la présence constante des éléments
merveilleux. Dans son livre L’imaginaire médiéval (1985), Jacques Le Goff
mentionne trois types de merveilleux qui cohabitent pendant le Moyen Age : le
miraculeux, c’est-a-dire, le surnaturel proprement chrétien ; le magique, soit le
surnaturel satanique auquel ressortissent toutes les pratiques de magie et de



4 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

sorcellerie ; et le surnaturel non-chrétien, celui qui présente des déesses paiennes
et les fées, parmi d’autres étres et éléments magiques.

Dans Guigemar, lai' d’origine bretonne, nous trouvons ce dernier type de
merveilleux, le surnaturel non-chrétien, puisque l'irruption des motifs féeriques
est constante dans le récit. Au début, le protagoniste est présenté a partir de
formules courantes pour décrire un véritable chevalier : il est le plus beau du
regne, sage et vaillant, mais comme il arrive souvent dans les lais de Marie de
France, Guigemar a un défaut qui le sépare du reste des chevaliers : il n’est pas
capable d’aimer. Méme si le jeune homme respecte ses autres devoirs
chevaleresques, dans cet univers courtois, cette incapacité constitue un probleme.
En fait, ce trait ne lui permet pas de faire pleinement partie de sa communauté :
“pur ceo le tienent a peri/ e li estrange e si ami” (Harf-Lancner, 1990, p. 28).2
L’impossibilité d’aimer le rend peri, c’est-a-dire, endommagé, abimé. Mais si on
omet ce détail, pour le reste, Guigemar est un chevalier “archétypal”, caractérisé
par sa courtoisie et sa prouesse physique. Comme le remarque Harf-Lancner
(1990) dans son édition des Lais, Guigemar répond au theme mythique du
chasseur passionné qui rejette I’amour des mortelles (Hippolyte). De ce fait, on
peut dire que sa passion est canalisée par 'effort physique et I'aventure propre
de la chasse.

Le conflit qui fait surgir I'aventure merveilleuse et amoureuse pour Guigemar
est associé a un motif féerique classique, I'apparition d"une biche blanche qu’il
souhaite chasser. Il arrive a blesser la pauvre créature, mais en se blessant lui-
méme en méme temps. Alors Guigemar erre longtemps, désespéré par les mots
fatidiques prononcés par la biche ensanglantée, avant que la narration ne
présente encore une fois un motif féerique tres connu et tres répandu dans la
tradition bretonne : celui de 'accés au merveilleux, a 1’Autre Monde... Jean
Fourquet explique ainsi que

les mythologues connaissent, et spécialement dans le domaine celtique, le
type de I’Autre Monde, monde merveilleux situé au sein du monde naturel, mais
dont seul le hasard ou la prédestination permet de trouver I'entrée. Les étres qui
le peuplent sont d’une autre nature que les humains ordinaires, et I’Aventure est
associée a des objets magiques, qui révelent le héros capable de triompher.
(Fourquet, 1956, p. 299)

Comme nous I'avons déja dit, Guigemar est marqué, des le début du récit, par
sa singularité, son incapacité d’aimer ; cependant, sa blessure dans la cuisse
semble étre l'objet, I'évenement, qui lui ouvre “la porte” de l'univers du
merveilleux en méme temps qu’elle souligne son défaut.’ La blessure fonctionne

Le lai est un type de poeme a forme fixe qui apparait au X1 siecle. Le sujet de la plupart des lais conservés
est presque toujours emprunté a la matiere de Bretagne.

2"Et ce refus lui était reproché comme une tare/ par les étrangers comme par ses propres amis”. (Harf-
Lancner, 1990, p. 29)

3Dans la tradition médiévale, la blessure dans la cuisse ou les hanches symbolise tres souvent
I'impuissance, 'impossibilité “physique” d’aimer. La figure du roi Pécheur est un exemple de cela.



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 5

ainsi comme une sorte de clé qui déclenche le parcours de sa prédestination : le
premier acces au monde merveilleux est donné par la forét, endroit ou le
chevalier recoit cette plaie et ou il est maudit par la biche, et le deuxieme acces,
plus important, est donné par la mer, espace de reformulations d’identité dans
les récits d’aventures, qui finit par le déposer dans le regne de la seule dame qu’il
sera capable d’aimer.

Guigemar et La vie de Saint-Gilles présentent des similitudes tres intéressantes,
bien que les récits poursuivent des buts assez différents. Dans le cas de La vie de
Saint-Gilles, la merveille apparait presque au début, et elle marque aussi la
singularité, la prédestination de Gilles. Ses pouvoirs guérisseurs le séparent de la
communauté, et méme si cette séparation n’est pas vécue par Gilles d'une fagon
agréable, elle est considérée comme une -caractéristique positive par la
communauté d”Athenes, au moins dans un premier temps.

Guigemar ne semble pas particulierement géné par son impossibilité d’aimer,
mais sa blessure magique, l'autre aspect de sa singularité, est une menace
mortelle, et un cruel rappel de la nécessité pour un chevalier courtois de faire
partie d'une communauté. Comme lui, Gilles vit son exceptionnalité d'une
maniere angoissante, que nous pouvons rapporter aux traits propres des
personnages de I'hagiographie : I’humilitas et le rejet de I'adulation. Il considere
ses pouvoirs divins comme un poids tres lourd. Mais Gilles sait qu’il ne peut pas
se consacrer aux devoirs terrestres : comme s'occuper d’un royaume, “prendre”
une femme... Il fait croire a ses hommes qu’il va devenir un véritable seigneur
féodal, mais, en réalité, il fuit Athénes et il abandonne absolument tout ce qui
I"'unissait au monde matériel et a la vie en société. Le récit le raconte explicitement
lorsqu’il quitte Athenes :

Gires est en la veie mis,

gerpist sa tere e ses amis ;

il nen ad n’or n"argent od sai,

cheval ne mul ne palefrei ;

il n’en porte ne veir ne gris,

meis povres dras de petit pris”. (Laurent, 2010, p. 38)*

Gilles sort de la ville et de la société, et le récit décrit alors une succession
d’espaces associés a différents genres. Gilles traverse, seul ou accompagné,
I'espace maritime, une ile isolée, la forét et le monastere. Comme dans Guigemar,
nous trouvons la mer, qu'on peut associer encore une fois aux reformulations
d’identité des récits d’aventures ainsi qu’a la tension dramatique du Tristan et
Iseut de Thomas d’Angleterre ; I'1le isolée et le monastere répondent clairement a
la tradition hagiographique (point que nous aborderons plus loin). Finalement,
I'espace que nous trouvons le plus productif dans le récit, c’est la forét. C'est la
que Gilles semble étre finalement en paix dans le monde, lieu hors de la société

4“Voila Gilles sur les routes. Il a quitté sa terre et ses amis ; il n’emporte avec lui ni or, ni argent, ni cheval,
ni mule, ni palefroi, et il ne porte ni vair ni gris, mais de pauvres vétements de peu valeur”. (Laurent, 2010,

p. 39)



6 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

et dépourvu de hiérarchies, uniquement connecté a la nature et au service
solitaire de Dieu.

On peut rappeler les mots de Jean Fourquet, cités plus haut, sur l'acces a
I’Autre Monde. Dans ce récit, comme dans Guigemar, la forét, espace au sein du
monde naturel, établit une relation avec le monde du merveilleux. Méme si on ne
peut pas dire qu’il donne a Gilles acces a I’Autre Monde, il apparait quand méme
que cet espace est signé, habité par le merveilleux. Nous partageons aussi 1'avis
de Francoise Laurent quand elle affirme que dans 'enceinte de 1’abbaye érigée
au sein de la nature sauvage, le batiment réservé au saint abbé est comme un
rappel de cette retraite végétale. Ce sont la des lieux clos et protecteurs, des lieux
de transition et d'initiation ou Gilles fait I’'expérience de soi, des autres et de Dieu,
ou il se transforme. (Laurent, 2010, XXXIX)

Le monastere essaie de reproduire, au sein et sous la norme de l'institution et
de la hiérarchie chrétienne, la divinité sauvage et naturelle qui avait entouré,
nourri et assisté les dernieres étapes de la conversion de Gilles.

Dans les deux espaces de convergence entre le récit hagiographique et le lai
de Marie de France (la mer et la forét), des éléments se répetent : ’apparition par
hasard d"un navire qui aide le protagoniste et la biche blanche qui, dans le cas de
Guigemar, comme nous I'avons déja remarqué, est fortement impliquée dans la
blessure surnaturelle du chevalier, et constitue ainsil’agent de la malédiction qui
déclenche I’aventure amoureuse et merveilleuse. Quant a la biche blanche de La
vie de Saint-Gilles, elle joue un role protecteur, nourricier ; elle est la
matérialisation des soins divins et elle marque I’exceptionnalité et la
prédestination de Gilles. Cependant, comme dans Guigemar, elle est étroitement
liée a la blessure et a la souffrance derniere de Gilles. En protégeant la biche,
Gilles est victime de la fleche des chasseurs, scéne qui ressemble tres fortement a
celle de Guigemar. Ce dernier point est tres intéressant, parce que nous voyons la
que Gilles, personnage déja faconné par les traits de 1'exceptionnalité
hagiographique (I’empathie et la bonté extrémes, le pouvoir guérisseur, les signes
divins qui le guident, etc.), est encore renforcé dans sa singularité par des
mécanismes appartenant au monde du merveilleux “paien”.

De ce fait, nous pouvons dire, en suivant les classifications proposées par
Harf-Lancner (1990), que ce récit propose une hybridation forte entre le
merveilleux miraculeux et le surnaturel non chrétien, bien que le merveilleux
premier soit, bien stir, le chrétien. Un dialogue intéressant se noue entre ces deux
univers qui se fondent-délicatement dans le récit : méme si 'espace de la nature
et de la forét comme lieu habitable est associé depuis longtemps dans la tradition
hagiographique aux figures des ermites et des saints — c’est un lieu commun -,
Gilles partage la forét et sa vie intime avec un animal magique, un leurre du
monde des fées. Le refus de Gilles d’abandonner I'espace naturel est tres ferme ;
il repousse systématiquement toute possibilité de réintégrer la société.
Cependant, dans 1’abbaye, dernier lieu ou il habite avant de mourir, comme nous



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 7

I'avons remarqué a partir de l'explication de Laurent, il apparait une petite
version de la forét quil’avait accompagnée pendant son parcours vers la sainteté.

Corps et ame

Jusqu'ici nous avons parlé de I'hybridation des genres, leurs espaces et
I'exceptionnalité des protagonistes. Nous allons traiter ici de la relation
dialectique entre le corps et 'ame, qui se trouve dans les deux récits. L’ame n’est
pas toujours mentionnée, mais d’autres références nous font penser a cette autre
dimension de l'existence : intérieure, intime, connectée avec l'aspect spirituel,
intangible. Cette interaction met souvent en évidence un échange, une
communication entre “lI'extérieur” et “l'intérieur” du corps, que les écrivains et
écrivaines du Moyen Age représentent de diverses maniéres.

L'hagiographie est le genre par excellence d’échanges, de connections, entre
le corps et I'ame. Brigitte Cazelles, dans son livre Le corps de sainteté, mentionne
le concept d"“incarnation narrative”. L'une de ses caractéristiques est celle d’

une insistante visibilité du corps, un portrait qui veut incarner le désincarné, en
désincarnant le charnel. Couleurs, odeurs, maigreurs, pilosité, contiennent ainsi un
message, refletent ce qui, pour les auditeurs, constitue la marque exceptionnelle,
c'est-a-dire de l'insolite par rapport a leur conception de la normalité. (Cazelles,
1982, p. 49, c’est moi qui souligne)

C’est justement cela ce que nous trouvons dans La vie de Saint-Gilles. La
corporéité des personnages est tres présente, et elle est lourde et abjecte,
dépourvue de traces d’érotisme (c’est uniquement Gilles qui est présenté en
termes courtois et de beauté, mais au fur et a mesure que la narration avance, ces
références disparaissent). Le type de corps que nous trouvons dans la narration,
celui que Guillaume de Berneville s’emploie vraiment a décrire, c’est le corps
“laid” et abimé d"une maniere ou d"une autre. En ce sens, le genre de miracle que
Gilles est capable de faire montre un type de corporéité “malade” :

tut le pais d’els dous resplent,

e vus dirrai cum faitement :

suz cel nen ad si fort leprus,

contreit, desfeit ne poagrus,

ardanz de fu, leiz ne bozu,

ne manc ne avogle ne mu,

sia un d’els est presenté,

par lur preiere n’eit santé. (Laurent, 2010, p. 82)°

Cependant, dans le récit, il existe aussi une autre maniere de représenter la
chair, ou plutét, son absence. Jean-Pierre Albert la met en relation avecl’abandon
progressif de la vie matérielle :

5“]ls illuminent de leur présence la région tout entiére, et je vais vous dire pourquoi. Les pires lépreux du
monde, les infirmes, les paralytiques, les goutteux, les ardents, les difformes, les bossus, les manchots, les
aveugles et les muets, tous, sils se présentaient devant I'un d’eux, recouvraient la santé grace aux prieres
de deux hommes”. (Laurent, 2010, p. 83)



8 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

pour identifier les nombreux avatars de la soustraction de la chair, il suffit
d’envisager les pratiques ascétiques et leurs prolongements merveilleux comme
des privations systématiques de quelque dimension de 'existence corporelle. Les
chemins de la sainteté passent a ’évidence par le refus du plaisir sous toutes ses
formes, et tout d'abord de ses expressions alimentaires et sexuelles. Mais il faut
aussi rejeter les satisfactions de la propriété, la parure, la vie familiale, la
conversation, le repos, le libre mouvement. De facon métaphorique, c’est encore
briser avec les figures rassurantes et douillettes d'une identité toute physique que
rompre par une stérilité volontaire 1'unité biologique d’une lignée, préférer
I'errance a I’enracinement d’un foyer, distribuer ses biens pour accéder a un
absolu dénuement. (Albert, 1992)

Comme saint homme, le personnage de Gilles souffre effectivement d’une
“soustraction de la chair” progressive ; il abandonne peu a peu tout ce qu’il a. Il
faut rappeler qu’au début du récit, le narrateur signale le fait que Gilles porte de
riches vétements, mais aussi qu’il ne les apprécie pas : “mult le vesteient
richement, / meis il duné a povre gent/ tut le melz de sa vestetiire” (Laurent, 2010,
pp- 69-71).° Qui plus est, il porte et donne une cotte somptueuse quand il fait son
premier miracle. Ce qui guérit le pauvre homme paralysé de maniere
instantanée, c’est le contact avec la cotte portée par le jeune Gilles. La nous
trouvons non seulement la nécessité de se débarrasser des éléments du monde
matériel pour faire le bien, mais encore les signes d'un corps “saint”, dont le
contact est capable de réaliser des actions miraculeuses. En outre, ce moment-la
marque le premier dépouillement de ses possessions attesté par le texte.

En ce sens, si nous considérons 1’exode terrestre que Gilles s’inflige jusqu’au
bout, en quittant son royaume, son titre nobiliaire, sa richesse, ses vétements, les
plaisirs alimentaires, sa beauté et la possibilité d’habiter en société, il est
indéniable qu’il peut étre considéré comme une figure de la dépossession. Ainsi,
nous trouvons en méme temps intéressante 'idée de Jean-Pierre Albert (1992) sur
la rupture métaphorique de I'identité physique a partir de la stérilité volontaire.
S’interdire toute descendance est une autre facon de mettre en relief la volonté
de ces figures de disparaitre du plan terrestre. Nous pourrions dire que le saint
doit finir par appartenir de maniere complete au plan de la spiritualité ; rien qui
appartient ou qui fait signe vers sa vie terrestre, ne peut rester sur terre.

Sans surprise, Guigemar ne semble pas s’adapter a ce modele. Il ne souhaite
pas quitter sa vie de chasseur, et effectivement il ne semble pas préoccupé par le
fait qu’il est considéré comme un peri par sa communauté. Mais son dévouement
amoureux semble s'imposer a lui a cause de la malédiction de la biche blanche.
Dans cet univers narratif, ce qui s'impose comme quelque chose d'impossible a
fuir, c’est 'amour. En ce sens, selon Philippe Ménard, pour les personnages dans
les lais de Marie de France

6 “ls I'habillaient somptueusement, mais il donnait aux pauvres ses plus beaux vétements”.



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 9

I’amour représente le bien supréme, le vrai bonheur, la valeur absolue. [...]
Chez Marie les chevaliers ne recherchent guere I'aventure et la gloire. Par gofit
ils resteraient sédentaires pour savourer a loisir de paisibles amours. [...]
D’ordinaire, les héros des lais ne sont point des chevaliers errants. L’amour suffit
a combler les cceurs. (Ménard, 1979, p. 137)

Il'y a, chez Marie de France, une véritable force entropique del’amour, et cette
force n’est pas entierement destructrice. Méme si les protagonistes souffrent a
cause de leur amour, c’est lui qui finit par arranger leurs vies : la rencontre
d’ordre féerique qui entraine I'amour entre la dame et Guigemar résout leurs
dilemmes. Pour la dame, 'amour de Guigemar met fin a sa situation de femme
malmariée et aussi a sa situation de femina inclusa’. Guigemar, de son coté, arrive
a étre sauvé par les soins et I'amour de cette dame, et nous pouvons penser
qu'une fois réhabilité de son impossibilité d’aimer grace a elle, il arrive a
rejoindre finalement sa communauté ; ’ordre est rétabli.

Nous voudrions maintenant revenir a la corporéité, plus précisément sur les
théories de Sara Ahmed (2014), que nous avons déja mentionnées dans
I'introduction de ce travail. Cette théoricienne explore les rapports entre la
douleur, la conception du corps et la matérialisation de ses frontieres :

The affectivity of pain is crucial to the forming of the body as both a material and lived
entity. In The Ego and the Id, Freud suggests that the ego is ‘first and foremost a bodily
ego’ (Freud 1964b, p. 26). Crucially, the formation of the bodily ego is bound up with the
surface: ‘It is not merely a surface entity, but is itself the projection of a surface’ (Freud
1964b, p. 26). Freud suggests that the process of establishing the surface depends on the
experience of bodily sensations such as pain. Pain is described as an ‘external and internal
perception, which behaves like an internal perception even when its source is in the
external world” (Freud 1964b, p. 22, emphasis added). It is through sensual experiences
such as pain that we come to have a sense of our skin as bodily surface (see Prosser 1998,
p. 43), as something that keeps us apart from others, and as something that ‘mediates’ the
relationship between internal or external, or inside and outside. (Ahmed, 2014, p. 24)

A partir de cette explication, il est possible de concevoir la douleur comme
cruciale dans la composition physique et sensorielle du corps. Dans ce sens, c’est
I'expérience de la souffrance physique qui nous permet de marquer la différence
entre ce qui est 'extérieur et ce qui est l'intérieur ; de cette maniere, on peut
arriver a la conclusion que nous nous rendons conscients de notre corps grace
aux expériences d’ordre sensuel. Sara Ahmed donne aussi une description plus
détaillée de ce processus, qui nous permet de mieux “penser” la conception de la
douleur et de la blessure dans les ouvrages que nous sommes en train d’analyser

This process is described beautifully by Drew Leder in The Absent Body. He
suggests that ‘the body is “absent” only because it is perpetually outside itself, caught up

7Généralement accompagné du motif du mari vieux et jaloux, il s’agit d’une figure de femme prisonnieére,
enfermée dans le foyer marital.



10 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

in a multitude of involvements with other people’ (Leder, 1990, p. 4). And so, experiences
of dysfunction (such as pain) become lived as a return to the body, or a rendering present
to consciousness of what has become absent: ‘Insofar as the body tends to disappear when
functioning unproblematically, it often seizes our attention most strongly at times of
dysfunction’ (Lede,r 1990, p. 4). The intensity of feelings like pain recalls us to our body
surfaces: pain seizes me back to my body. Leder also suggests that pain can often lead to
a body that turns in on itself, while pleasure tends to open up bodies to other bodies.
(Leder, 1990, pp. 74-5; see also Chapter 7) (Ahmed, 2014, p. 26)

Nous pouvons dire ainsi que le corps a '’habitude de disparaitre, il devient
absent, et ce qui nous fait revenir a lui, c’est une dysfonctionnalité, c’est-a-dire :
la douleur. Ainsi la maniere de ressentir davantage le corps et d’en prendre
davantage conscience, c’est de le blesser : un postulat qui semble “inscrit” dans
ces récits.

Le premier texte que l'on peut tenter d’analyser dans cette optique est
Guigemar, parce qu’il contient des éléments qui représentent d’une fagon
exemplaire les réflexions de Sara Ahmed. Effectivement, la blessure de
Guigemar, conséquence de la magie et de la malédiction d'une créature féerique,
est, comme nous l'avons déja dit dans la premiere partie de ce travail, la clé qui
lui ouvre la porte du monde du merveilleux ; mais cette blessure est aussi une
porte, un trou. Avant de rencontrer la biche, Guigemar n’est pas capable d’aimer,
C'est-a-dire, de se connecter vraiment avec les autres. Selon les mots de Sara
Ahmed, son intérieur et son extérieur sont bien différenciés (Ahmed, 2014, p. 26).
Mais la blessure et la malédiction modifient cette situation :

ne par herbre ne par racine !

Ne par mire ne par poisun

n’avras tu jamés garisun

de la plaie k’as en la quisse,

de si ke cele te guarisse

ki suffera pur tue amur

issi grant peine e tel dolur,

k’unkes femme taunt ne suffri,

e tu referas taunt pur li ;

dunt tuit cil s’esmerveillerunt. (Harf-Lancner, 1990, p. 32)3

Dans le discours de la biche, nous trouvons un lien étroit entre la plaie,
I’amour et la douleur : les trois concepts sont indissociables. Ce trou dans la chair
de Guigemar donne lieu a un jeu d’échanges entre sa subjectivité, ses émotions
et celles de la seule dame qu’il peut finalement aimer. La blessure de Guigemar
rend possible le contact avec les autres, et méme avec une force intangible,
I’amour, et ses sensations. Il s’agit d'une ouverture au monde.

8 “Nulle herbe, nulle racine, / nul médecin, nulle potion/ ne guériront jamais/ la plaie de ta cuisse/ tant qu'une
femme ne viendra pas le guérir, / une femme qui souffrira pour ’amour de toi/ plus de peines et de douleurs/
que nulle autre amoureuse. / Et toi, tu souffriras tout autant pour elle. / Et votre amour émerveillera”. (Harf-
Lancner, 1990, p. 32)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 11

Apres la découverte de Guigemar a l'intérieur du navire magique, il est
emmené par la dame et la jeune fille au chateau, ou il est guéri par leurs soins.
D’une certaine maniere, I'amour pour la dame commence, entre par la blessure,
et c'est le pont qui est ainsi établi entre les deux amants : ils tombent amoureux
pendant la scene de guérison. Et, si nous revenons aux paroles de la biche, nous
trouvons a partir de ce moment du récit, une véritable poétique de lI'amour
comme blessure, comme douleur :

mes Amurs l'ot feru al vif ;

ja ert sis quors en grant estrif,

kar la dame I’ad si nafré,

tut ad sun pais ublié.

De sa plaie nul mal ne sent.

Mut suspire anguisusement”. (Harf-Lancner, 1990, p. 44, c’est moi qui
souligne)’

L’amour le frappe violemment, son cceur est bouleversé, en guerre, et la
narration dit explicitement que c’est la dame qui I’a blessé. En outre, dans cet
extrait nous trouvons un premier lien établi entre la douleur physique de la plaie
et la douleur intérieure de I'amour (vers soulignés). Nous savons que la douleur
physique du chevalier est antérieure a la rencontre de la femme : le récit insiste
sur cette agonie des le moment ou Guigemar est blessé, mais une fois qu’il
commence a étre soigné par les dames, sa douleur et sa plaie changent de nature.
Lablessure physique cesse de le faire souffrir, mais le supplice continue toutefois.

Il semble cependant que la blessure de la cuisse de Guigemar se déplace : un
peu plus loin dans l'histoire, il y a des vers qui décrivent cette nouvelle blessure
qui n’est plus visible aux personnages : “amur est plaie dedenz cors/ e si ne piert
niént defors” (Harf-Lancner, 1990, p. 50).1° La blessure du chevalier qui symbolise

son impossibilité d’aimer est changée en blessure d’amour, et placée, bien
évidemment, dans le cceur. Il faut prendre en compte aussi la puissante tradition
symbolique qui s’est développée autour du cceur. Il s’agit d'une cavité centrale
du corps, remplie de sang, élément par excellence de la vie terrestre ; mais le cceur
est aussi lié aux émotions, aux sentiments, aux expériences d’ordre immatériel.
De ce fait, le coeur peut étre considéré comme un espace de convergence entre la
dimension terrestre et la dimension céleste. A partir des mots de Sara Ahmed
(2014), nous pouvons penser que les frontieres du corps de Guigemar ont été
transgressées, perforées ; son corps se rend visible, oui, mais le contact avec les
autres devient possible, réel, aussi. Dans ce sens, il est tres intéressant que ce soit
I'expérience de la douleur qui lui permette d’avoir 'expérience du plaisir qui,
comme Drew Leder le signale dans la citation d”Ahmed, a tendance a provoquer
le mouvement contraire : I'ouverture du corps.

9 “Mais I’amour l'a frappé au vif, / son coeur est désormais au champ de bataille. / La dame 1'a si bien blessé/
qu’il a tout oublié de son pays. / Sa plaie ne le fait plus souffrir / et pourtant il soupire douloureusement”. (Harf-
Lancner, 1990, p. 45, c’est moi qui souligne)

10 “IL’amour est une blessure intérieure / qui n’apparait pas au-dehors”. (Harf-Lancner, 1990, p. 51)



12 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

Pour revenir a la poétique de la douleur, la dame est a son tour prise par la
passion amoureuse, et elle ressent aussi cette expérience a partir des figures
poétiques de la douleur. Elle est torturée : “ceo fet Amurs ki la destreint” (Harf-
Lancner, 1990, p. 48)', et elle sent aussi qu’elle et son coeur sont en train d’étre
briilés : “[la dame] ki aukes esteit reschaufee / del feu dunt Guigemar se sent /
que sun queor alume e esprent (Harf-Lancner, 1990, pp. 44-46).> Quant a
Guigemar, cet état de languissement lui est encore inconnu. Il sait tout
simplement qu’il souffre et que c’est la dame qui a la possibilité de le guérir :

ne seit uncore que ceo deit,

mes nupurquant bien s’aparceit,

si par la dame n’est gariz,

de la mort est setirs e fiz. (Harf-Lancner, 1990, p. 46).13

La nous trouvons le deuxieme croisement entre la blessure physique
provoquée par la fleche et la blessure intangible, “intérieure”, provoquée par
I’amour de la dame. Il est possible de penser que Marie de France met I'accent
sur cette idée, cette indistinction entre plaie corporelle et plaie sentimentale.

Nous pouvons aussi analyser La vie de Saint-Gilles a partir des théories de la
sensation du corps présentées par Sara Ahmed. Mais dans ce cas, afin que la
réflexion soit productive, il faut également tenir compte du fait que, dans le genre
de l'hagiographie, le corps a une pertinence fondamentale. Méme si nous
pouvons trouver des similitudes entre Guigemar et ce dernier récit, comme nous
I’avons déja noté, dans les textes hagiographiques le corps a une importance et
un rdle particulier. Selon Michel De Certeau, le langage le plus important est

le langage du corps, topographie de « trous » et de creux : les orifices (la
bouche, 'ceil) et les cavités internes (le ventre, ultérieurement le cceur), tour a
tour privilégiés, s'inscrivent dans les dialectiques extérieur-intérieur ou
englobant-englobé, pour permettre un riche théatre d’entrées et de sorties. (De
Certeau, 2002, p. 59)

A partir de cette citation, il est clair que dans les récits hagiographiques, le
corps du saint devient un point d’articulation entre deux plans de l’existence
médiévale : le plan terrestre et le plan céleste, et ce dernier se transforme lors une
mise en scene des échanges entre ces deux plans, sur la base des orifices et cavités
“naturels”, c’est-a-dire, comme 1’explique Michel de Certeau, les orifices comme
la bouche et I'ceil, ou les cavités internes, comme le ventre ou le coeur, ainsi que
sur la base aussi, bien évidemment, des orifices et cavités accidentelles : les
blessures. Cependant, s’il est possible d’affirmer que 1'hagiographie renvoie a
une “dialectique extérieur-intérieur” du corps, dans laquelle intervient
également un échange entre les deux plans de I'existence, nous ne pouvons pas

1 “C’est I’'amour qui la torture”. (Harf-Lancner, 1990, p. 49)

12“[la dame] qui commence a briiler du feu/ que ressent Guigemar, / un feu qui enflamme et embrase son
propre coeur”. (Harf-Lancner, 1990, pp. 45-47)

13“T] ne connait pas encore son mal/ mais il comprend bien/ que si la dame ne le guérit pas, /il est str et
certain de mourir”. (Harf-Lancner, 1990, p. 47)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 13

ignorer la complexité du traitement du corps dans ce genre particulier, comme le
signale Jean-Pierre Albert :

Pour affirmer le triomphe de l'esprit, il faut mettre en scéne ou organiser la défaite de
la chair. Cette exigence fonde en premier lieu le paradigme du martyre. Sacrifier
sa vie a une cause est sans doute la fagon la plus claire de manifester sa supériorité
par rapport a tout bien intramondain. Mais le martyre chrétien, tel que
I'hagiographie médiévale en multiplie a I’envi les images, va plus loin que cette
tigure encore abstraite : il est avant tout une destruction emphatique de la chair.
(Albert, 1992)

De ce fait, le personnage principal du récit hagiographique doit se soumettre
a un processus d’atténuation physique, soit rapide, soit lent, et ce martyre peut
prendre des formes tres différentes. Dans le cas de Gilles, au début du récit,
lorsque le narrateur commence a présenter le personnage, nous trouvons un
portrait assez développé de son aspect physique : Gilles est un jeune homme
noble, absolument beau, avant de commencer son long parcours vers la sainteté.
Mais cette beauté androgyne, digne d’un chérubin, ne peut pas rester intacte
longtemps dans son corps. Ce qui est important, ce qui est vraiment 1'aspect
exceptionnel de son existence, c’est son dévouement religieux, sa sainteté, et
comme le précise Jean-Pierre Albert, il faut montrer la prééminence de I'esprit
sur la chair profane et éphémere. Dans le récit, ce processus semble commencer
quand le jeune homme quitte finalement Athenes.

Il y a un moment révélateur dans la scene du planctus'* des barons de Gilles,
ou ils font allusion au destin malheureux de sa beauté et de sa jeunesse :

gentils hom noblé e vaillant,
tant mar fud vostre grant bunté,
vostre sens e vostre bealté !

Mar fut vostre bele juvente !

La blanche face e la ruvente,
cum serat or tainte e greslee
del solail e de 1a gelee !

[...] Mar fud, sire, vostre bealté ! (Laurent, 2010, p. 44)*°

Nous trouvons la une description, assez commune dans les récits
hagiographiques, du premier moment de la dégradation physique : il s’agit de
I’obscurcissement et du vieillissement de la peau a cause de la faim, de la soif et
de l'exposition aux éléments naturels. Plus loin dans le récit, quand le saint
homme et I'équipage du navire sont arrivés a I'ille déserte, Gilles rencontre un
ermite, événement révélateur et initiatique dans son voyage vers la sainteté,
puisqu’il représente le style de vie ascétique, solitaire et consacré a Dieu que le

14 Le planctus est I’expression verbale de la souffrance. Il s’agit généralement d’un chant funébre dédié a
une personne réputée.

15“Noble, généreux et valeureux seigneur, qu’adviendra-t-il de votre grande vaillance, de votre sagesse et
de votre beauté ! Qu’adviendra-t-il de votre belle jeunesse ! Votre visage clair et rose sera briilé par le soleil
et grélé par le froid !” (Laurent, 2010, p. 45)



14 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

jeune homme souhaite avoir. En outre, ce personnage est aussi tres éloquent en
ce qui concerne la fagon de concevoir le corps de ceux qui sont dédiés a 1’office
divin dans ce récit :

a la porte de sa meisun

le troverent en oreisun :

lunke barbe ad, le chef ferant,

petiz hum fud ne gueres grant,

mult fu meigres e senz colur,

taint del soleil e del labur

Dresce sun chef, sis veit venir,

premerement les volt fuir. (Laurent, 2010, p. 58)

Selon Francgoise Laurent (2010, p. 61), cet ermite répond au modele “du vir
Dei, de I’ascete désireux de chercher le salut dans les ‘déserts’, c’est-a-dire hors
du monde”. Il s’agit d"un vieil homme, émacié et have, exposé a la nature sauvage
et aride, a la douleur physique, et qui évite d’avoir contact avec d’autres
personnes. Il raconte son expérience de la souffrance a la premiere personne :

faz ici ma penitence

en jeunes e en abstinence.

Jo ne manjuz mie de pain,

nepurquant sui haité e sain ;

a la fiee truis peissun

entre le roche et le sablun.

Ke vus irreie jo cuntant ?

Tant ai jo ke plus ne demant.

[...] Pensez puis jo assez folie,

meis, merci Deu, ne la faz mie”. (Laurent, 2010, p. 61)"”

En solitude, I'ermite pratique la pénitence et le jetine, et il est tres intéressant
qu’il dise que méme s’il se nourrit d’'une maniere plutdét humble, il est en bonne
santé, parce que sa description antérieure semble contredire son témoignage : il
“mult fu meigres e senz colur” (Laurent, 2010, p. 58).18 La, il faut penser aux
relations paradoxales entre le salut du corps et le salut de I’ame. Tandis que la
dimension physique se réduit, I’aspect spirituel de I'individu prend de plus en
plus d’importance : “ne vei le mal ne jo ne I’oi : / en Deu me hait, en li m’esjoi”
(Laurent, 2010, p. 62).°

16 “T]s le trouverent en train de prier devant chez lui. C’était un homme de petite taille avec une longue
barbe et des cheveux gris. Il était trés maigre et son visage have était marqué par les épreuves et le soleil. A
leur arrivée, il redressa la téte et voulut d’abord les fuir”. (Laurent, 2010, p. 59)

17#C’est ici que je fais pénitence dans les jelines et les privations. Je ne mange jamais de pain, pourtant je
suis en bonne santé. Quelquefois je trouve du poisson dans les rochers et dans le sable. Qu’ajouter d’autre

? J’ai plus que je ne demande. [...] Je peux imaginer les pires folies, mais, grace a Dieu, je ne les commets
pas”. (Laurent, 2010, p. 62)

18 “T] était tres maigre et son visage have”. (Laurent, 2010, p. 59)

19 “Sourd et aveugle au mal, je tire toute ma joie et tout mon plaisir de Dieu”. (Laurent, 2010, p. 63)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 15

Dans La vie de Saint-Gilles nous ne trouvons pas, comme dans d’autres
récits de vie de saints ou de saintes, un véritable enchainement de tortures ou de
mutilations. Le parcours de ce jeune noble d’Athenes est plutot marqué par
I’abandon de la civilisation et de son pouvoir, la faim, la soif, la chaleur et la
fatigue corporelle en général. Il est possible d’attribuer 1'accent mis sur
I'épuisement corporel a la condition d’ermite qui est non seulement celle de
Gilles, mais aussi des autres personnages du récit qui consacrent leur vie a Dieu,
comme le premier ermite de 1'1le et celui qui sera son mentor, Vérédeme. Selon
Brigitte Cazelles,

ascetes et ermites malmenent leur corps en négligeant les protections
civilisatrices ; hommes sauvages, ils s’auréolent de mystere, et le miracle, dans
les contes d’inspiration celtique comme dans les Vies frangaises, c’est que le héros
puisse dompter la nature, se détacher du monde sans tomber dans la bestialité.
(Cazelles, 1986, p. 60)

De ce fait, la pénitence principale de ce type de figures est I'exposition au froid
et a la chaleur et le manque de soins et de nourriture abondante. Par exemple,
quand Gilles rencontre Vérédeme pour la premiere fois, le narrateur dit que

li bons hom ki en sun maneit

ne laburout ne ne fuieit,

kar co esteit roche naive [...].

Nepurquant n’aveit faim ne sei :

Deu li trovot assez conrei. (Laurent, 2010, p. 80)*

La roche ou il habite est extrémement stérile, mais Dieu lui donne ce qui est
nécessaire pour le maintenir en bonne santé. Francoise Laurent décrit cette
situation d’une fagon tres belle et éloquente : “Vérédeme — dérivé de viridis
signifiant ‘vert, verdoyant” — est la seule graine vivante dans un espace minéral
et inhospitalier” (Laurent, 2010, p. 81). Gilles semble trouver dans la roche et en
compagnie de Vérédeme le vrai bonheur, sa place dans le monde : un endroit
éloigné de la société et du luxe, ou il peut se consacrer entierement a Dieu.
Cependant, cette expérience ne dure pas longtemps ; il faut qu’il continue son
chemin vers la sainteté et la splendeur. Il doit quitter Vérédeme a cause de la
crainte qu’il a d’étre loué par lui, puisqu’il a, quoique de maniere réticente,
miraculeusement guéri un malade. Le renom est ainsi, a la fois, le probleme de la
vie de Gilles et un tres efficace moteur de la narration : il s’échappe chaque fois
qu’il risque de devenir célebre. De cette fagon, le récit avance au rythme ou Gilles
abandonne le monde matériel.

Tout au long du récit, il y a différentes manifestations de cette dépossession
progressive, concept d’Albert que nous avons déja mentionné plus haut. En
évitant le renom, Gilles trouve une maniere de se dépouiller des aspects propres
de son individualité ; de cette facon, il arrive a commencer le processus pour

20 “Le saint homme qui vivait au sommet ne défrichait ni ne cultivait la terre, car ce n’était que de la roche.
[...] Pourtant, 'homme ne connaissait ni la faim ni la soif, car Dieu lui procurait largement de quoi vivre”.
(Laurent, 2010, p. 81)



16 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

s’effacer du monde. Cet état d’esprit est manifesté explicitement par lui plus loin
dans le récit, quand il habite seul avec sa biche dans la forét, et qu’il est blessé par
les hommes du roi Flovent :

seignurs, feit il, ¢o gardez vus,

kar jo no voil estre seii

fors de vus ke m’avez velj,

kar si Deus me volsist celer,

gref vus serreit de mei trover. (Laurent, 2010, p. 130)*

I ne se plaint pas si c’est Dieu qui veut qu’il soit trouvé, mais il est clair qu’il
souhaite disparaitre du monde et échapper a ses interactions physiques : Gilles
ne veut pas qu’on lui parle, ni étre vu ni connu. Il souhaite ignorer, obturer, ces
aspects de son existence qui le rattachent encore a la civilisation et a la chair.
Effectivement, a ce moment exact du récit, nous trouvons Gilles dans la forét, un
espace déja éloigné du monde civilisé, mais il habite aussi a I'intérieur d'une
“fosse ben cavee” ; il est presque enterré.

Méme si, comme nous I’avons déja signalé, la figure de I’ermite ne souffre pas
forcément de la torture ou de la mutilation, dans le cas de Gilles, I’accéleration
du processus de la “défaite de la chair”, comme l'appelle Albert (1992), est
donnée par la blessure qu'’il regoit en protégeant la biche blanche. Et bien que cet
événement soit un accident, il déclenche une situation d’auto-torture de la part
du saint homme. D’apres Gilbert Lascault, “la torture s’efforce de construire le
corps comme géographie de la douleur ; de lire la peau comme surface a fendre,
ou doivent s’écrire les arabesques du non-naturel ; de briser I'unité du vivant,
d’instituer le désordre et le manque” (Lascault, 1973, p. 373). Effectivement, la
douleur la plus intense et l'institution du désordre dans le récit commence par la
blessure de Gilles :

il descorde, si leist aler

e fert Gire par mi le cors,

ki de la fosse ert issu fors

pur garder u la bisse fu.

Grant fu le cop k’out receti :

mut se doute de la grant plaie,

tresk’a l'ortil le sanc lui raie.

Nostre Seignur ad mercié :

arere veit tut de bon gré;

ne s’entremet de I’estancher,

einz leist le sanc del cors aller. (Laurent, 2010, p. 120)*

21 “Seigneurs, répondit Gilles, veillez-y, car je veux que personne ne sache que j existe, sauf vous qui
m’avez vu. Si Dieu en effet avait voulu me cacher, il vous aurait été difficile de me trouver” (Laurent, 2010,
p- 131).

22“j] lacha la corde de son arc : 1a fleche partit et frappa en plein corps Gilles, sorti pour voir ou était la
béte. Le coup violent qu’il requt provoqua une large plaie qui le fit beaucoup souffrir, et le sang lui coula
jusqu’aux pieds. Il remercia le Seigneur, se dépécha de reculer et, plutot que de se soucier d’étancher le
sang, il le laissa se répandre”. (Laurent, 2010, p. 121)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 17

Le saint homme saigne excessivement et il remercie Dieu pour cette blessure
brutale, qu’il n’essaie pas de couvrir. Cette plaie, pour Gilles, est I'ouverture aux
Cieux. Une quantité exagérée de sang s’écoule de son corps : celui-ci expulse hors
de lui I'élément le plus représentatif de la vie physique et sensuelle. Gilles
commence a se détacher de ce plan, sa chair est en train de se défaire. En effet,
quand il est retrouvé par les hommes du roi, le corps de Gilles ressemble a celui
dun mort :

la dedenz unt Gire trové,

pale e teint e descoluré.

N’est merveille se il s’esmaie :

par mi le cors le sanc lui raie !

Ses dras esteient desramez

e depecez e decirez”. (Laurent, 2010, p. 122)*

A partir de ce moment, se profile avec plus de clarté I'intention de Gilles
d’abimer, de quitter I'écorce matérielle, puisque “pour devenir instrument de
rédemption ou de salut, le corps doit étre systématiquement détourné de sa
vocation naturelle, il doit étre travaillé dans un sens qui revient a le nier” (Albert,
1992). La blessure de Gilles est I'élément qui marque l'étape finale de ce
détournement de la vocation naturelle du corps, l'intention de nier, détruire, son
existence physique :

Li reis le vit forment seigner :

de sun bliaut volt depecer

une bende a lier la plaie

pur estanger le sanc ki reie ;

meis cil ne voleit pas suffrir :

plus volt lesser le cors issir. (Laurent, 2010, p. 126)*

Une fois blessé, Gilles change brusquement d’attitude envers la vie. Le
narrateur choisit alors d’exprimer la réticence de Gilles a sentir la douleur, méme
si immédiatement apres il dit souhaiter perdre tout son sang. Il s’agit, tres
probablement, d’une mise en scene de I'humanité du saint homme : il sait que
’action de ne pas soigner sa plaie s’oppose a un comportement humain, civilisé,
et aussi a la “vocation naturelle” du corps. Cependant, son désir d’abandonner
le plan terrestre est évidemment plus fort. Nous retrouvons un peu plus loin
I'idée des biens matériels liés a la vie terrestre, et des émotions associées a ce plan,
comme le bonheur et I'orgueil : “meis jo n’ai cure de richeise / dunt m’enorgoill
ne ne m’enveise : / le cors voil jo ke seit doilant” (Laurent, 2010, p. 136).% En outre,

B“C’est la qu'ils découvrirent Gilles, pale, amaigri et épuisé. Rien d’étonnant s’il défaille, car il est couvert
de sang ! Ses vétements étaient déchirés et tombaient en lambeaux”. (Laurent, 2010, p. 123)

2#“Voyant qu'il saignait beaucoup, le roi voulut déchirer un pan de sa tunique pour bander sa plaie et
étancher le sang qui en coulait. Mais Gilles ne le lui permit pas, car il voulait perdre plus de sang encore”.
(Laurent, 2010, p. 127)

% “Je n’ai que faire des richesses dont je ne tire ni orgueil ni joie, mais je veux souffrir dans ma chair”.
(Laurent, 2010, p. 137)



18 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

dans ces méme vers, Gilles exprime un changement d’esprit : son hésitation par
rapport a la douleur disparait. Son cceur lui dit qu’il faut souffrir.

Evidemment, les réactions et les pensées de Gilles envers la souffrance ne sont
pas linéaires ; il s’agit d"un trait qui humanise le personnage. A cet égard, Laurent
explique que “ses vertus exceptionnelles pouvaient faire de lui un héros
‘inhumain’, aussi Guillaume a-t-il choisi de le peindre comme un homme de cette
terre, fragile, parfois désemparé, exposé a la fatigue et sensible a la douleur”
(Laurent, 2010, XLVII). L’hésitation nous rappelle qu’il s’agit, apres tout, d'un
humain, et cela rend le personnage plus tragique en quelque sorte. Son chemin
exceptionnel vers les Cieux est rempli de douleur, oui, toutefois il I'accepte,
méme s’il a des moments de doute ; et ce doute, suscité par la souffrance, nous
parle aussi de la difficulté du processus de quitter le plan terrestre. Une idée
commune a ce genre de récits est qu’il faut apprendre a dominer son propre corps

I'idéal mis en scene dans les Vies francaises [...] laisse transparaitre une
attitude et une perception de littéralité ; la sanctification s’y manifeste comme un
contrdle absolu sur la matiere, comme un détachement surhumain du monde
temporel. (Cazelles, 1982, p. 6)

Gilles n‘est pas l’exception a ce modele. Il est capable déja d’éviter les
tentations charnelles et aussi de se nourrir humblement et habiter dans la
sauvagerie de la forét, mais il lui manque encore le contrdle vraiment absolu de
sa corporéité. Il considere alors la torture qui provoque la douleur physique
comme une occasion de développer cette capacité :

Jo sui blescé, aukes m’en doill,

plus sui pesant ke jo mal sente

par quei la char etist entente :

kar si ele pot surmonter,

gref me serrat puis le danter. (Laurent, 2010, p. 132)%

Nous pouvons noter aussi dans cet extrait ce que théorise Sara Ahmed (2014),
la présence du corps quand nous sommes blessés. Dans le cas de Gilles, il
expérimente en méme temps le poids de son propre étre physique et le
détachement de sa chair. Un peu plus avant dans le récit, quand il est déja blessé,
le roi parle de Dieu en lui demandant son identité,

Gires se sist, si escutat,

dresce sun chef, sis esgardat.

Quant il oi de Deu parler,

les olz li pernent a lermer :

de la goie, de la dugur,

26 “Ma blessure me fait beaucoup souffrir, et je sens plus que d’habitude le poids de mon corps. Il est bon
que je souffre, car ma chair pourrait, grace a ma souffrance, apprendre a se dominer”. (Laurent, 2010, p.
133)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 19

tut en ublie sa dulur,
ne se senti puint anguisus”. (Laurent, 2010, p. 124)¥

Comme dans Guigemar, la blessure physique de Gilles est guérie ou endormie,
au moins momentanément, grace a une force divine et puissante. Dans le cas de
Guigemar, il s’agit de I'amour pour sa dame, lequel guérit sa plaie physique mais
en provoque en méme temps une autre, intérieure et invisible. Nous y avons déja
fait référence ; les blessures de Gilles et de Guigemar sont plutot similaires sous
quelques aspects. Les deux accidents impliquent une biche blanche, motif
téerique, et les plaies provoquées par les deux biches portent une sorte de magie
: dans les deux cas, 'ouverture de la blessure rend possible le contact avec une
force majeure, divine.

Comme la blessure d’amour du chevalier du lai, celle de Gilles est cachée. Le
récit fait allusion a ce fait plusieurs fois. Le saint homme prend garde que sa
blessure soit invisible et que personne ne la connaisse. Les deux plaies ouvrent
une autre direction de I'histoire. Dans le cas de Guigemar, il s’agit de la recherche
de I'amour qui doit sauver sa vie et le réinsérer dans la société courtoise ; sa plaie
se ferme quand il réussit. La blessure de Gilles, par contre, ne guérit jamais : “e il
si fud tut son vivant : / unc de la plaie ne guari / deske a cel jur k’il fini” (Laurent,
2010, p. 136)%; et ce fait est cohérent avec la situation terrestre du saint homme :
non seulement il s’agit d'une marque de la prédestination et de I'exceptionnalité
du protagoniste, puisque cette blessure est surnaturelle, mais encore elle est une
sorte de rappel intérieur, intime, du fait que la distance entre les Cieux et la Terre
a commencé a se réduire ; la frontiere entre les deux plans se déchire lentement.
Effectivement, les derniers jours de vie de Gilles sont marqués par des
manifestations surnaturelles de sa plaie :

li abbes veit vers sa contree,

meis ne pot faire grant jurnee,

kar sa plaie forment lui greve,

ki chascun jur seigne e escreve :

mult durement I’ad anguissé. (Laurent, 2010, p. 202)*

Nous voyons dans cet extrait le jeu hagiographique entre les entrées et les
sorties, un dialogue entre l'intérieur et I'extérieur, et méme entre les deux plans
de I'existence. Ce trou exceptionnel qui ne guérit pas, qui ne se ferme jamais, est
un rappel constant que la déchirure physique de Gilles est en train de se dérouler.
Cette plaie continue a expulser du sang, signe de 1'abandon progressif du plan

27 “Gilles s’assit, dressa ’oreille, leva la téte et les examina. En entendant le nom de Dieu, il eut les larmes
aux yeux ; et, tout a la douce joie qu’il éprouvait, il oublia sa douleur et ne ressentit plus du tout
d’inquiétude”. (Laurent, 2010, p. 125)

28“Et il en fut ainsi sa vie durant ; jamais sa blessure ne guérit jusqu’au jour de sa mort”. (Laurent, 2010, p.
137)

» “1’abbé se dirigea vers son pays, mais il ne pouvait faire de grandes journées, car sa blessure, qui
s’ouvrait et saignait chaque jour, I'épuisait beaucoup et le faisait énormément souffrir”. (Laurent, 2010, p.
203)



20 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

terrestre. Que reste-t-il de Gilles ? Son corps se détériore rapidement : il est faible
et sanglant, mais ce qu’il ne perd jamais, et le narrateur nous le rappelle méme
au moment de la mort du saint homme, est sa lucidité et son abnégation :

ben sent la mort ki lui fud pres,

ke lungement ne vivra mes ;

la lange li veit enliant ;

vein out le quor, le cors pesant,

pur quant out mult bone reison. (Laurent, 2010, p. 222)3°

En outre, a partir de la blessure, les miracles de Gilles deviennent de plus en
plus spectaculaires, il s’agit d'un crescendo de ses pouvoirs surnaturels. Il arrive a
maitriser aussi bien la matiere que I’esprit : une fois abbé, Gilles expérimente non
seulement une proximité avec Dieu (“Deus le revisitet sovent / e feit pur lui
miracles bels” (Laurent, 2010, pp. 144-146)°"), mais aussi des confrontations avec
Satan, qu’il réussit a expulser de la chair de Charlemagne, et du contact direct
avec un ange, qui lui donne une lettre, et qu’il est le seul capable de voir. Dans ce
sens, c'est la plaie, le trou magique dans sa chair, qui rend plus intense cette
interaction, ce croisement des plans.

Conclusions

En somme, les deux ouvrages se démarquent par 1'expérience d'une dévotion,
soit amoureuse, soit religieuse. Cette dévotion entraine, comme nous 'avons vu,
une interaction entre “la chair” et “I'esprit”, qui devient tres souvent violente,
une sorte de mutilation corporelle représentée de différentes manieres.
Cependant, pour construire l’exceptionnalité permettant aux personnages
d’établir cette connexion intime avec une puissance absolue, les récits mettent en
scene un croisement entre différents motifs et traditions, tels que la mer et sa
reformulation identitaire, ainsi que les connotations merveilleuses tant de la forét
que de la biche blanche. A partir de ces personnages, les récits établissent un
dialogue entre deux univers ; un croisement des frontieres génériques se
traduisant également par une transgression corporelle.

La blessure semble fonctionner comme un trou, une ouverture qui permet
d’établir une connexion a partir de 1'expérience de la douleur. Dans le cas de
Guigemar, a partir de sa blessure, il est capable de trouver la dame et 'amour.
Ce dernier est effectivement comparé a la blessure, a la douleur, et une fois que
sa plaie physique est guérie, sa douleur change de nature et d’endroit. En ce qui
concerne Gilles, comme il s’agit d'un récit hagiographique, le corps fonctionne
comme un point d’articulation entre le plan terrestre et le plan céleste.

30 “{] savait que la mort était proche et qu’il ne vivrait plus longtemps. Il éprouvait des difficultés a parler,
son coeur était faible et son corps douloureux ; pourtant, il restait parfaitement lucide”. (Laurent, 2010, p.
223)

31“Comme Dieu le visitait souvent et accomplissait pour lui de beaux miracles”. (Laurent, 2010, pp. 145-
147)



Maria Florencia Vieira Ideas, 1X, 9 (2023) 21

Cependant, en méme temps, ce point d’articulation, le corps, souffre dune
atténuation physique progressive et volontaire qui se manifeste a partir des
souffrances propres de la figure de 'ermite : la dépossession, la fatigue, la faim,
la soif et I'exposition aux éléments naturels. Gilles a hate d’accélérer sa mort ;
pour lui, sa plaie est 'ouverture vers les Cieux.

Dans les deux cas, la plaie symbolise un destin, une mission ; le destin de
Guigemar se déroule sur le plan terrestre, et c’est pour cela que sa blessure guérit.
Quant a Gilles, sa plaie saigne de maniere erratique ; elle est un rappel intime et
constant que la distance entre les Cieux et la Terre devient de plus en plus courte,
et a mesure que son corps s’affaiblit, ses miracles deviennent de plus en plus
exceptionnels.



22 Ideas, IX, 9 (2023) Le corps blessé dans deux récits frangais du XII siécle (1-22)

Références

Ahmed, S. (2014). The Cultural Politics of Emotion. Edinburg University Press.

Albert, J.P. (1992). Le corps défait. Terrain [En ligne], 18.
http://journals.openedition.org/terrain/3030.

Cazelles, B. (1982). Le corps de sainteté, d’aprés Jehan Bouche d'Or, Jehan Paulus et
quelques vies des Xlle et XIlle siécles. Droz.

Cuvillier, E. (2013). Le «corps» (cwpa) entre «chair» (0&&) et «esprit» (mvevua).
Cahiers d’études du religieux. Recherches interdisciplinaires [En ligne], 12.
http://journals.openedition.org/cerri/1255.

De Certeau, M. (2002). Hagiographie. Universalis éducation [En ligne].
Encyclopaedia Universalis éd., 11, pp. 55-601.

Fourquet, J. (1956). Le rapport entre I'ceuvre et la source chez Chrétien de Troyes

et le probleme des sources bretonnes. Romance Philology, 9(3).
Harf-Lancner, L. (éd.). (1990). Lais de Marie de France. Librairie générale francaise.
Lascault, G. (1973). Le Monstre dans I’art occidental (un probleme esthétique).

Klincksieck.

Laurent, F. (éd.). (2010). La Vie de Saint Gilles. Champion.
Le Goff, J. (1985). L'imaginaire médiéval. Essais. Gallimard.
Ménard, P. (1979). Les Lais de Marie de France, Contes d’amour et d’aventure du

Moyen Age. Littératures Modernes, Presses Universitaires de France.


http://journals.openedition.org/terrain/3030
http://journals.openedition.org/cerri/1255

	Resumen
	Introduction
	Hybridation et exceptionnalité
	Corps et âme
	Conclusions
	Références

