FUNCIONES EPISTEMICAS

Edgardo Albizu

Filosofar es retroceder para ponerse més cerca de la “cosa del pensar”
merced a la adecuada lejania. Ese retroceso marcha de lo formal a lo mate-
rial. vuelve de esto hacia aquello, y asi sucesivamente. Nuestra actualidad fi-
loséfica -presente primario (Ptl) del pensar- se form6 con retrocesos subjeti-
vo-transcendentales, experiencial-dialécticos, analitico-formales. lingiiistico-
semiol6gicos. epistemolégico-genéticos, y pragmﬂticuhhennﬂnéuﬁm{ﬁticus
formales o transcendentales. Tras dichos retrocesos queda ain, por 1o menos,
la trama -si no la urdimbre- previa del sujeto cognoscente liso y llano, del su-
jeto epistémico. Piaget lo define como “aquello que hay de comin a todos
los sujetos de un mismo nivel de desarrollo, independientemente de las dife-
rencias individuales™ se distingue, pues, del sujeto individual, 0 sea “de lo
que permanece como propio de tal o cual individuo™. Por eso el conocimien-
to cientifico se caracteriza por el “doble movimiento de adecuacion al objeto
y de descentracion del sujeto individual en direccién al sujeto epistémi-
co™(1). Este sujeto, a diferencia del transcendental, no es universal en sentido
estricto; tampoco es el individuo real, el existente (Dasein) que en cada caso
soy. Es la abstracci6n real de las actividades cognitivas de hombres y méqui-
nas (electrénicas o cibernéticas), abstraccion en la que acaecen diversos ni-
veles de la historia del conocimiento. Es el cuasi-universal -efectiva metafo-
ra- por cuya mediacion lo universal y el individuo se conectan, confunden y
transpasan para lograr, con esfuerzo por lo general infructuoso, €l universal
concreto.

Lo dicho basta para comprender que el nicleo de lo epistémico consta de
estructuras funcionales de tiempo, en las que lo existencial y lo conceptual
(sus tiempos respectivos) se transvasan mutuamente. En el sujeto epistémico
se cumple, por ende, una transformacién del tiempo en horizonte formal del
conocimiento: se hace forma de teorfa, co-determinante del objeto. Singular
redondeamiento transindividual, estructurante del individuo, coloca a éste no
ya en el mundo, ain no en el Nous, sino dentro del intersujeto factico donde
se mantiene lo que es y se lo respeta: el cada-cual (Jedermann), del que
Kant y Husserl vieron flancos transcendentales especificos. El sujeto episté-
mico es asf un tiempo presente, concentracion de las dimensiones temporales
en un presente comin a los pensantes, esquema de funciones fuerte, constan-
te. casi imbatible a causa de su enrarecida sutileza. de su intangible media-
cion: sujeto en el que cada efectivo ser pensanic cs colocado por el desarrollo




30 - INVESTIGACIONES

del conocimiento. Se trata, pues, de una trama formal del sujeto previo a la
subjetivacién propiamente dicha, trama que desde luego abarca a la intersub-
jetividad factica. Esta, en efecto, es interior al sujeto epistémico. Por lo tanto,
las funciones epistémicas son de por si intersubjetivas. Pero, al respecto, tén-
gase en cuenta que la intersubjetividad epistémica es Onticamente pre-indivi-
dual: una perfecta transparencia, que confiere indole noético-formal pura a
los momentos hermenéuticos, de densidad volcada hacia el pasado (P) o ha-
cia el futuro (F): hace transhicida esa densidad. Se necesita, pues, reconocer
dicha trama formal (explorarla para obtener y ordenar informaci6n, en el
sentido en que se habla, p.e., de “reconocimiento médico™), porque la supo-
nen tanto el pensamiento fuerte como el débil, tanto los sistemas constructi-
vos cuanto aquellos constructibles por de-construccion. El sujeto epistémico
es asf como el manual de funciones del vehiculo que nos lleva al trabajo coti-
diano; que nos sirve para buscar empleo, e incluso para enteramos si ya no
tiene sentido seguir en dicha biisqueda.

Ahora bien: las capacidades heuristicas de las ideas dependen de sus fun-
ciones epistémicas, de las funciones del cuasi-universal Jedermann presen-
tificado. La férmula “funciones epistémicas” se refiere al hecho de que, en
todo cuerpo de conocimiento, la idea es primariamente signo. Esto quiere de-
cir que integra y presenta grupos de signos a la vez que influye en €sos con-
juntos. Las funciones epistémicas de las ideas y de los conceptos (idea: tota-
lidad operativa de significados), asi como de los signos (facticidad presenta-
dora en los lenguajes, en la protectora epidermis de cada-cual), se determi-
nan segin sus modos de integracion, presentacion ¢ influencia respecto de
dichos conjuntos y sus condiciones constitutivas.

En primer lugar puede hablarse de funciones respecto del contexto intra-
te6rico, en el que cada signo actia como significante. Son funciones de or-
den, fortalecimiento y homogeneizacién de las teorias, destinadas a permitir
al signo cumplir con su funci6n tedrica primera: dar qué pensar. Un segundo
grupo de funciones concierne al contexto intra y extratedrico, en el que cada
signo asume su plenitud como significante-y-significado: abren a la teoria
para lo que se da al pensar y le permiten penetrar en €so mediante una dialéc-
tica del asir lo cognoscible y el des-asirse como signo. Un tercer grupo de
funciones epistémicas concieme al contexto pre € intratedrico, por el que
cada signo asienta su unidad significante-significado en la subjetividad que
se instaura con él: sitdian a la teoria en relacién con sus propias condiciones y
con su propia historia. Por fin, los tres grupos de funciones antes sefialados
convergen en la autosuficiente unidad tedrica del lenguaje, que mantiene
aquellas funciones al darse como lenguaje y sustraerse como antilenguaje en
cada uno de los sistemas con los que la conciencia significa. Puede, pues, ha-




31 - INVESTIGACIONES

blarse de un cuarto grupo de funciones. concemientes al contexto infra y su-
prateérico que enmarca todo conocimiento: unidad significante-significado
en su asentamiento en la subjetividad y en su recuperarse en cuanto signo. La
teoria se consuma asi como inherente a aquello que cn ella se piensa.

Las capacidades heuristicas se constituyen segiin las funciones epistémi-
cas. en tanto éstas se modalizan, es decir, en tanto lo semidtico se retroinstala
en lo 6gico y en las estructuras temporales puras que sobrecaptan desde su
condicién de estrato in-significantc en todo sistema de significacion. Asi se
totaliza el circuito objetivo de lo pensable y se remite a 10s estratos prepensa-
bles. El siguiente cuadro puede esquematizar cuanto aqui se ha presentado
acerca de la dispersién neguentropica en la que se metamorfosean los signos:
(Ver cuadro en pig. 32)

Interpretar este cuadro significa desarrollar una filosofia centrada, por
cierto. en torno del fenémeno que la requiere. que demanda tal despliegue
conceptual para consumarse. A las necesidades introductorias de esta exposi-
ci6n pueden bastarles las siguientes indicaciones:

Si se consideran las tres primeras columnas, se ve que “signo” presenia
la superficic mirable en la que coinciden el que mira y lo mirado, la superfi-
cie audible en la que coinciden el que oye y lo oido, efc.; en fin, la superficie
scnsorial en la que coinciden dos sisiemas Opuestos sustraidos en ¢l mismo
darse de dicha superficie, y que reciprocamente s¢ suponen €n €sc coincidir-
y-sustraerse. Dicho en formulas especulativas deudoras de la metafisica: el
signo es el no-ser-que-es de entes que No SON €5 NO-SET. Pero Cuyo no-ser no
incluye ese no-ser sino que €ste mas bien alude a su ser y no-ser. Ahora bien:
todo signo, en tanto no-ser y apariencia, s6lo es signo en un contexto de sig-
nos (contexto semidtico). es decir. en un circuito re-alimentable, sin lo cual
es ruido o mancha irrelevante, bloque ignoto de ser sin sujeto y sin objeto, no
apariencia mirable y mirada. audible y oida, sentible y sentida. etc. Pero, en
tanto contextualizable, y con la misma originariedad, y con relaci6n recipro-
ca de una y otra propiedades. todo signo se caracteriza por la objetidad, por
signar con su apariencia algo cuyo sistema puede presentarse de tal manera.
Tal sistema constituye la entidad de un ente. En tanto se enfrenta en un signo
al que lo siente, ¢l ente es un obstante y la objetidad del signo consiste en fi-
jar la obstantividad del ente. El signo signa la obstantividad. Objetidad es su
apariencia signante; debe ser distinguida de la objetividad. en tanto atributo
de los conceptos significados, o propiedad de la subjetividad del pensar. por
la cual. en lo obstante signado, permite que €l se abra y lo determine. El ser-
objetivo designa lo mds intimo de la subjetividad. El signo liso y llano no es,
pues, objetivo stricto sensu sino objetante. Pero esto frae consigo que, a la
vez que contextual y objetante. el signo sea subjetivo. es decir, se caracterice



‘(ena
(pEpIaA) Op -adsa) 1011
-esuad of ap -aque of el
123122 0 -3[ja1 el | @UBUBLILL
Od( -] - <€ 11d) NddT (D -ure) Ua se owod oudts | esrdo[oiu
-03) SB[ ap ootdo| [op eonQIWI |  -38 UQIJBI
pelRaqL] UQIBWINSUOD) -0TWag | -9s pepIwsIy -n2juo)
i (e12
-uaauiferd
-U2)SISU0D)
SELIO)SIY 3
S3UOIIIPUOD
d( < -a— 11d) ddIN (N) SN U3 SeLI aueoyrudts
-03] e[ ap K anreudis pEpIA
PepISadaN ugroeniis | oongwdeld |  peplifqng | -nalgng
(peptonuo) (opeoryudis)
AU oafnalqo
(d --— T1d) dINY (D) [@ ua sen ouwioo opeudis
-03] Se| ap 21UB]s-qo
M pepIfesy ugroenalaj 02NUBLISG oefau0) |pepiana{qo
m (e1ouaIayoa)
& Iid TN¥d (d SeH03) SE| (oonoruas
= ap Iou BUWIDISIS) | oonplwas
m pepMIqIsod -UT upZeqel], |  OOlpPEUIG | soudissonQ | OIXANUOD
Z eotdojowxsida eN3o[ gotwsida
o odwai] |  uomezIEpOl |  PePIEPOI ugtoun,y opadsy |  eruasagey oudig
> L 9 S 4 3 z I




33 - INVESTIGACIONES

por la subjetividad, por signar y significar co ipso el nicleo que lo genera, lo
emite, lo usa: el sujeto en su determinaci6n minima, en su sujetarse existen-
cial respecto de un tiempo que lo des-quicia. No puede atribuirse al signo
subjetidad, o sea el ser-en-y-para-si de un ente que s¢ definiese por la suje-
cién, la autorreferencia, 1a interioridad en si: por ser el interior de un sistema
que s6lo seria su morada. su portador o su apariencia. El signo no es subjeti-
dad ni tiene acceso directo. inmediato y per se, a ella. El signo resulta del
signar propio de una subjetidad objetivante y objetiva. que lo hace asi signi-
ficante de lo objetivo. del significado. El signar, en tanto demarcar y ob-je-
tar, hace posible el significado: sin embargo. significar implica la otra cara
de la apariencia semidtica, que el signar encuadra desde esta cara. Lo signa-
do es un obstante que asi puede estar en tanto significante de algo en y para
una subjetidad sélo signante y significante, y asi solo dada como subjetivi-
dad objetivante y objetiva. La subjetidad del Dasein abre los abismos de la
conciencia, en principio indcterminada en tanto ente-no-ente-y-pensanie. En
suma: el signo es subjetivo sin subjetidad, lo que posibilita su objetidad y su
objetividad.

Todo esto surge de una sencilla descripcién, una vez que el signo se ha
corporizado como tal para la conciencia. Pero la sencilla descripcién no con-
cluye con eso sino que ha de quedar abierta un instante mas para captar el
sistema del signo como unidad tridimensional de las propiedades antes des-
criptas. Aqui todo se complica, pues se trata de un juego de reflejos, de una
rotaci6n especulativa de las dimensiones complementarias, que asi son refle-
jandose y reflejando. especulando y especuldndose, en el modo de la unidad
omnicomprensiva de la imagen dindmica en la que juegan todos sus elemen-
tos estdticos (como en la imagen cinematografica). Por eso, en el cuadro, s¢
habla de “configuracién semiolégica inmanente”, con lo que s¢ alude a la in-
terioridad de la apariencia exterior, interioridad a la cual sus exterioridades le
son interiores. Se trata, por eso, de la configuracién inmanente del signo, a la
que no se puede calificar como “semi6tica”, porque este término alude a la
inicial y mas pobre propiedad del signo, a su ser s6lo en un contexto de sig-
nos. a su ser s6lo en un juego con sus intercambiables otridades. “Semi6tico™
se limita al solo ser fantasma de un coro de fantasmas que yace en bambali-
nas. a una apariencia de las apariencias, que asi pueden intercambiarse sin
ningdn género de pérdidas. “Semiol6gico”, en cambio, habla del logos espe-
cifico de cada signo, de su juego interno, de su ser la triple especulacion de
lo que en cada caso contextuado-contextuante, signado-signante, objetado-
objetante, significado-significante. En principio, s6lo cabe concebir 1a ratio
desde este juego, como unidad pluridimensional de especulacién reciproca
de las dimensiones. Y de lo anterior surge que la referencia es inherente al



34 - INVESTIGACIONES

signo, en tanto lo que hace que una apariencia sea signo es la cuiddruple refe-
rencialidad apuntada: hacia el contexto apariencial, hacia lo obstante signa-
do. hacia la subjetividad signante y significante, hacia la mismidad semiold-
gica del poli-especularse complementario de lo referido en y por la aparien-
cia. Se comprende. pues. que dicha unidad de giro auténomo y polidependien-
le presenta cuatro aspectos decisivos para cualquier camino tedrico que se
fome: sintictico. semdntico, pragmélico y semioldgico. Sus posibilidades de
comunicacién sugieren diversas perspectivas cientificas y filosoficas. El olvi-
do de algunos de estos aspectos a la larga empobrece a las teorias poniéndolas
por debajo de aquello que quieren esclarecer. El primero corresponde al 4mbi-
o 16gico: ¢l segundo. a la realidad, desde lo natural a lo econémico: el terce-
ro. a los sujetos mono y poliexistenciales en tanto apertura infinita del pensar
en la precariedad infinita (finitud) del ser; el cuarto, a la plenitud especulativa
del espiritu. a la libertad de la unidad complementaria de lo excluyente.

Esto no quiere decir que no haya significados formal-ideales. pragmati-
co-subjetivos o especulativos. Antes bien, quiere decir que lo formal-ideal, lo
pragmitico-subjetivo y lo especulativo. pucstos como significados, actidan en
tanto correlatos obstantes signados como objetivos, que es lo que habitual-
mente se entiende por ser-real. A la vez, lo material percibido, lo pragmati-
co-subjetivo y lo especulativo. al ser puestos como contextos semidticos, se
comportan como signos operantes en sistemas deductivos, que es lo que ha-
bitualmente se entiende por ser-formal-ideal. También cabe que lo formal-
ideal. lo material-percibido y lo especulativo se pongan como significantes
que remiten a una subjetividad tenida por origen de ellos. lo que equivale a
verlos como correlatos noéticos de centros de conciencia, que es lo habitual-
mente considerado ser-ideal-transcendental. Y aun cabe que lo formal-ide-
al. lo material-percibido y lo ideal-transcendental se pongan como espacios
operativos autosuficientes: se comportan entonces como operadores de jue-
gos dialécticos auténomos, que es lo que habitualmente se entiende por ser-
ideal-especulativo. Se pueden asi ordenar, segin la dindmica de la referen-
cialidad semiol6gica en las teorias, los significados corrientes que asume el
término “ser”. orientadores de la precomprensiénhabitual:

1. Ser como contexto semi6tico operativo.

2. Ser como significado de correlatos objetivos.

3. Ser como subjetividad significante.

4, Ser como sistema de operadores dialécticos autonomos.

Estos significados parecen sugerir algo tal como estructuras conductoras a
priori, 0 modelos metafisicos de los cuales el primero y el cuarto indicarian,
respectivamente, el consolidarse y el disolverse de la forma histérica moder-
na de signar y significar.




35 - INVESTIGACIONES

Esto surge de una inspeccion de las tres primeras columnas del cuadro.
La cuarta, empero, es el centro orientador de las tres primeras en tanto se re-
miten a las poblematicas finales de las tres iltimas. de horizontes tedricos
mds amplios y complejos. Antes de abordarlos segin el hilo conductor de las
funciones epistémicas, conviene que éstas se ordenen de acuerdo con lo es-
trictamente semiolégico, es decir, segin lo que concieme a la cuatridimen-
sionalidad del signo en sus referencias constitutivas y en los aspectos que po-
sibilitan su abordaje tedrico.

En consecuencia, cabe reconocer cuatro funciones epistémicas de los sig-
nos, esto es, de los discursos, las teorias y los fenGmenos teorizables, 0 sea
de las apariencias-y-fenémenos: 1) de trabazon, 2) de penetracion; 3) de si-
tuacion; 4) de consumacién. En el primer caso se trata de construir teorias
coherentes, es decir, de acotacion de lo posible: en el segundo, de estable-
cer ¢l ente en las teorias, lo que implica abrirlo, auscultarlo y verlo en sus
propias articulaciones, en su realidad: en el tercero, de remitir las teorias a
las condiciones que les son inherentes y las fundan con necesidad, es decir,
les dan consistencia en cuanto teorias: en el cuarto, de liberar lo construido,
establecido y remitido en la unidad dialéctica ser-pensar, es decir, en su tota-
lizacion, en su colocarse como momento constructor del todo, esto es, en su
verdad. Puede, pues, decirse que las funciones epistémicas o funciones de
conocimiento de las teorias respecto del sujeto epistémico, son cuatro, y que
la falta de alguna de ellas, o el defecto en una o0 mas, vulnera los cuerpos de
conocimiento, los debilita, los des-construye. En lo referente a la trabazoén, la
funcion epistémica es la coherencia; respecto de la penetracion, se trata de
la onticidad, en la que se cifra el fenémeno central del sujeto epistémico: la
significancia o cualidad de constituir signos con sentido y con significado,
piedra millar de todo conocimiento (pues, en efecto, si es cuestionable a qué
se pueda llamar saber en sentido estricto (noesis), es en cambio indiscutible
que el proceso de conocer (episteme) es ante todo una estructuracion de sig-
nificancia, o sea una construccion de objetividad); en cuanto a la situacion,
se tiene la consistencia segin condiciones intrateéricas y la inherencia de la
teoria en su historia. y ambas no forman sino una tnica funcion epistémica,
pues la consistencia de un cuerpo tedrico depende de su (auto-)inherencia, de
los nexos que establecen su genealogia a partir de principios; por fin, respec-
to de la consumacién, se trata de la verdad en tanto origen escindido en la
coherencia, la onticidad y la consistencia/inherencia, pero presente en ellas.

Acerca de esto conviene no olvidar que el término “teoria” puede ser en-
tendido, a efectos l6gico-epistemolégicos, como sistema formal. Aunque tal
significado pertenece a un plano de tematizacién distinto del plano pre-for-
mal de las presentes consideraciones, cabe recordar que, metalogicamente,




36 - INVESTIGACIONES

“coherencia” piensa un sistema formal virtualmente completo. Desde la de-
mostracién de Godel se sabe que todo sistema formal de cierta potencia es
incompleto(2). mas aqui cabe tener en cuenta que la idea analitica de un con-
texto semidtico corresponde a un sistema formal de potencia minima, base
sin la cual es imposible construir sistema alguno. Por otra parte, también des-
de la demostracion de Gidel se sabe que es imposible probar la consistencia
de un sistema formal dentro de é1 mismo (con sus propios medios), es decir,
que el enunciado que afirma ser consistente en el sistema no es deducible en
éste. Respecto del nivel epistemolégico elemental de nuestras consideracio-
nes. esto significa que la consistencia es una propiedad relativa a los marcos
subjetivos de la teoria; en este plano, la idea de consistencia no se agota, por
ende, en el aparato formal. Antes bien, éste la supone como marco doxico.
Debido a dichas propiedades de los sistemas formales, la idea epistémica de
teoria no se agota en la configuracién formal sino que incluye el estar ex-
puesta a lo aleatorio de la onticidad (o de la significancia) y a la diversidad
de metasistemas que fundan los principios de cada sistema y asi constituyen
el marco de verdad de los mismos.

Los nombres dados a las funciones epistémicas pueden llamar la aten-
ci6n por cierta afinidad con la articulacién ontolégica de las ciencias, esta-
blecida por Szilasi sobre la base de la nocion heideggeriana de poder-ser. En
efecto, Szilasi habla de ciencias del poder-ser estatuido (fisico-quimicas), del
poder-ser regulado (biolGgicas) y del poder-ser libre (del hombre), a las que
cabe agregar las ciencias de las zonas fronterizas entre los estratos primero y
segundo, y segundo y tercero(3). Sin embargo, la analogia es muy lejana,
pues son diferentes los criterios desde los que se realiza el abordaje de los te-
mas. Ademds Szilasi omite, por razones metodol6gicas derivadas de la inter-
pretacién exclusivamente ontolégica del poder-ser, las ciencias 16gico-mate-
mdticas. es decir, el 4mbito constructivo estricto. Por ello la columna 4 del
cuadro s6lo puede concebirse como exposicion del poder-ser epistémico de
las teorias, que se articula en cuatro planos:

1. Poder-ser construido (indeterminado en cuanto tal).

2. Poder-ser establecido (estatuido, regulado y autorregulado).

3. Poder-ser remitido.

4. Poder-ser libre.

El primero corresponde a la operatividad 16gico-formal, no incluida por
Szilasi. El segundo corresponde a la onticidad en tanto concemniente a la ma-
teria inanimada y a la materia viviente; incluiria, pues, lo estatuido y regula-
do de la teoria de Szilasi. El tercero corresponde a las estructuras formal-
transcendentales, tematizadas por Szilasi desde el Dasein heideggeriano,
mas no en cuanto tales, lo que lo lleva a identificarlas con la libertad, aun a



37 - INVESTIGACIONES

“despecho de su tendencia a acercar el Dasein heigeriano a la subjetividad
husserliana. El cuarto plano corresponde a la operatividad especulativa, no
captada por Szilasi como tal sino reducida a las estructuras del ser-en-el-
mundo del Dasein.

Las funciones epistémicas se precisan cuando se pasan a considerar sus
infraestructuras 16gicas. El cuadro muestra la relacién de las mismas con las
modalidades. Se indica asi que comienza el paso del signo a la 1dea, la trans-
formaci6n intrasensible de lo sensible en inteligible. Si lo 16gico es el reino
formal de la verdad (Hegel), toda légica es ab origine formal. Esto no impli-
ca que quepa afirmar la existencia de un sistema completo de la l6gica for-
mal, capaz de integrar sus miltiples desarrollos parciales. Dentro de ese pa-
norama, en parte discontinuo y quebrado, la l6gica modal cumple funciones
relevantes tanto para la unicidad del sistema l6gico-formal cuanto para la in-
tegracion de lo 16gico en las teorias cientificas y filosoficas mediante las es-
tructuras formales de las modalidades epistémicas, con lo que la problemati-
ca ingresa al plano epistemol6gico. Al hablar de “16gica modal™ cabe tener
en cuenta que “modo” no se reduce al 4mbito de significacion de la logica
sino que concierne, ante todo, a la indole del signo, en tanto con éste se tiene
la primaria estructura sensorial del saber, pues sentir es modificarse una uni-
dad por contacto con otra, y el sentido es la abstracci6n de la direccionalidad
de los sentidos en tanto con el lenguaje se tiene la abstraccién devuelta a la
sensorialidad. Sentir es modificarse, hacer modo, tomar modos: limitarse se-
giin determinada medida, que rige en el caso pertinente. Por tal razon, modo
es, en cada caso, la unidad de contacto. Esto se refiere, en primer lugar, a los
sentidos, por lo que cabe afirmar que el tema de la modalidad desborda a la
l6gica, y que lo modal es una suerte de sensibilidad intrasemiética de lo logi-
co, de contacto transformal de la forma l6gica. En tal contexto es secundaria
la diferencia entre modalidad 16gica y modalidad ontol6gica, que depende de
desarrollos histéricos de las teorias y de exégesis metafisicas que, en este
momento, la tornan irrelevante. El sentido de una ontologia no es evidente de
suyo; es imposible confundirlo con la funcién epistémica de la onticidad. Por
el contrario, una l6gica y una semiologia son marcos te6ricos primarios, en
tanto teorias de lo inteligible per se y de lo sensorial en tanto superficie de
mostracion, y a pesar de la pobreza, la perplejidad y la confusién que puedan
aquejarlas.

Asi acotado, se ve que el papel de la 16gica modal se concentra en el es-
tudio de las discontinuidades y heterogeneidades del pensamiento proposi-
cional, es decir, del modelo l6gico-formal primario, puesto como patron del
pensar debido a su simplificaci6n operatoria. Proposicién es, en este sentido
elemental, el encastre de un correlato signado y (argumento) en un Signo X



38 - INVESTIGACIONES

(funcién). Metal6gicamente -es decir. desde un horizonte semiol6gico estric-
to- toda proposicion es una implicacion de signo y correlato signado en el
sentido primario de coherencia semidtica y en el secundario de onticidad ob-
jetante. La 16gica formal, en sus diversos drdenes, es ante todo teoria de las
redes de implicaciones semioldgico-proposicionales. Ahora bien: la modali-
dad 16gica es la quiebra de esas redes. 0 mds bien la introduccion de disconti-
nuidades y heterogeneidades en los encastres. que son, por lo demds, los ca-
racteres originarios de lo sensorial, que el signo remedia pero no anula. Por
eso la modalidad concierne no solo al signo semidtico sino a €1 en unién con
la objetidad, 1a subjetividad y lo semioldgico. Tiene. por ende. una articula-
cion interior segn concierna a cada uno de ¢sos momentos. Lo que se llama
“modalidad l16gica™ cs asi el nicleo de lo 16gico. Y lo que se llama “lo 16g1-
co” se perfila. segiin eso, como ¢l dmbito de los signos captado en y desde
sus dos fronteras: lo semidtico y lo semioldgico. que abarcan las zonas del
objeto y el sujeto. Es posible lo no incoherente en un contexto semiolGgico:
por ende, toda posibilidad es posibilidad en C. donde C significa contexto se-
miético cualquiera. Es real lo no in-ontizable en un contexto correlativo sig-
nado como objetivo; por ende. toda realidad es realidad en O, donde O signi-
fica uno cualquiera de dichos contextos correlativos. Es necesario 1o no in-
consistente en un contexto de subjetividad signante y significante; por ende.
toda necesidad es necesidad en S. donde S significa contexto cualquiera de
subjetividad signante y significante. Es libre lo no falsable en un contexto de
configuracién scmioldgica inmanente (sistema absoluto en sentido estricto):
por ende, toda libertad es libertad en A, donde A significa un contexto de
configuracion semioldgica inmanente. contexto que, en tanto cualquiera, es
absoluto como tal. (Metal6gicamente COSA significa, pues. la unidad de lo
16gico en tanto modalizacion segiin su procedencia semioldgica.)

Estas son definiciones elementales de las modalidades 16gicas, que no
pueden hacerse sin explicitar sus condiciones preliminares de sentido: las
funciones epistémicas y sus horizontes semiologicos. Con esto queda dicho
que no les conciemen, dada su primariedad. las diferencias entre lo 16gico y
lo ontolégico ni las dificultades metafisicas del concepto de libertad. Sin em-
bargo, cabe precisar ambos puntos en tanto remiten a lo tradicionalmente de-
finido como ontolégico, concebido como nicleo metafisico de la libertad.

Es usual que la epistemologia y la metafisica distingan entre modalidad
I6gica y modalidad ontolégica, proceder determinado en forma exclusiva por
el temor a confundir lo 16gico y lo ontoldgico, lo subjetivo y lo objetivo.
Pero esta confusion es s6lo una amenaza efectiva respecto de lo asertorico
(l6gico) y lo real (ontol6gico). Por lo demads. ese temor se halla condicionado
por desenvolvimientos histéricos, incapaces. empero, de cortar el hilo con-



39 - INVESTIGACIONES

ductor de estas consideraciones preliminares. En efecto, respecto de lo posi-
ble, lo necesario y lo libre, la distincién entre lo 16gico y lo ontolégico no tie-
ne sentido. Cada una de esas tres modalidades sélo es concebible como 16gi-
ca-y-ontoldgica. o como unidad previa a dicha diferencia, que s6lo se pertila
desde esa unidad. Ninguna de ellas es posible si no es tanto légica como on-
tol6gica. Posibilidad. necesidad y libertad s6lo légicas y ontologicas, en dis-
yuncion exclusiva, es algo que constituye un sin-sentido, un ruido anti-se-
mioldgico. ;No podri decirse lo mismo de la realidad? La dificultad procede
aqui del supuesto de una correspondencia entre la “proposicién pura” (aser-
térica) y el “objeto puro” (el hecho). Sin embargo. lo proposicional, aun en
su forma asertérica (el modo de lo presuntamente no modal, 0 més bien ho-
mogeneizado), no supone, en cuanto forma légica, nada de lo real (Ontico),
salvo que al pensar le es necesaria cierta simplificacién y nivelacion para po-
der acercarse no por cierto al “‘ser”. en cuyo centro estd, sino a lo ob-stante
signable y/o signado. y para poder signar. (El signo “ser” significa aqui una
indefinible primariedad total y abarcadora, tematizable en alguno de sus sig-
nificados corrientes, orientadores de precomprensién, y articulable como po-
der-ser desde la mundanidad del Dasein.) Con esto se ve que la diferencia
entre lo asertérico y lo real es irrelevante para la teoria de las modalidades
l6gicas. “Realidad™ es una determinacion l6gica. Es la modalidad del pensar
normalizado como proposicional en funcién de onticidad, es decir, preparado
para penetrar en lo signado como objetivo, en lo significado, en lo abierto a
su constitutiva objetidad desde un marco de consistencia objetiva.

La dificultad es mucho mayor con la libertad. De entrada se cuestionaré
el derecho a incluirla en la tabla de las modalidades l6gicas. Sin embargo.
uno de los escollos de la 16gica reside en la insuficiencia de las tres determi-
naciones tradicionales, que dependen, de un modo u otro, de los matices for-
males del modelo proposicional. Si el pensar se reduce a ellos, es imposible
ab initio concebir una teoria l6gica total y autosuficiente, no subordinada a
las ocultas e incontrolables formas de modalizacion sensorial, por las que el
discurso metafisico de la representacién subsiste como enigma no resuelto.
La libertad ha afligido a la l6gica tal vez desde sus origenes como teoria for-
mal, y a pesar de los esfuerzos hechos por mantenerla fuera de las discusio-
nes acerca de las totalidades necesarias que generan, incluyen y superan con-
tingencias, de modo tal que se afirman como necesarias al negar la propia
necesidad y en tanto lo hacen. Formalmente, “libertad” alude a la indecidibi-
lidad iltima de los sistemas formales y al hecho de que, no obstante ello, son
compatibles con certezas absolutas, como las de los principios. En lo trans-
cendental significa la unidad universal del sujeto y de su ejercerse en la dis-
persion necesaria de estructuras a priori. La légica formal parecio liberarse



40 - INVESTIGACIONES

de las dificultades de ambos enfoques, en tanto la cuestién de la libertad que-
d6 remitida a la teoria general de la razén, esto es, a la 16gica transcendental
(como en Kant o en Husserl) o a la l6gica especulativa (como en Hegel).
Dentro de tal teoria, el desenvolvimiento del tema de la razon practica signi-
fico, sin duda. una crisis para teoria pura. en tanto se intentd exonerar a la lo-
gica del problema de la libertad mediante el peculiar salto denominado “pra-
xis”, fen6meno hist6rico que prueba contrario sensu que la modalidad liber-
tad es légica, aun cuando no se reduzca al &mbito de la l6gica modal. La n-
corporacion de la libertad al aparato conceptual de la l6gica especulativa, tal
como ocurre en la obra de Hegel. supone un sistema de transformaciones de
lo modal-formal, que no puede investigarse aqui. En cambio, si puede afir-
marse que la incorporacién de la libertad a la tabla de modalidades (columna
5) supone los nexos de transformacién de lo formal-deductivo en formal-es-
peculativo, aunque dichos nexos no hayan sido formalizados ni se haya lo-
grado establecer sus génesis segin una teoria adecuada de los sistemas de
significacién. Tales tareas inconclusas se perfilan al establecerse el orden sis-
temdtico que muestra la relacion de la columna N? 5 con la N® 4. Segin eso,
se ve que el 6rgano de la posibilidad es el pensar formal, en tanto la modali-
dad de los conceptos semidticos puros es lo posible. Por el contrario, el puro
pensar de las formas deductivas no es el 6rgano de la realidad, pues €sta, en
tanto modalidad de la objetidad del signo, es la dimension 16gica de lo sensi-
ble, es decir, de lo signable como objetivo, y asi protosignificado, en sentido
transcendental. Pero lo puramente transcendental concierne aqui a la necesi-
dad. cuyo 6rgano es el pensar meta-formal tematizado como estructura prag-
mdtica del sujeto. En tanto autocreacion, el sujeto es el &mbito de la necesi-
dad, segiin el axioma viquiano verum et factum convertuntur, aqui vigente
en su significado formal explicito. Es claro que, en la medida en que se refie-
re a un sujeto diferenciado respecto del no-sujeto (la naturaleza), ese verum
es. en verdad, impropio, pues corresponde a la necesidad, y por ende a la
funcién de consistencia; no, pues, a la libertad, a la funcion de verdad. En la
misma l6gica de Hegel esta funcién corresponde al momento de la idea abso-
luta, porque el desarrollo del concepto, en tanto subjetividad, se halla aun
preso de la necesidad: la libertad es el realizarse la verdad de lo necesarno,
que s6lo se alcanza en la idea absoluta. Con mds razén, lo mismo rige para la
idea husserliana del ego puro. 0 momento solipsista de la apodicticidad abso-
luta, que en su consistencia e inherencia no posee el poder de anular los as-
pectos desquiciantes de su caida en la contingencia, lo que obliga a seguir
buscando la funcién de verdad -la libertad 16gica- en el reino intrasemiol6gi-
co. Para Husserl, dicho reino pareciera poder concebirse como una intersub-
jetividad pre-y-transubjetiva, o sea como un mundo-de-vida que, paraddjica-



4] - INVESTIGACIONES

mente, es lo no-signable de su ser-signo. Tras los pasos de Wittgenstein, la
pragmética formal de Habermas buscard aprehender el sentido de esa para-
doja para superarla. Sin embargo, el esfuerzo més recio de exhauci6n de la
paradoja ha sido el de Heidegger. quien interpreté la verdad como libertad,
como apertura del ente en ¢l lenguaje, que asi supera la inherencia del sujeto,
la signalidad objetante del ente mismo y la nivelacién contextual semidtica.
En efecto, el lenguaje que habla, el lenguaje transobjetante, infrasubjetivante
y presemidtico, asume la paradoja de la libertad semiolGgica hasta el limite
de 1a destruccién de la conciencia teérica, lo cual, por cierto, introduce el li-
mite en que el pensar sucumbe en si mismo.

La modalidad 16gica libertad concierne, pues, a la idea del todo, canal
por el que esta problemética transciende el plano cientifico de la logica € in-
gresa al dmbito de las relaciones entre metafisica y especulacién pura. Dicho
(rénsito se conecta con la complejidad interna de la funcién epistémica ver-
dad, que se fragmenta y se unifica en virtud de las varias instancias semiol6-
gicas que en ella confluyen: desde la verdad contextual, pasando por la ver-
dad proposicional y por la verdad de las estructuras a priori hasta llegar a 1a
verdad del todo modal. Ante esto, cabe aqui recordar, para sortear el escollo
que coloca, la fuerte tendencia, visible en cualquier momento de la historia
del pensar, a reducir la idea de verdad al significado verdad proposicional
puntual, como ha ocurrido dltimamente en Habermas(4). A dicha tesis cabe
oponer la taxativa afirmacién de Hegel: “lo verdadero es el todo”(5). En
efecto, de acuerdo con las precisiones antes realizadas, €s importante no con-
fundir verdad con onticidad, libertad con realidad.

Vista desde el tema anterior, la modalizacién epistémica es el patrén mo-
dal de las teorias segiin sus respectivos niicleos semiologicos. Las formulas
que presenta la columna 6 han de entenderse como patrones de organizacion
de 1a heterogeneidad de lo signable, pensable y cognoscible. La férmula de
la coherencia es P R N L; significa que la coherencia de una teoria se basa en
la construccién de posibilidades semiGticas que hagan posible penetrar en el
ente, es decir, determinar patrones de realidad, que a su vez permitan conce-
bir nexos necesarios y una totalidad semiol6gico-sistemdtica autorregulada
(libertad). La férmula de la onticidad es R N L P; la onticidad de una teoria
se basa en la determinacién de patrones de realidad, que permiten conebir
nexos necesarios y cimentan una totalidad semiol6gico-sistemdtica autorre-
gulada, desde la cual adquiere sentido la construccién de posibilidades se-
mi6ticas de la teoria. La férmula de la consistencia/inherencia es NL P R;
significa que la consistencia/inherencia se basa en la intuicién de néxos nece-
sarios desde los cuales puede tenerse el instrumento conceptual para conce-
bir la correspondiente totalidad semiolégico-sistemdtica autorregulada, que



42 - INVESTIGACIONES

permite construir las posibilidades semidticas de la teoria, condicién a su vez
para determinar patrones de realidad. Por fin, la férmula de la verdad es L P
R N: significa que la verdad de una teoria ticne como sustrato bdsico a su to-
talidad semiolGgico-sistemitica autorregulada, que permite concebir sus po-
sibilidades semidticas, que a su vez hacen posible penetrar en el ente. es de-
cir, determinar patrones de realidad desde los cuales se puedan concebir ne-
X0S necesarios.

La columna 7 ha de ser vista como resolucion sistemdtica de los proble-
mas abiertos por las otras columnas del cuadro. en la medida en que propor-
ciona las pautas definitivas para captar el sentido de lo semiolégico, lo 16gico
y lo epistemol6gico, con proyecciones a toda problemitica gnoseoldgica y
sin presupuestos asentados en ningun sistema de significacion ni en las teori-
as segun la cuales ellos se realizan en los diferentes grupos de ciencias. Esto
se debe a que “tiempo™ alude a la originaria instancia limitrofe del pensar y
el ser, del sujeto y el objeto, de lo sensible y lo inteligible, en que uno se
transvasa al otro y viceversa. Sin duda no se trata del tiempo reducido que
piensan sus tematizaciones tedricas. de las representaciones con las que se
cumple, en mayor o menor medida. la onticidad de las teorias que tratan al
tiempo: l6gicas, matemdticas, fisicas, biol6gicas, psicolégicas. sociolégicas.
lingiiisticas, histéricas, metafisicas. Antes bien, se trata de un fugaz atisbo
del tiempo desde la libertad o desde la funcién epistémica de la verdad de las
teorias, es dccir, desde la unidad intrasemiol6gica de sus fragmentos disper-
sos en las demds modalizaciones. La dltima columna del cuadro se refiere.
pues, al tiempo. porque éste es la Gnica experiencia rigurosa. que no sélo re-
siste cualquier intento de reduccidn sino que proporciona fundamento a otras
experiencias y otros conceptos. El tiempo es la idea-experiencia irreductible.
Todo presunto mas-alld de €l no es sino un retroceso des-rigorizante respecto
de su rigor primordial, Cualquier lista de conceptos ontolégicos, epistemolo-
gicos. logico-matemiticos. psicolégicos, etc., es deudora del tiempo mismo,
y tiene menos rigor y poder fundante y primordizante que €l

En consecuencia. podria hablarse, para la posibilidad, de tiempo funcio-
nal primario o simple (TF 1); para la realidad, de tiempo real primario o sim-
ple (TR 1): para la necesidad, de tiempo funcional secundario o complejo
(TF 2). y para la libertad, de tiempo real secundario o complejo (TR 2). Esto
aclara lo que se presenta en la columna 7:

1. TF1 = Ptl: el tiempo funcional simple es el presente primario, el ahora
que en cada caso corresponda y que. en tanto ahora, es homogéneo respecto
de otro otro ahora.

2. TR1 = (Pt1-»=)F: el tiempo real es el futuro que corresponde, en cada
caso, al respectivo Ptl, de modo que el ahora que en cada caso corresponda



43 - INVESTIGACIONES

es real, irreversible y no susceptible de ser cambiado por ningdn otro ahora,
pues su ddrsele el futuro convierte a cada Ptl en heterogéneo.

3. TF2 = (Ptl—»= F —)P: el tiempo funcional complejo es el pasado
que pertenece, en cada caso, al correspondiente Ptl, con el futuro que le es
inherente, de modo que el ahora que en cada caso corresponda es funcional
en tanto incluye y consuma lo real, es reversible en tanto incluye y consuma
lo irreversible, es intercambiable con otro ahora por contener lo no cambia-
ble. pues tornarse pasado convierte a cada Ptl - F en homogéneo en tanto
cumplido, pasado. cerrado.

4. TR2 = (Ptl-»= F == P-»=)P12: el tiempo real complejo es el presente
secundario gue perienece, en cada caso, al correspondiente Ptl, con el futuro
y el pasado que le son inherentes, de modo que el ahora que en cada caso co-
rmesponda es real, por incluir lo funcional, que incluye lo real. que incluye lo
funcional; es irreversible en tanto incluye y consuma lo reversible, que inclu-
ye lo irreversible, que incluye lo reversible: no es intercambiable con otro
ahora por contener lo intercambiable, que contiene lo no intercambiable, que
contiene lo intercambiable. El tiempo real complejo es asi el circuito cerrado
de las dimensiones que se abren en el Ptl, es decir, es un ahora cualquiera.

En mi anilisis de las estructuras temporales significantes de la
Fenomenologia del espiritu de Hegel, pude reconocer la aparicién de dos
formas mas de tiempo: el tiempo funcional pre-tiempo de lo real y la anula-
cién funcional del tiempo(6). Ambas formas constituyen un problema que
sobrepasa los limites del orden semiol6gico-epistémico aqui investigado. En
todo caso. parece tratarse de momentos interiores al circuito. ya completo en
TR2. Eso es suficiente para presentar la modalidad 16gica de la libertad. En
efecto, ahora puede concebirse lo que el cuadro en dltima instancia dice. Sin
las determinaciones del tiempo no hay tal significar, pues el tiempo es la
fuente de toda conceplualidad. De esa manera, la posibilidad es el tiempo
funcional simple. el ahora homogénco. la unidad abstracta a la que en cada
caso puede reducirse mi ser real (o la entidad real de aquello de que se trate).
que no es meramenie funcional en tanto es un ahora al que se le da el futuro.
La realidad es una plenitud mayor que la posibilidad (“realidad™ es un con-
cepto mas potente, contiene mds medios para determinar la verdad) porque
ser-real significa eliminar algunas posibilidades, que se cancelan de la abs-
traccion de un Pt1 al dirsele el F, sin el cual no hay Ptl posible. En tal senti-
do, realidad es tiempo real simple: yo soy real porque adn se me estd dando
el futuro. Mientras mis me funcionalizo, mas soy las posibilidades del Ptl
simple, pero esa funcionalizacion tiene un limite: el canal o el cordén umbili-
cal que la une al futuro. La necesidad se distingue de la posibilidad porque
no es mera funcionalizacién del simple ahora, sino del ahora real. o sea del



44 - INVESTIGACIONES

Ptl con su F. Y esta funcionalizacién s6lo es posible en tanto el ahora real es
pasado. En otros términos: la necesidad supone un ahora consumado, que ha
consumido y agotado su futuro, y asi ha eliminado. en el Ptl, la diferencia
Pt1/F. lo que a su vez elimina al Ptl haciéndolo P. La necesidad excluye la
posibilidad de un Ptl y la realidad de un F: excluye la diferencia. es decir,
poder ser algo diferente y ser ain desde una diferencia. En tal sentido lo ne-
cesario es indiferente. A = A excluye A = A, pues esto podria significar A =
B. La imaginacién puede representarse lo posible como un vacio, lo real
como algo lleno que coexiste con un vacio, y lo necesario como un bloque
compacto sin vacio, a modo de la esfera parmenidea. La libertad s6lo puede
representarse, segin ese juego de imdgenes. como la vida interior de dicho
bloque, como sus sistemas internos, que son esa vida y le dan un presente
que le impide ser bloque muerto. puro pasado. Ese presente no es ya la abs-
traccién de un ahora puntual, vacio y homogéneo, posible mas no real. es de-
cir, inexistente. Es un Ptl al que su dirsele el F no implica la diferencia de
dos exterioridades. que torma su realidad en contingente, en un coexistir de Pt
y F como opuestos no compatibilizados: en efecto, ya el F se le ha dado todo.
aunque eso no le significa que no se le siga dando, pero ahora eso ocurre no
como diferencia de dos exterioridades, no como contingencia, sino como un
mantenerse la diferencia en tanto ya no hay diferencia contingente. Esto sig-
nifica que es un Pt al cual su habérsele dado el F y su ser P no le significa la
reduccion a la necesidad de la indiferencia sino el consumarse como P de un
F de un Ptl. que asi es plenamente, lo que no significa que se mantenga
como solo Ptl, sino que por eso es todo su desarrollo a través de F y P, y de
tal manera se abre hacia si, se profundiza, se incrementa en su consumarse,
El Pt2 es la unidad de ese incremento, la “vida interior™ de la necesidad del
Pt1 consumado, su futuro y su pasado como juego de diferencias interiores
no reducidas a in-diferencia. La libertad es. pues. el Pt actual de esa necesi-
dad, el Pt2 que. formalmente, es el inverso simétrico del Ptl. que, en cambio,
le es asimétrico en tanto exterioridad respecto de su interiorizar. por lo que
aparece como caida y pérdida de aquella unidad diferenciada que resulta de
su diferencia. El completo circuito del tiempo es, por eso, el Pt2, la libertad
en tanto mantiene en si el juego de las diferencias de las demds modalidades.
y asi las realimenta. La libertad es la verdad de las otras modalidades: la ver-
dad es la libertad del saber, de la teoria, en tanto Pt2, en tanto circuito com-
pleto de la diferencia.

Desde estas precisiones respecto del tiempo, se ve en qué sentido la ver-
dad es la funcién epistémica dominante. Ello ocurre en tanto el Pi2 es inhe-
rente al Ptl. al F y al P, que son presentes en tanto mantienen sus diferencias,
con lo cual resulta visible que, si el F es el tiempo en cuanto tal, al tiempo le



45 - INVESTIGACIONES

es inherente transcenderse para mantenerse. Por eso la verdad suprema no es
que lo que es es, sino, al contrario, que lo que es no es y, en tanto no es al
ser, es. En virtud de este basico auto-giro temporal, se explica el cardcter
translaticio y anal6gico que asume la modalidad 16gica verdad: la coherencia
es la verdad del contexto semidtico; la onticidad, la verdad de la objetidad; la
consistencia/inherencia, la verdad de la subjetividad. La verdad es la unidad
originaria de esas “verdades” derivadas. Es interpretable como Pt2 respecto
del Ptl. el F y el P, como cierre del circuito y unidad primaria del mismo.
Por extension, pues, se habla de “verdad matematica”, “experiencial” o
“transcendental”, porque verdad, en sentido estricto, s6lo hay en el pensar ra-
cional puro o especulativo. Ese modo translaticio de hablar es legitimo en
tanto la formulacién de cualquier teoria supone el marco referencial de la to-
talidad. En otros términos: las “verdades™ de la matematica, la fisica, la l6gi-
ca transcendental s6lo lo son “ad referendum” de una teoria filoséfica total,
que por cierto s6lo puede considerarse hipotética y virtual, es decir, presente
con un cardcter de ausencia. Pero en ese sentido esta presente. Por lo tanto, la
verdad es el su-puesto. aungue el error, como demostré Bachelard, sea el
punto de partida fictico.

Ahora bien: ;qué significa esto respecto de las capacidades heuristicas de
las ideas? En el sentido modemo del término, éstas son el material signado y
objetivado del sujeto epistémico. Hay, desde luego, una génesis de las virtua-
lidades inmanentes de la idea. Sus momentos principales son los siguientes:

1. Platén: eidos, niicleo objetivo.

2. Modemos: representacion subjetiva.

3. Kant: claves racionales operativas de unidades sistematicas.

4. Hegel: unidad operativa de la razén.

5. Post-hegelianidad: atomizacién de la estructura interna de la idea he-
geliana(7).

Esta enumeracion muestra un desarrollo que comienza en la onticidad,
explicitamente con Platon (la mera coherencia semidtica es pre-ideal), va ha-
cia la inherencia/consistencia (modernos) hasta llegar a 1a verdad (Hegel, con
trdnsito en Kant). El quinto momento permite liberar la verdad, en tanto atri-
buto de la idea. de tematizaciones metafisicas y fijarla epistématicamente.

A su vez, el sentido moderno de “idea™ admite una triple onticidad, de la
cual una conduce el desarrollo hacia la idea hegeliana. En efecto, segin
Descartes, las ideas son innatas, adventicias y facticias. De ellas, estas alti-
mas soportan las funciones epistémicas de la coherencia y la consistencia, y
la adventicias, la onticidad generadora de sigmficacion. Este es por lo menos
el punto de vista dominante (standard) en las filosofias moderna y post-mo-
derna. Las ideas innatas, en cambio, soportan -alli donde se las admite- la



46 - INVESTIGACIONES

funcion verdad. sin desmedro de que se les reconozcan propiedades de los
otros tipos de ideas, como corresponde a la estructura consciente definida
por la funcién verdad. Ahora bien: la querella de las ideas innatas permanece
latente, a pesar de que la filosofia haya avanzado en los dominios sefialados
al comicenzo, en especial en lo transcendental y especulativo, donde la quere-
lla queda absorbida en interpretaciones mds penetrantes, que relativizan el
sentido del problema segin se habia planteado en el siglo XVIL.

En tal estado de cosas, y desde el tema de las funciones epistémicas.
cabe ahora preguntar explicitamente: ;verdad es una idea innata? Segin lo
sefialado méds arriba, 1a respuesta es que quizis sea la dnica idea innata, en
tanto marco epistémico de la totalidad operativa de la conciencia. Por ende,
hace posible la intersubjetividad -es su componente fundamental e impres-
cindible-, no a la inversa. El “intellectus ipse” (Leibniz) dice “soy™, remite
a “ser”, al protosigno de lo aleatorio, con el que se transita a la significacion.
El intellectus ¢s innato para él mismo, y €l es la verdad en cuanto propiedad
conslitutiva de la idea. el intellectus cn acto. “Verdad™ dice, pues, ante todo,
penetracion del ser-tiempo en la conciencia. Dice que no es originaria, ni fi-
nal. ni operativamente definitiva, la separacion sujeto-objeto. La idea (hege-
liana) es verdad (la verdad es el movimiento de ella misma en ella mis-
ma(8)), y esto es previo a cualquier idea, en los demds sentidos enumerados,
en que dicha idea-verdad se diversifique.

NOTAS

1. PIAGET. J. “Nature et méthedes de I'épistémologie™, en Logique et connaissan-
ce scientifique. Encyclopédie de la Pléiade, t. XXII (Ed. Piaget), Paris,
Gallimard, 1967, 14-15. Del mismo, Epistémologie des sciences de I'homme,
Paris, Gallimard, 1970, 46.

2. GODEL, K. “Sobre sentencias formalmente indecidibles de Principia Mathe-
matica y sistemas afines™ (1931; trad. Mosterin), esp. teor. VI y XI, y nota de
1963; en Godel, Obras completas, Madnd, Alianza, 1981, 74 ss., 87 ss., 89.

3. SZILASI, W. ;Qué es la ciencia? (trad. Roces-Imaz, tit. orig.: Wissenschaft als
Philosophie [1945]), México, FCE, 1956, 70-75.

4. HABERMAS, J. Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt,
Suhrkamp, 1985, II 588.

5. HEGEL, G.W.F. Phinomenologie des Geistes (ed. Bonsiepen/Heede), en Hegel,
Gesammelte Werke, Hamburg, Meiner, IX (1980) 19.

6. ALBIZU, E. Tiempo y saber absoluto. La condicidn del discurso metafisico
en la obra de Hegel. Tesis de Doctorado, Buenos Aires, Universidad del
Salvador, 1990, I, cap. 7.



47 - INVESTIGACIONES

7. Desarrollo mds ampliamente este tema en mi “Nota sobre ideologia”, a publicarse
en un préximo nimero del Anuario de filosofia juridica y social (Buenos Aires,
Abeledo-Perrot).



