NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

(QUE SALUD MENTAL? PSICO-POLITICA DEL ‘PLACER’
VERSUS PSICO-POLITICA DE LA ‘ALEGRIA’. ELEMENTOS
PARA UNA DIVERGENCIA POSIBLE EN LA PRODUCCION DE
SUBJETIVACION, SEXUALIDAD, Y SOCIABILIDAD. SPINOZA &
BERGSON CUM DELEUZE.

Which Mental Health? Psycho-politics of ‘pleasure’ versus Psycho-politics of ‘joy’.
Elements for a possible divergence in the production of subjectivation, sexuality,
and sociability. Spinoza & Bergson cum Deleuze.

Martin Chicolino (USAL/CONICET)

martinchicolino@gmail.com

ORCID: 0000-0003-2462-1568

Monografia Recibida: septiembre de 2025.
Monografia Aprobada: noviembre de 2025.

Resumen:

En Argentina, y sobre todo después de la pandemia (Covid-19), la llamada
‘Salud Mental’ se ha instalado como el nuevo fetiche (y redundancia dominante) en la
agenda de los poderes estatales y privados. Pero: ;Qué Salud Mental? ;Serd la que se
pregona desde la Organizacion Mundial de la Salud (OMS)? ;La que se pregona desde
la American Psychiatric Association (APA) y su terrorifico Diagnostic and Statistical
Manual of Mental Disorders (DSM-0)? ;La que se pregona desde el conductismo, las
neurociencias, el coaching ontolégico, el mindfullness, el counseling, la
biodecodificacion, etc.? ;O acaso sera la que se pregona desde el psicoanalisis critico, el
freudo-marxismo, el freudo-lacanismo, el lacanismo de izquierda, la anti-psiquiatria, o
los epigonos mercantilistas dramatirgicos y performaticos del esquizo-analisis? La
hipotesis del presente trabajo de investigacion considera que las posiciones
mencionadas tienen en comun el emplazamiento de un mismo maquinismo, consistente
en (a) desconectar la Salud Mental de la Salud Sexual (i.e. de la violencia psico-sexual
masculina y patriarcal); (b) reducir el deseo (inconsciente) a la libido sexual; (¢) reducir
la economia psico-sexo-afectiva al imperio del Falo, del Edipo, la falta, la carencia, la
castracion, la Spaltung de la libido, la biunivocizacion, el rol activo y pasivo, el
significante privilegiado o de autoridad, la imago paterna/materna, el nombre del Padre,
la juridizacion y contractualizacion del sexo, el goce del capital, el deseo de capital,
etcéteras. En consecuencia, la ‘Salud Mental’ que se nos vende por la diestra y la
siniestra, ¢no acaba por (re)producirnos una economia deseante (inconsciente) que nos
pone a desear nuestra propia anti-produccion y la de los demds? ;Sera casualidad que
neo-liberales, progresistas, reformistas y revolucionarios nos fabriquen (en comun) /a
peor imagen de la Salud Mental, imagen anclada en una psico-sexo politica
reaccionaria, negativa e impotenciante que nos hace orbitar alrededor del placer y del
dolor, del goce y del anti-goce, de la penetracion y la descarga (orgasmo), del ardor que
produce distension a la vez que sufrimiento? Spinoza, Bergson y Deleuze nos invitan a
sobrepasar la actual psico-politica del ‘placer’ y del ‘goce’ (viralizada por derecha e

T3 Pensamiento

S sotiaz =
FETY] revista

112



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

izquierda) en pos de fabricarnos una psico-politica dcrata de la ‘alegria’ activa, positiva,
creadora y aquiescente de todos por relacién a todos; nos invitan a sobrepasar la
sexualidad andromorfica, falocratica y fiolologica estatal-capitalista dominante hacia
una sexualidad de la univocidad o del sexo no-humano; y, como consecuencia, a
sobrepasar la sociabilidad del poder (el Estado democratico representativo o Imperium
democratico) hacia una sociabilidad de la potencia (anarquia coronada) donde ommnia
amicorum sunt communia. La distincion entre los tres géneros de conocimiento se
relaciona con tres formas de la sociabilidad y con tres modos de la sexualidad.

Palabras clave: DESEO, SEXUALIDAD, ESTADO, ANARQUIA CORONADA,
SPINOZA, BERGSON, DELEUZE.

Abstract:

In Argentina, and especially after the Covid-19 pandemic, so-called ‘Mental
Health’ has become the new fetish (and dominant redundancy) on the agenda of State
and private powers. But: Which Mental Health? Is it the one promoted by the World
Health Organization (WHO)? The one promoted by the American Psychiatric
Association (APA) and its terrifying Diagnostic and Statistical Manual of Mental
Disorders (DSM-0)? The one promoted by behaviorism, neuroscience, ontological
coaching, mindfulness, counseling, biodecoding, etc.? Or is it perhaps the one promoted
by critical psychoanalysis, Freudo-Marxism, Freudo-Lacanianism, left-wing
Lacanianism, anti-psychiatry, or the mercantilist, dramaturgical, and performative
epigones of schizoanalysis? The hypothesis of this research work considers that the
aforementioned positions have in common the placement of the same machinism,
consisting of (a) disconnecting Mental Health from Sexual Health (i.e. from psycho-
sexual male and patriarchal violence); (b) reducing (unconscious) desire to sexual
libido; (c) reducing the psycho-sexual-affective economy to the empire of the Phallus,
of Oedipus, lack, deficiency, castration, the Spaltung of libido, biunivocalization, the
active and passive role, the privileged or authority signifier, the paternal/maternal
imago, the name of the Father, the juridification and contractualization of sexuality, the
enjoyment of capital, the desire for capital, etc. Consequently, doesn’t the ‘Mental
Health’ being sold to us from all sides end up (re)producing a (unconscious) desiring
economy that makes us desire our own anti-production and that of others? Is it a
coincidence that neoliberals, progressists, reformists, and revolutionaries collectively
fabricate the worst image of Mental Health, an image anchored in a reactionary,
negative, and impotent psycho-sexual-politics that makes us orbit around pleasure and
pain, enjoyment and anti-enjoyment, penetration and discharge (orgasm), the ardor that
produces both relaxation and suffering? Spinoza, Bergson, and Deleuze invite us to
surpass the current psycho-politics of ‘pleasure’ and ‘enjoyment’ (viralized by both the
right and the left) in order to fabricate an acratic psycho-politics of active, positive,
creative, and acquiescent ‘joy’ for all in relation to all. They invite us to surpass the
dominant andromorphic, phallocentric, and pimp-logical state-capitalist sexuality
toward a sexuality of univocity or non-human sex; and, consequently, to surpass the
sociability of power (the representative democratic state or Imperium democratico)
toward a sociability of potency (crowned anarchy) where omnia amicorum sunt
communia. The distinction between the three kinds of knowledge is related to three
forms of sociability and three modes of sexuality.

Pensamiento

113



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Keywords: DESIRE, SEXUALITY, STATE, CROWNED ANARCHY, SPINOZA,
BERGSON, DELEUZE.

Introduccion al (falso) problema: la imagen antropomorfica de la sociedad y de la
sexualidad. Del artificial man (Hobbes) a la organische totalitit (Hegel).

Le grand livre sur le CsO, ne serait-il pas I’Ethique? |...] Les
drogués, les schizophrenes, les amants, tous les CsO rendent
hommage a Spinoza (Deleuze, afio 1973).!

Spinoza est le prince des philosophes: peut-étre le seul a
n’avoir passé aucun compromis avec la transcendance, a
[’avoir pourchassée partout (Deleuze/Guattari, afio 1991).2

Nos construimos una imagen antropomorfica completamente falsa y comoda de
las sociedades en las que vivimos y morimos. Creemos, pensando por analogia,
semejanza o comparacion, que la sociedad entera es como la réplica a gran escala de un
organismo natural humano. Tendemos facilmente a creer que la organizacion de
nuestras sociedades humanas calca de alguna manera la organizacion misma de la
estructura humana —su organizacion vertical a partir de organos centralizados 'y
finalisticos—, y, en consecuencia, tendemos facilmente a creer también que los
movimientos organizativos y regulativos de las sociedades prosiguen y reduplican los
mismos movimientos organizativos y regulativos de la naturaleza humana. Todavia hoy
seguimos lidiando con esta imagen o representacion antrompomofica (patriarcal) de la
sociabilidad, imagen que expresa Unicamente a la ‘sociabilidad del poder’ (o Imperio
del Falo Coronado), pero que jamas tendra nada que ver con la ‘sociabilidad de la
potencia’ (o anarquia coronada). Por eso nuestra hipotesis de trabajo se propone
problematizar la catastrofica relacion de co-determinacion reciproca o de
complementariedad molecular que existe (y que continuamos reproduciendo) entre esta
falsa imagen que nos hacemos de la sociabilidad y la falsa imagen que también nos
hacemos del deseo y de la sexualidad. A esta falsa imagen del deseo y de la sexualidad
Deleuze y Guattari la designan bajo el nombre de: représentation anthropomorphique
du sexe (imagen o representacion antropomorfica del sexo); o también bajo el nombre
de ‘sexo humano’ (/e sexe humain), o de representacion antropomorfica y molar de la
sexualidad (la représentation anthropomorphique et molaire de la sexualité).

En consecuencia, si es verdad que nuestra imagen actual del Estado —imagen
vertical y jerdrquica, vale decir, falica y cefilica (y fiola)* del Estado— se remonta

! DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 190-191: «;No sera la Etica el gran libro sobre el ‘cuerpo
sin 6rganos’? [...] Los drogadictos, los esquizofrénicos, los amantes: todos los cuerpos sin érganos rinden
homenaje a Spinoza.

2 DELEUZE/GUATTARI, Qu est-ce que la philosophie?, p. 49: «Spinoza es el principe de los filésofos:
tal vez, el inico que no pacto con la trascendencia, y que le dio caza por todas partes».

3 DELEUZE/GUATTARYL, L 'Anti-Edipe, pp. 350-351.

4 Gerda Lerner demuestra que los varones inventaron la Prostitucién, y que las sociedades patriarcales
vienen prostituyendo a las mujeres por lo menos desde el Estado Neolitico (cf. The Creation of

Pensamiento

114



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

histéricamente hasta el umbral de los llamados Imperios Paleoliticos’, entonces... {por
qué no podriamos extraer la misma conclusion por lo que respecta a la imagen que
todavia hoy nos seguimos haciendo de la sexualidad y del deseo? Quizd nos
encontremos con que nuestra actual concepcion del deseo y de la sexualidad (incluso
por el lado revolucionario) no sea ni demasiado nuestra ni demasiado actual, ni
demasiado diferente (ni mucho menos divergente) respecto de la sexualidad paleolitica.
Sobre todo porque esta arcaica y milenaria concepcion antropomorfica de la
sociabilidad, del deseo y de la sexualidad (falica, cefalica, y fiola) no muri6 en el
paleolitico sino que ha sido prolongada y modulada hasta llegar a nosotros, tironeando
de ese hilo rojo que une a la Modernidad con nuestra Contemporaneidad (trenzando en
una red de complicidad comun a autores que van del siglo XVII al XXI).

Por lo que toca al papel jugado desde la filosofia juridica y politica, en la portada
de su Leviatdn (del afio 1651) Thomas Hobbes realiz6 un trabajo de primer orden en
favor de la antropomorfizacion patriarcal, porque erigié aquello que, en adelante, se
terminaria por convertir en la regla, norma y ley de toda la filosofia juridica y politica
moderna (y contemporanea por venir), tanto como en la regla, norma y ley de toda
forma de composicion y de todo modo de ejercicio del poder; a saber: erigi6 la imagen y
la rostrificacion mas acorde con esta falsa y comoda (y catastrofica) analogizacion entre
la constitucion de la sociedad y la constitucion del ser humano (eirigié su imagen
propiamente masculina, soldadesca y viril).

En efecto, es inmediatamente notorio para cualquiera que el Estado (cuyos sendos
nombres son Leviathan, Civitas, Commonwealth o State) se encuentra definido como un
artificial man (hombre o ser humano artificial)®, pero que sin embargo no se encuentra
dibujado como tal; hay una total disyuncion entre la esencia (concepto) que de ¢l se nos
brinda, y su apariencia real. Basta con mirar el disefio’ para advertir que se trata lisa y
llanamente no de la imagen de un artificial man sino de un artificial ‘male’, porque el
Soberano/Uno tiene el rostro, el cuerpo, el pensamiento y la apariencia completa de un
varon (pese a que sin embargo hubo muchas Reinas en la historia de Inglaterra y del
mundo). El concepto de Estado o Leviatan en tanto que ‘hombre artificial’ se presenta a
si mismo bajo la forma de una definicion teodrica que lo significa como siendo un simple
artificio humanoide, vale decir, un invento o artificio de factura humana.® Pero cuando
se pasa del plano logico de la definicion teodrica o conceptual al plano estético del
retrato que se nos convida tanto del propio Soberano (el Leviatan erguido por la vertical
portando su espada y su cetro) como de su paisajismo circundante (el espacio estriado
del campo y la ciudad sobre los que aquél se yerge poderoso) se aprecia visualmente
con claridad que, en rigor, lo que alli se encuentra retratado es algo mas que un simple

Patriarchy, pp. 54; 74-75; 86-88; 124-125; 131-134). Sonia Sanchez y Sheila Sheffreys definen al Estado
como «Estado Proxenetay.

5 Sobre los Estados o Empires paléolithiques (imperios de adobe y madera sin agricultura, sin artesanado,
sin metalurgia, sin excedente, pero con objetos hechos con piedra de obsidiana) de James Mellaart y de
Jane Jacobs encontrados en Catal Hiiyiik, Anatolia/Turquia, cf. DELEUZE, Appareils d’Etat et machines
de guerre (clase del 13/11/1979). Deleuze recuerda (tomando al etndlogo Alfred Métraux) que ‘yana’
designaba al esclavo liberto en el imperio Azteca: aquellos nifios arrebatados muy tempranamente de su
comunidad (des enfants enlevés trés tot a leurs communautés) que son esclavos publicos del Emperador
(esclaves publics de [’Empereur) y que estan afectados a tareas de trabajos publicos (affectés a des tdches
de travaux publics) (Clase del 29/01/1980).

¢ HOBBES, Leviathan, pp. IX-X; 180; 198; 239; 256.

7 Link directo: www.britishmuseum.org/Leviathan (el Estado como varén gigantografiado).

8 En el Tratado sobre el Hombre Hobbes afirma que artificios de este género no son menos necesarios en
el Estado que en el Teatro (such artifices are no less necessary in the State than in the theatre)
(HOBBES, On Man, p. 83).

Pensamiento

Revista

115



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

artificio politico con una apariencia o rostridad simplemente “humana” (un hombre
artificial). El Estado que Hobbes retrata no es de tipo humanoide (no es un artificio
politico con forma humana) sino de tipo androide (su forma es visiblemente
masculina).

En virtud de lo dicho, cabe concluir que por ‘concepcion antropomorfica de la
sociabilidad’ (siendo la forma-Estado su modelo paradigmatico, aunque no el unico) no
significamos otra cosa que: el varon/macho/masculinidad vuelfo poder, erigido como
trascendente 'y a la vez trascendental, erigido como institucion y como principio
universal de poder (MacKinnon).” Es por ello que una experiencia atenta y cauta nos
ensefia que todo el poder que conocemos y que experimentamos (en accion y en pasion)
es siempre e irremediablemente de caracter trinitario: (a) es andro-morfico, porque su
rostridad es masculina y viril (es un artificial male); a la vez que (b) es falo-cratico,
porque su imperio se sostiene y descansa tanto sobre su mano izquierda, con la que
blande el falo trascendente (el cetro del poder eclesiastico) como sobre su mano
derecha, con la que blande el falo terrestre (1a espada del poder civil); y a la vez que (c)
es finalmente fiolo-l6gico, porque su falocratismo requiere de una logica procesual y de
un maquinismo prostituyente, tal y como veremos en los apartados que siguen.

No obstante, alguien podria objetar aqui que el hecho mismo de que Hobbes haya
conceptualizado efectivamente al Estado como un fendmeno artificial contradice de por
si, y por completo (incluso admitiendo su caracter patriarcal trinitario), la hipotesis
inicial este trabajo; a saber: que fodavia hoy nos seguimos haciendo una imagen
antropomorfica, natural y biologicista (falsa y comoda) de la sociedad. Pero Hobbes
desmentiria nuestra hipotesis, puesto que, ya sea man o male, ya sea humanoide o
androide, el Estado siempre resulta ser, en cualquier caso, an artificial thing, un mero
artificio o artefacto, y nunca algo ‘natural’, como ocurre con la pdlis en Aristoteles, etc.
Pero no hay que dejarse precipitar ni arrastrar por el rapido y locuaz movimiento de la
oposicion, el antagonismo y la contradiccion (el famoso trabajo de lo negativo); en
primer lugar, porque eso siempre arrastra pasiones tristes (afectos que son pasivos), y en
segundo lugar, porque quiza podria ocurrir que, bien mirado, no haya nada de artificial
ni de mecanismo de relojeria en la idea hobbesiana de la sociedad artificial, sino, antes
bien, una completa y directa naturalizacion antropomorfica (andromorfica, falocratica y
fiolologica) de aquello que se pretende definir como artificial.

Nuestro razonamiento es el inverso: ya sea que lo captemos y aceptemos al primer
golpe de vista como tratandose de un simple aritificial man o que aumentemos la lente
hasta observar que se trata realmente de un artificial male, ya sea que lo tomemos por
un humanoide o que lo resignifiquemos criticamente como un androide, en cualquiera
de los casos, lo cierto es que desde el momento en que se desea atribuirle al Estado una
forma orgdnica humana (analogia por antropomorfizacion) se acepta indefectiblemente
—por mas énfasis que se haga sobre lo artificial, mecanicista o no-natural del mismo—
que todas las relaciones naturales y biologicas que rigen (o que decimos que rigen) al
interior del cuerpo humano son las mismas relaciones que rigen (o que decimos que
rigen) también al interior del cuerpo social artificial. No por nada aquellos que vinieron

% Catharine MacKinnon sostiene que el poder estatal (State power), encarnado en la Ley, existe en toda la
sociedad como poder masculino (male power), razon por la cual «el poder de los varones sobre las
mujeres en toda la sociedad se organiza como poder del Estado» (is organized as the power of the State);
por lo tanto, el llamado ‘estado de Derecho’ (régimen constitucional) es siempre un estado de Derecho
patriarcal: «el Estado es masculino [the State is male] en el sentido feminista: la Ley ve y trata a las
mujeres como los varones ven y tratan a las mujeres [the Law sees and treats women the way men see
and treat women)» (Toward a Feminist Theory of the State, p. 170; 161-162).

2 Pensamiento
Revista

116



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

después de Hobbes procedieron a establecer una nueva relacion de analogia
(antropomorfizacion) entre las llamadas facultades naturales del ser humano y las
facultades del Estado. En esto consistio precisamente la empresa tanto de Schegel como
de Kant. El primero decia en 1796 lo siguiente:

Las partes integrantes del ‘poder politico’ [politischen Macht] estatal se comportan entre si
respecto al conjunto de/ mismo modo que en el ser humano se comportan las diversas partes
integrantes de la ‘facultad cognoscitiva’ [Erkenntnisvermogens] entre si y en relacion al
conjunto. El poder constitutivo [konstitutive Macht] corresponde a la ‘razon’ [Vernunft], el
poder legislativo [legislative Macht] al ‘entendimiento’ [Verstande], el poder judicial
[richterliche Macht] al ‘juicio’ [Urteilskraft] y el poder ejecutivo [exekutive Macht] a la
‘sensibilidad’ [Sinnlichkeit], a la capacidad de vision [dem Vermdgen der Anschauung].'’

En Kant encontramos exactamente el mismo espiritu naturalista de analogia y
comparacion antropomorfica: cada uno de nosotros, en tanto que seres humanos
naturales, se encarna en la existencia concreta como siendo la analogia viva de una
pequeia republica al interior de la cual la sensibilidad debe ser objeto de una
permanente vigilancia, direccionamiento, obediencia y disciplina (jerarquica,
disimétrica y vertical) acorde con los dictados de la razon imperativa y de su ley
universal (igualmente jerarquica, disimétrica y vertical). Siempre nos topamos con este
falso problema antropomorfizante: suponer que la constitucion natural interna del ser
humano se equivale (y debe equivalerse) punto por punto con la constitucion interna del
Estado racional moderno. Reina por doquier una permanente analogia entre el cuerpo
humano y el cuerpo de la sociedad, entre la razon del ser humano y la razon de Estado.

El ser vertebrado que yergue su cervical y que afirma su centro de gravedad sobre
la linea vertical, que por sus “habilidades mentales superiores” (o facultades naturales)
comienza a mirar al resto del mundo natural desde arriba, el ser humano que ha
devenido erectus et sapiens (con un 6rgano nervioso central que es sede vertical de
razonamientos) se inviste a si mismo como correspondiéndose en naturaleza con esa
sociedad pretendidamente artificial en la que se encuentra inserto (capturado), y que se
encuentra ya dividida, como ¢él, de una manera jerarquica, disimétrica y vertical:

La supremacia del espiritu sobre el cuerpo [die Oberherrschaft des Gemiiths sei tiber den
Korper] o la supremacia del intelecto sobre la sensualidad [der Intellectualitaet iiber die
sensualitaet] pueden compararse bastante bien con una Reputblica [kdnnen recht gut
vergleichen mit einer Republic] en la que hay una supremacia buena o una mala [gute oder
schlechte]. [...] El ser humano alberga en su interior una especie de ‘plebe’ [ein gewifler
Pébel] que ha de ser sometida a las reglas de un Gobierno [Regierung] alerta e investido de
un poder coactivo. Esta ‘plebe’ no es otra que las acciones de la sensualidad [dieser Pébel
im Menschen sind die Handlungen der Sinnlichkeit], que no se compadecen con las ‘reglas’
del entendimiento. [...] Esta clase de disciplina [Disciplin] es el ‘poder ejecutivo’ de la
prescripcion de la razon sobre las acciones que se originan a partir de la sensibilidad [die
executive Gewalt der Vorschrift der Vernunft iiber die Handlungen die aus der Sinnlichkeit
entspringen]. El ser humano requiere de disciplina [der Mensch muf3 Disciplin haben]. [Y]
cuando el ser humano se gobierna [regieret] de tal forma que evita toda sublevacion de la
plebe interior [alle Empérung des Pobels] consigue la paz.!!

En siglo de Schlegel, Kant, Fichte y Hegel todavia nos seguimos encontrando con
aquello mismo que ya habiamos encontrado en el siglo de Hobbes, more mathematico;
solo que ahora todo eso se ha vuelto lugar comin y sentido comin more dialectico.

19 SCHLEGEL, Versuch iiber den Begriff des Republikanismus.
" KANT, Vorlesungen iiber Moralphilosophie, pp. 360-363; 368-369; 378-379.

Pensamiento

Revista

117



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Volvemos a encontrarnos de nuevo con que el tan mentado caracter fundamentalmente
‘artificial’ o no-natural del Estado (artificial man o deus mortalis) no resulta ser mas
que un deus ex machina, una exigencia de la razon antropomorfica masculina
(patriarcal) que no puede ni pensar ni vivir sus relaciones y sus practicas mas que
reduciéndolas, por un lado, dentro de las categorias de la razén y del orden jerarquico
de sus facultades llamadas ‘naturales’, y por el otro, dentro de las categorias juridicas
del contrato y del intercambio (do ut des, facio ut facias, do ut facias, facio ut des).'> En
consecuencia, lo unico ‘artificial’ que el Estado resulta tener es el entramado (la red de
alianzas) de relaciones juridico-contractuales de poder que lo sostienen en acto (y que
le permiten luchar contra la plebe interior), y que, por cierto, constituye la misma red de
relaciones que, segun se nos dice, guardan entre si la razon (Vernunft), el entendimiento
(Verstande), el juicio (Urteilskraft), y la sensibilidad (Sinnlichkeit), sendos subrogados
del poder constitutivo (konstitutive Macht), del poder legislativo (legislative Macht), del
poder judicial (richterliche Macht) y del poder ejecutivo (exekutive Macht) del Estado.

En otras palabras: es el discurso y el lenguaje universal y abstracto de la Ley (ya
se trate de las leyes naturales de la fisica o de las leyes convencionales de la logica y del
Derecho) aquello que le brinda a la sociedad (y especialmente a la sociedad estatal y
mercantil) la apariencia y el barniz de ser algo completamente artificial, pues Derecho y
Ley son en si mismos artificios o creaciones de la capacidad de abstracion de la razén
humana. Pero entonces la sociedad solo es artificial de jure y de ratio, en el plano
especulativo; de facto y en lo esencial, vale decir, en cuanto a sus relaciones y a sus
practicas efectivas y cotidianas de poder y de gobierno, la sociedad sigue siendo todavia
concebida antropomorficamente (sub specie viri et phalli) como un organismo cuya
organizacion, funcionamiento y regulacion internos reduplican la misma forma de
organizacion, funcionamiento y regulacion internos del ser humano.

Ya sea que se defina al Estado como un mecanismo artificial o artificial man
(Hobbes y el materialismo), ya sea que se lo defina como lo contrario, vale decir, como
una totalidad organica u organische Totalitdt (Hegel y el idealismo), en ambos casos se
trata tanto de un falso artificialismo como de un falso organicismo, que confluyen juntos
en un naturalismo antropomorico investido y envuelto bajo el lenguaje logico y
juridico. En ambos casos el Estado es revestido con una apariencia externa natural
antropomorfica y biologicista: porque su imagen redundante es la de un gran varén
poderoso.'? Pero simultineamente el Estado es revestido con una consistencia interna

12 FICHTE, Grundlage Des Naturrechts Nach Principien Der Wissenschaftslehre, p. 239: «Los llamados
contratos de intercambio [tauschvertrige] suscritos a proposito del uso de la ‘fuerza de trabajo’ o del uso
de las ‘cosas’, ya sea inmediatamente entre productores y artesanos [produzenten und kiinstlern] o por
mediacion del vendedor [durch vermittlung des kaufmanns] (y que estan resumidos bajo la formula: do ut
des, facio ut facias, do ut facias, facio ut des) se encuentran bajo la garantia del Estado [stehen unter der
garantie des Staats], y el Estado vigila su cumplimiento, porque ellos son algo que necesariamente debe
tener una validez absoluta, si es que una relacion juridica [rechtliches Verhdltnis] debe ser posible entre
seres humanos que coexisteny». Hegel expresaba exactamente el mismo buen sentido comun (gesunder
Menschenverstand) cuando investia al contrato y al intercambio como necesidades de la razon,
planteando que es tan necesario racionalmente que los seres humanos entren en relaciones contractuales
(Vertragsverhidltnisse), tales como donar, permutar, comerciar, etc., asi como también resulta necesario
que posean propiedad (Eigentum) (Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 110-111).

13 De alli la cita de Job 41:24 que Hobbes inserta por encima de la cabeza de su Leviatan:
Non est potestas Super Terram quae Comparetur ei, o no hay poder sobre la Tierra que pueda
compararsele. En el caso de Hegel se expresa en su romantizacion de Napoleon, al que (en una carta a
Friedrich Niethammer de agosto de 1807) caracteriza como ‘el gran profesor de Derecho Constitucional’
y como ‘héroe tragico’ modelo (The Letters, pp. 141; 307). Para Hegel Napoleéon combina en una sola
persona trinitaria al abogado jurista, al profesor de Derecho, y al politico militar de pufio fuerte.

2 Pensamiento
Revista

118



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

natural igualmente antropomorfica y biologicista: porque sus facultades de gobierno son
las mismas facultades naturales que se atribuyen al varon (pero no a la mujer). Por eso
Deleuze y Guattari decian en Mil Mesetas (de 1980) que

desde que la Filosofia se ha atribuido el papel de fundamento, no ha cesado de bendecir los
poderes establecidos [elle n’a cessé de bénir les pouvoirs établis] ni de calcar su ‘doctrina
de las facultades’ de los 6rganos de poder de Estado [de décalquer sa doctrine des facultés
sur les organes de pouvoir d’Etat]. El llamado ‘sentido comUn’, la unidad de todas las
facultades (como centro del cogito) no es sino el consenso de Estado llevado al absoluto.
Esa fue particularmente la gran operacion de la critica kantiana, asumida y desarrollada por
el hegelianismo. Kant no ha cesado de criticar los “malos usos” para mejor bendecir la
funcion [Kant n’a pas cessé de critiquer les mauvais usages pour mieux bénir la fonction].
No debe extrafiarnos entonces que el filosofo haya devenido Profesor publico o funcionario
de Estado. [...] En la filosofia llamada moderna y en el Estado 1lamado moderno o racional
todo gira alrededor del Legislador y del Sujeto. [...] “Obedecé siempre [obéissez toujours],
pues, cuanto mas obedezcas, mas dueno seras [plus vous obéirez, plus vous serez maitre],
dado que solo obedeceras a la razon pura, es decir, a ti mismo [n obéirez qu’a la raison
pure, c’est-d-dire d vous-méme]”."*

Falso problema: seguir distinguiendo entre el Estado mecanicista y artificial de
Hobbes y el Estado orgdnico y espiritual de Hegel y del idealismo aleman, disputando
acerca de cual de los dos resultaria mejor y mas incontestable (irrefutable), mas o menos
plebeyo, mds o menos democratico, mas o menos afin al proletariado del periodo de
transicion hacia la revolucion futura, mas o menos afin al desarrollo (financiamiento) de
la verdad, la filosofia y la ciencia, etc. Pues ni el primero es mecanicista y artificial, ni
el segundo es organico y espiritual. No es mecanicista ni artificial: porque la apariencia
exterior de automata artificial esta ahi para esconder que su organizacion interna y su
logica interna de funcionamiento son las propias de un ser humano hecho y derecho (es
la masculinidad disfrazada de automata universal). No es orgénico ni espiritual: porque
la apariencia exterior de totalidad orgdnica esta ahi para esconder que su organizacion
interna y su logica interna de funcionamiento son las propias de un ser humano hecho y
derecho (es la masculinidad disfrazada de organismo universal y de espiritu absoluto, de
forma verdaderamente organizada).'>

Comprendemos entonces que la filosofia politica del siglo XVII al XIX fabrico (y
nos heredd) un esquematismo patriarcal neo-arcaista en el ejercicio que hacemos del
pensamiento y en la manera en que componemos nuestras practicas éticas, sexuales,
sociales y politicas: esquematismo que hace que también nosotros sigamos creyendo,
todavia hoy, que toda teoria del poder es o bien teoria del Estado (teoria politica de la
autoridad trascendente, vertical, disimétrica y jerarquica), o bien no es nada (es tirania o
anarquia); y, en adyacencia, que foda teoria del deseo es o bien teoria del Falo (teoria
sexual trascendente de la falta, del placer y del goce), o bien no es nada (es perversion o

14 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 466.

15 A proposito de esto Deleuze decia en 1970: «Goethe e incluso Hegel han podido pasar por spinozistas,
pero no lo son realmente [ils ne le sont pas vraiment] porque nunca dejaron de vincular [relier] el ‘plan’ a
la organizacion de una forma [/’organisation d’'une Forme] y a la formacion de un sujeto [la formation
d’un Sujet]» (Spinoza: Philosophie pratique, p. 173). Por lo demas, esta masculinidad disfrazada de
organismo universal y de espiritu absoluto se ve paradigmaticamente en Hegel cuando introduce
subrepticia pero meticulosamente el concepto de Selbstgenuss (auto-goce) y de gottliche Selbstgenuss
(auto-goce divino) en el interior mismo del deseo (conato), del Yo o de la identidad (Sujeto), de la
conyugalidad (Familia), de la sociabilidad (Estado), e incluso del Espiritu Absoluto (Mundo) (cf. System
der Sittlichkeit, pp. 14-15; Die Vernunft in der Geschichte, pp. 29; 33-35; 120-121; Uber die
wisseuschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, pp. 371; 379).

Pensamiento

Revista

119



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

esquizia). Todavia sigue siendo asi entre nosotros los contemporaneos, que no
concebimos ni hacemos otra ciencia del poder que la llamada ciencia de Estado, ciencia
filosofica del Estado, o doctrina del Estado (Civil Philosophy, Staatswissenschaft,
Philosophischer Wissenschaft des Staats, o Staatslehre).'® Ciencia o filosofia del poder
cuyo trabajo real parece no ser otro que el de traducir y reducir a las diferentes
imagenes alternativas de sociedad y de sexualidad (incluso las imagenes utdpicas o
divergentes) bajo el peso del mismo sistema del juicio trascendente, segin un mismo
codigo, diagrama o axioma andromorfico, falocratico, fiolologico, siempre recubierto
de un lenguaje juridico-contractual, a la vez que algoritmico.

En consecuencia, ya sea que se nos hable de la sociedad como constituyendo una
totalidad mecénica (automata artificial) o como constituyendo una totalidad organica
(organismo espiritual), en ambos casos se considerara que no hay ni puede haber
composicion o descomposicion posible de relaciones que no esté sujeta al universal
poder del Derecho, la Ley y la Norma, de los contratos y de los intercambios, del falo y
de la falta, la privacion, la castracion, el placer y el goce (éstos ultimos, objeto de
estudio de la llamada Sexualwissenschaft: sexologia, psicologia, psicoanalisis,
psiquiatria, anti-psiquiatria,etc.).

Sin embargo, nuestra actual dependencia, sujecion y servidumbre completa
respecto de la computacion, la informatica, la logica algoritmica, la robotica, la
cibernética y la neuro-cibernética reinantes —ésta Ultima ya altamente investigada y
desarrollada en la Rusia Soviética con experimentaciones concretas por 1o menos desde
1920/1930 y especialmente a partir de 1950 (segin el testimonio de Filipp
Veniaminovich Bassin)!’—, asi como también respecto del gemanio, del silicio, del
litio, del torio y del uranio mas que del carbono, son dos indices demasiado evidentes de
que ninguna sociedad humana se parece a (ni funciona como) un ser humano natural
(sea éste mecanica u organicamente concebido), y que, en consecuencia, el nacimiento,
la conservacion, la organizacion y la regulacion interna de la sociedad (del Estado)
implican procesos que no se parecen en nada a los procesos naturales, orgadnicos,
biologicos, o antropomorficos: porque en la sociedad humana nunca hay (aunque asi lo
creamos 0 se nos quiera hacer creer) una cabeza decisoria o sistema nervioso central, ni
tampoco extremidades, ni organos especificos de funcioén, ni vasos comunicantes en
relacion estable y permanente, ni ninguna finalidad intrinseca.

Si la sociedad existe como algo vivo y pensante, no es precisamente bajo la forma
de una ‘unidad funcional’ andloga a la del ser humano racional (subjetivado en el
cogito). Si el deseo humano es capaz de producir algo vivo y afectivo, no es
precisamente bajo la forma de una ‘unidad falica’ analoga a la del ser humano
(biunivocizado en el sexaje). De alli el triste espectaculo antropomorfico que (tanto en
las fabricas e industrias reales como en la ciencia ficcion) nos continiia brindando la
actual construccion en serie de automatas, androides, robots, cyborgs, synths, hybrids,
kings, etc., puesto que no resultan ser otra cosa que réplicas mimicas y retro-

16 En 1655 Hobbes la llama Civil Philosophy; en 1759 Adam Smith la llama Natural Jurisprudence; en
1789 Sieyés la llama Science de I’Etat; en 1793 Godwin la llama political science o science of
government; en 1813 Fichte la llama Staatslehre; en 1821 Hegel la llama Staatswissenschaft y
Philosophischer Wissenschaft des Staats; en 1823-1824 Saint-Simon la denomina science politique; y en
1840 Proudhon la denomina science du gouvernement.

17 Cf. BASSIN, EI problema del inconsciente. Sobre las formas inconscientes de la actividad nerviosa
superior (libro escrito bajo la inspiracion del materialismo dialéctico). En este campo de la neuro-
cibernética Deleuze/Guattari suelen remitirse mas bien a Gregory Bateson —autor contemporaneo del
soviético Bassin (ambos igualmente criticos del concepto psicoanalitico de inconsciente)—, pero por el
lado Occidental y anti-dialéctico.

2 Pensamiento
Revista

120



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

proyectadas (retro-futuristas) del ser humano y de la humanidad ya existente
(doppelgdngers o replicantes). Al parecer, no podemos ni imaginar ni pensar en cOmo
“dotar de vida” a un mecanismo artificial si no es a fuerza de ponerle una cabeza que
sea sede de unas capacidades superiores e inferiores de procesamiento —nucleo de
microchips informaticos con sistemas de inteligencia artificial (IA), machine learning
(ML), natural language processing (NLP), cerebro positronico, Sibyl System, etc.—, e
incluso que sea sede de unos afectos que son pasiones (capacidad para simular o imitar
los afectos humanos); cabeza siempre pegada encima de unas extremidades superiores
inferiores circuladas interiormente por unos jugos y liquidos (sucedaneos de la sangre).
En fin, no podemos pensar en como dotar de vida a un mecanismo artificial si no es a
fuerza de antropomorfizar, de replicar la forma, la disposicion, la apariencia, la
regulacion y la organizacion propias del ser organico humano demasiado humano (sub
specie viri et phalli).'"® Pero entonces nuestros saberes y procedimientos actuales no se
diferencian sustancialmente en nada respecto del modo (y del investimento) con el que,
en el siglo XIX, el Dr. Frankenstein (en la novela de Mary Shelley) procedi6é a cumplir
su fantasia cientifica de dotar de vida a un mecanismo organico: deseo mortuorio de
fabricar un ser humano nuevo pero con los pedazos de diversos cuerpos humanos
masculinos ya muertos, suefio eléctrico de fabricar carne-galvanizada capaz de una
unidad racional y afectiva a partir de carne-sepulcral desnunida, desmembrada ¢
insensible (el rigor de la razéon como rigor mortis). Tampoco se diferencia en nada
respecto del deseo mortuorio y del suefio eléctrico con el que, en el mismo siglo XIX, el
Dr. Thomas Edison (en la novela de Auguste Villiers de L’Isle-Adam) fabrica a
‘Hadaly’, su denominada Eva Futura (un androide femenino, o, en rigor, una gineoide).
Es asi como nos hemos venido fabricando (y proyectando) toda una serie de falsas
imdagenes de la sociabilidad y de la sexualidad, a la vez que nos hemos venido
planteando toda una serie de falsos problemas psico-politicos: problematizamos a la
sociedad y al Estado como si se tratasen de totalidades organicas o mecanicas. Pero las
sociedades no son ni artificios organicos, ni artificios mecanicos (los dos gemelos
unidos, vastagos del sistema del juicio trascendente juridico-contractual), sino que mas
bien se constituyen como artefactos maquinicos puramente inmanentes y que no poseen
ninguna finalidad intrinseca; en consecuencia, no constituyen una totalidad del mismo
modo que puede decirse de un organismo que constituye una ‘totalidad’. So6lo un
artificio del lenguaje y de la inteligencia tecno-burocratica (que procede por semejanza,
comparacion, y categorizacion) podria entonces proceder a equiparar analogicamente a
un cuerpo vivo (organismo viviente natural) con un cuerpo colectivo (artefacto viviente
maquinico). El Estado no se realiza jamas ni como una totalidad orgdanica ni como una
totalidad mecdnica, sino ante todo se realiza y se actualiza como un aparato o artefacto
de tipo mdquina social y deseante (conectada con toda clase de falo-maquinas técnicas,
sexuales, médicas, psiquiatricas, juridicas, penales, policiales, prostituyentes, bélicas o
militares, etc.), y que se cristaliza, estratifica y estrategiza como un ‘aparato de captura’
(appareil de capture) que produce a aquello mismo que captura, pero que lo produce en
la anti-produccion (appareil de tristesse). La tristeza actual consiste en re-interpretar 'y

18 DICK, Do Androids Dream of Electric Sheep?, p. 47: «Nosotros nos guiamos por el consagrado
principio que subyace a toda aventura comercial: “Si nuestra Empresa no hubiera creado estos tipos cada
vez mds humanos, los androides Nexus-6, otras empresas del sector nos habrian ganado de mano” [if our
firm hadn’t made these progressively more human types (Nexus-6 androids), other firms in the field
would have]». Hacer cyborgs que sean cada vez mas humanos que los propios humanos: more humans
than humans, maquinismos mas antropomorfos que los propios antropomorfos.

2 Pensamiento
Revista

121



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

re-significar el maquinismo deleuzo-guattariano como un mecanicismo (a la Hobbes) o
un organicismo (a la Hegel). Piadosas maneras de conservar la Ley & el Orden del Falo.
El Estado, que es la sociabilidad que conocemos y que todavia deseamos —la
sociabilidad del poder, por oposicion a la sociabilidad de la potencia—, es un aparato de
captura y de tristeza que produce sujetos/cogitos, pero que también les produce a dichos
‘sujetos’ sus lineas de pensamiento, sus lineas de afecto, de sexualidad, asi como su
régimen de deseo (les produce su inconsciente productor). Y si, tal como veremos en los
apartados siguientes, la teoria del poder, del deseo y de los afectos de Spinoza resulta
ser absolutamente divergente y diferencial para nosotros es porque revela una
concepcion positiva, andrquica y anti-jerdrquica del poder, de la sociabilidad, del deseo
y de la sexualidad. Concepcion acrata segun la cual no hay ningun poder que sea alegre
(il n’y a pas de pouvoir joyeux), porque mientras siga habiendo aparatos de poder o
aparatos de captura estatales (appareil de capture) sera inevitable que sigan existiendo
aparatos de tristeza (appareils a tristesse) y agentes politicos de la tristeza, ya que todo
poder tiene necesidad de la tristeza (fout pouvoir a besoin de la tristesse). Unicamente
los esclavos y los impotentes desean tener o ejercer el poder (prennent le pouvoir), y
solo pueden fundar ése poder sobre la tristeza de todos: ils ont besoin de faire régner la
tristesse parce que le pouvoir qu’ils ont ne peut étre fondé que sur la tristesse."”

De modo que si queremos fabricar una nueva sociabilidad de alegrias activas (en
tanto que elevacion colectiva de las potencias singulares), o sociedad auto-
emancipatoria sin servidumbre ni explotacion (anarquia coronada), sociedad que escape
tanto del modelo del artificial man como del modelo de la organische Totalitdt,
tendremos que plantearnos el problema fundamental de como organizar o componer las
relaciones de potencia sin pasar por la (psico)politica de la representacion, del
reconocimiento, de la identificacion y la integracion mutuas (control y normalizacion),
que es la politica de la verticalidad y la jerarquia propia de los aparatos de captura o
Estados, y de los cogitos. Es en este sentido que segun Deleuze los ‘cuerpos sin
organos’ (las maquinas deseantes revolucionarias o lineas de fuga) rinden homenaje a
Spinoza.

1. Introduccion (divergente) al problema: todo poder nos quiere rotos (nos quiere
esperanzados 'y temerosos).

Le tyran a besoin d’dmes brisées, comme les dmes brisées,
d'un tyran (Deleuze, afio 1970).2°

Plutét étré balayeur que Juge (Deleuze/Parnet, afio 1977).2!

Si continuamos tironeando de la linea maquinica (ni mecanicista ni organicista) ya
delineada en el apartado anterior, concluimos que en las sociedades en las que vivimos
y morimos, nosotros, los autodenominados ‘seres humanos’, no somos sencillamente
unos seres nacidos a partir de otros seres (progenitores), sino que, en rigor, somos
literalmente seres fabricados, montados y ensamblados por toda una serie de procesos
maquinicos —y para nada dialécticos’>— que exceden por todos lados al estrecho

19 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 09/12/1980.

20 DELEUZE, Spinoza: Philosophie pratique, p. 23: «El tirano necesita de las almas rotas asi como las
almas rotas necesitan de un tirano».

2l PARNET/DELEUZE, Dialogues, p. 15: «Prefiero ser barrendero antes que Juez».

22 No son dialécticos ni en sentido idealista ni en sentido materialista. Cf. CHICOLINO, Gilles Deleuze:
Esquizo-analisis vs. Materialismo Dialéctico. Parte 1. Salvajes, Barbaros y Civilizados: ;procesos
dialécticos o procesos maquinicos?

2 Pensamiento
Revista

122



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

campo familiar y biologico (maquina edipica) dentro del cual vemos la luz y respiramos
(y lloramos) por primera vez; pero que también exceden por todos lados al estrecho
campo logico, lingiiistico y significante (maquina de interpretacion y significacion).
Desde la perspectiva de la maquina social y de la produccion social, la produccién y el
ensamblaje de un ser humano cualquiera comienza siempre antes de su nacimiento
“biologico” y subsiste después del mismo, incluso después de su muerte “biologica”.
S6lo nacemos una vez: pero somos fabricados, equipados, programados y modulados
permanente e incesantemente durante todo el curso y el transcurso de nuestras vidas y
de nuestras muertes; y tanto en nuestras ocurrencias como en nuestras concurrencias.

Y sin embargo, si es verdad que la sociedad no es nunca un cuerpo unitario con
una cabeza central —no es ni una totalidad orgdnica, ni una unidad encefalica, ni
tampoco sus multiples nervios confluyen en un sistema nervioso central— sino que es
un puro cuerpo sin organos (CsO), un puro artefacto maquinico, un puro ensamblaje,
una maquina de afectos (machine a affects)**, un modelo para armar (y también para
desarmar, sabotear, fugar o revolucionar)..., ;por qué hemos acabado por montar el
peor modelo de sociedad y la mas impotenciante forma de sociabilidad, el CsO mas
mortuorio y triste? ;Por qué no cesamos de rearmar (de desear, de hacer y de ejercer) la
sociabilidad del poder, con el Estado —con la forma-Estado (el Urstaat), ya sea éste o
aquél, ya sea maximo o minimo— ora como mecanismo artificial, ora como totalidad
organica, incluida la retro-mania politica (o utopia de trascendencia) que nos habla de
un supuesto Estado Presente Pluralista e Intensivo, suerte de Leviatdn-keynesiano-
deleuzeano capaz de una ‘épica de la moderacion’ con movilidad social ascendente,
portador una filosofia nacional, una ciencia nacional, una musica nacional, un cine
nacional, etc.?.?* Y todavia mas: habiendo tantas otras formas posibles (fabricables o
por crear) de subjetivacion humana..., ;por qué hemos acabado por fabricarnos la peor
y la mas inmunda de todas, la subjetivacion del esclavo liberto (del pequeno-déspota y
tirano)?

En abierta diferencia y divergencia respecto de esta sociabilidad moderna y
contemporanea (neo-arcaista) del poder, con su racionalidad y su sociabilidad estatal
fundadas en la trascendencia de la autoridad, la verticalidad, la jerarquia y la disimetria
—el Estado como cabeza central que gestiona aquellos afectos humanos que son
pasiones (esperanza, temor, seguridad, desesperacion, remordimiento de conciencia,
culpabilidad, placer, goce, etc.) pero que también gestiona las inteligencias (arte,
filosofia, ciencia, etc.)—, nos sale al encuentro la sociabilidad de la potencia,
emplazada por la linea de fuga anémala de Spinoza y de Bergson, o linea de la anarquia
coronada de aquellos modos de existencia que se viven como cualquieras (las
singularidades productivas sans enclos ni propriété).

23 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe III. Clase del 04/01/1974.

24 Contra esta imagen nacional-estatal (hegeliana e idealista) de la ciencia, cf. NIETZSCHE, KSA 8,
§36[2], p. 572: «Todo el mundo sabe que Ciencia [ Wissenschaft] y sentimiento nacional [Nationalgefiihl]
son términos contradictorios, por mas que los estafadores politicos [politische Falschmiinzer] deseen de
vez en cuando negarnos este saber: y jal fin! llegara también el dia en que sepamos que toda cultura
superior s6lo puede rodearse de fronteras nacionales [nationalen Zaunpfihlen] para su propio detrimento
[Schaden]». Todo Schopenhauer como educador (y los postumos de ese periodo) esta dedicado a rechazar
y conjurar la relacion de la filosofia y la ciencia (y la musica) con el Estado y la cultura nacional. En su
libro de 1962 sobre Nietzsche el propio Deleuze, anti-hegeliano como era, también destacaba por su parte
la denuncia nietzscheana contra la médiocrité que hay en todo pensamiento nacional (pensée nationale)
(Nietzsche et la philosophie, pp. 63-64). En Mil Mesetas (de 1980) plantea, junto con Guattari, la pregunta
de como hacer para que nuestras potencias del pensar se sustraigan al modelo del Estado (y a-t-il moyen
de soustraire la pensée au modele d’Etat?) (Mille Plateaux, pp. 464-470).

2 Pensamiento
Revista

123



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

En efecto, nuestras sociedades andromorficas, falocraticas y fiolologicas (que
son a la vez estatales y capitalistas) nos fabrican, nos componen y nos ensamblan
constituyéndonos como un tipo muy especifico de ‘sujeto social’: un sujeto dedicado a
trabajar, a producir y a reproducir (verdad, riqueza, valor, y seres humanos), pero
también a intercambiar y a consumir. Nuestras sociedades contemporaneas nos fabrican
un tipo muy concreto (biunivoco)?’ de subjetivacion sexada®® que resulta de caracter
yoica, personalista, individuada, hetero-normalizada, y propietaria. Se trata de la
llamada ‘persona civil’ o ‘ciudadano’, definido por su doble condicion: sujeto juridico
(homo juridicus) a la vez que sujeto econdmico (homo ceconomicus), eternamente
inscrito e identificado en funcion de la llamada diferencia sexual y del llamado
dimorfismo reproductivo (en el sexo antropomorfo o sexo humano, que, en rigor,
deberiamos denominar sexo andro-falo-morfo). Pero las consecuencias catastroficas de
este sens commun fétichiste moderno nos persiguen aun en nuestra propia época, que ha
procedido a marcarnos y a investirnos como recurso humano, capital humano, o, tanto
peor, como capital erotico y sexual. Esta es toda nuestra ciencia, vivencia y experiencia
cotidiana; que algunos teorizan de manera mecanicista y otros de manera organicista.

Sin embargo, la hipotesis del presente trabajo consiste en postular que Spinoza (al
igual que Bergson) nos relanza por una linea de fuga completamente divergente
respecto de todo este doble sens commun fétichiste devenu philosophique®’, siguiendo la
cual arribamos a una sospecha problematizadora; a saber: que tanto la subjetivacion
yoica y personologica (cogito) como la economia deseante (cupiditas) que nos es
permanentemente fabricada (anti-producida) bajo los auspicios de la sociedad estatal y
mercantil (sociabilidad del poder espectacular y afrodiasiaca) no estan hechas sino a
base de dos afectos pasivos (o de dos tristezas) fundamentales: la esperanza (spe) y el
miedo (metus), cuyos vastagos necesarios son el placer (titillatio) y el dolor (dolor),
encumbrados por (casi) todos los fildsofos modernos del siglo XVII al XIX (excepto
Spinoza) como los dos grandes Amos de la humanidad y del mundo mismo (the two
sovereign Masters of mankind o les deux Maitres du monde).*

25 GUATTARI, Ecrits pour I’Anti-GEdipe, pp. 42; 171-172; 174; 189: «La conjuncién anti-productiva
biunivociza las conexiones [bi-univocise les connexions]; tenemos entonces un ‘significante’ y un
‘significado’ (es el rol diferenciante falico del sujeto) [rdle du différenciant phallique, du sujet]. [...] El
deseo se adhiere al sexo [le désir est collé au sexe], que se adhiere a su vez a los padres [qui est collé a
son tour aux parents]. [...] El deseo, en su totalidad, es cortado [coupé], biunivocizado [biunivocisé],
bipolarizado [bipolarisé], distribuido en amor y en odio, en pulsién sexual y pulsion del yo asexual
[pulsion sexuelle et pulsion du moi asexuelle], en macho y hembra [mdle et femelle], luego en padre y
madre, y en el final, en principios superiores de la ‘machitud’ [mdlitude] (Eros) y la ‘femenitud’
[femellitude] (Thanatos). [...] La biunivocidad imperializa, organiza, ordena [impérialise, organise,
ordonne)], jerarquiza todas las relaciones [hiérarchise tous les rapports] entre los sub-conjuntos molares
y el socius. [Pero] la ‘machitud’ es un sistema molar ligado al Edipo [la mdlitude est un systeme molaire
lié a I’'OEdipe)».

26 Tomo el concepto de sexaje de la autora Colette Guillaumin, en su texto de 1978 titulado Prdctica de
poder e idea de Naturaleza (pp. 46; 44).

2T DELEUZE, Différence et Répétition, pp. 174-177; 269.

28 Maupertuis asevera en 1745 que la naturaleza ha inspirado (inspiré) a todas las especies vivas el mismo
motivo (le méme motif), que no es otro que el placer (ce motif dans toutes est le plaisir), y que el placer y
el dolor constituyen nada mas y nada menos que los dos amos del mundo (/e plaisir et la douleur sont les
deux maitres du monde) (Venus physique, pp. 232; 242). Bentham afirma en 1789 que la naturaleza ha
puesto a la humanidad bajo el gobierno de dos Amos soberanos (under the governance of two sovereign
masters) que son el dolor y el placer (pain and pleasure), y que ambos amos nos indican lo que debemos
hacer (point out what we ought to do), asi como también determinan lo que haremos (what we shall do).
Por lo tanto, el criterio (the standard) del bien y el mal (right and wrong) esta sujeto al poder de ese amo
bifronte (4n Introduction to the Principles of Morals and Legislation, p. 11). En 1785 Bentham ya habia

2 Pensamiento
Revista

124



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Este sujeto que hoy somos y que hoy hacemos, anti-producidos y biunivocizados
como estamos, solo puede encontrar condiciones de existencia dentro de una forma muy
especifica de sociabilidad, que es la sociabilidad del poder —o segundo modo de la
sociabilidad (el Estado o /mperium)—, por contraposicién con lo que podria ser una
sociabilidad de la potencia —o tercer modo de la sociabilidad (la democracia directa,
anarquia coronada, o Erewhon: Nowhere a la vez que Here-Now). En el presente
trabajo, la sociabilidad del poder (y la subjetivacion/sexualidad que le corresponde) es
encarnada por autores muy diversos como Descartes, Hobbes, Locke, Leibniz, Schlegel,
Kant, Fichte, Hegel, Novalis, Adam Smith, Bentham, Malthus, Burke, o Schopenhauer;
la sociabilidad de la potencia (y la subjetivacion/sexualidad que le corresponde) por
autores anti-jerarquicos e inmanentistas como Spinoza o Bergson.

De ambas formas de la sociabilidad pueden extraerse tres hipodtesis psico-sexo
politicas problematicas. A saber: (a) Que desde la perspectiva de la politica social, la
primera es la sociabilidad de la verticalidad, la jerarquia y la autoridad trascendentes
(majestad normal) —el poder estatal o imperial parlamentario y representativo—,
mientras que la segunda es la sociabilidad de la horizontalidad y la acefalia inmanentes
(potencia anomal o an-omalie)®, de la democracia directa y las maquinas de guerra
noémadas 0 maquinas revolucionarias; maquinas que nunca tienen a la guerra por objeto
u objetivo (culto a la muerte), sino la resistencia y la lucha creativas (canto de vida).?°
(b) Que desde la perspectiva de la psico-politica, la primera es la sociabilidad de la
individuacion, la identificacion y el reconocimiento disimétrico reciprocos (la dialéctica
del amo y del esclavo) entre sujetos, yoes, o mismidades (!’individu domestique et
psychanalytique), mientras que la segunda es la sociabilidad de la des-rostrificacion, la
des-identificacion, de las multiplicidades o singularidades productivas indecibles e
irrepresentables (un phénomeéne de bordure)' (¢) Que desde la perspectica de la
politica sexual y afectiva, la primera es la sociabilidad afrodisiaca y espectacular, con su
psico-sexo politica del placer y del auto-goce (Selbstgenuss, self-regarding pleasure,
Selbstbefriedigung), que no constituyen sino tristezas indirectas, o sea, que son pseudo-
alegrias, pequenas alegrias compensatorias, alegrias pasivas (alegria-pasion) e
inconstantes (inconstans laetitia), en medio de un sistema de sobre-trabajo sin proposito
y anti-humano, mientras que la segunda es la sociabilidad 4crata, con su psico-sexo
politica de la alegria que es activa, la jovialidad y la acquiescentia in se ipso de todos

dicho: si el placer no es un bien (if pleasure is not a good), ;para qué sirve la vida, y cual seria el
propoésito de conservarla? (what is life good for, and what is the purpose of preserving it?) (Offences
Against One’s Self: Paederasty, P.2, p. 96).

2 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 298: «Se ha observado que la palabra anomal, un adjetivo
en desuso, tiene un origen muy diferente de anormal; ‘a-normal’ califica a aquello que no tiene regla o
que la contradice [ce qui n’a pas de régle ou ce qui contredit la régle], mientras que ‘an-omalie’ designa
lo desigual, lo aspero, la aspereza, el punto de desterritorializacion [/’inégal, le rugueux, [’aspérité, la
pointe de déterritorialisation]. Lo anormal solo puede definirse en términos de caracteristicas (especificas
o genéricas), pero lo andémalo es una posicion o un conjunto de posiciones en relacion con una
multiplicidad [/’anomal est une position ou un ensemble de positions par rapport a une multiplicité]».

30 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 526; 590: «Su objetivo ya no es ni la guerra de exterminio
ni la paz del terror generalizado, sino el movimiento revolucionario» (le mouvement révolutionnaire); es
decir, el trazado de una linea de fuga creadora (le tracé d’une ligne de fuite créatrice) dirigida contra el
Estado, y contra la axiomatica mundial expresada por los Estados (dirigé contre I’Etat, et contre
I’axiomatique mondiale exprimée par les Etats). Cf. DELEUZE, Critique et Clinique, p. 166.

31 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 299. El devenir-cualquiera o nadie como fenémeno de
borde (Anomal o Outsider) remite a las singularidades anémalas y némadas, y no a los yoes/sujetos
edipizados, falicizados, normales y legales: des multiplicités anomales et nomades, et non plus normales
ou légales (p. 631).

Pensamiento

125



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

con relacion a todos, en medio de una co-organizacion colectiva de la produccion y de
la laboriosidad bajo un régimen de variacion continua.

La primera es la sociabilidad de los ciudadanos o esclavos libertos (del homo
Juridicus, homo ceconomicus, homo locuax o dialecticus), meros miembros imaginarios
que integran un ‘poder soberano’ igualmente imaginario (das imagindre Glied einer
eingebildeten Souverainetiit)’?, mientras que la segunda es la sociabilidad de los seres
libres, autonomos y auto-determinados, de los nadies que son cualquieras, de las
singularidades productivas que se reparten en un espacio abierto, sin muros, vallados ni
propiedades:

El poder se opone a la potencia [le pouvoir s’oppose a la puissance]. La potencia es nuestro
viaje propio [c est notre truc], en cada uno de nosotros, los animales, las cosas. El poder es
otra cosa: tener poder sobre alguien es estar en condicion de afectarlo de tal o cual manera
[avoir le pouvoir sur quelqu’un, c’est étre en mesure de I'affecter de telle ou telle manieére];
principalmente, de afectarlo de tristeza, esperanza, recompensa, seguridad, el gusto por las
condecoraciones [/ espoir, la récompense, la sécurité, le goiit des décorations]. Los poderes
no nos capturan mas que afectandonos [les pouvoirs ne nous tiennent qu’en nous affectant],
completando nuestro poder de ser afectados a través de afectos tristes [en remplissant notre
pouvoir d’étre affecté par des affects tristes]; y sin duda hay mil maneras de hacerlo.?

Sin embargo, la Etica no deja de sefialarnos que la esperanza (spe) y el miedo
(metus) constituyen, siempre, dos tipos de afectos eminentemente pasivos, negativos e
impotenciantes, porque el miedo es una tristeza directa e inconstante (inconstans
tristitia) y porque la esperanza es una alegria indirecta e igualmente inconstante
(inconstans laetitia), vale decir, es una pseudo-alegria, pequefia alegria compensatoria:

El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no quiere lo que quiere
[quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere [quod non vult, velit], se llama ‘temor’
[timor], que no es otra cosa que el ‘miedo’ [metus], en cuanto el ser humano queda
dispuesto por €l a evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un “mal menor”
[ad malum minore]. [...] La esperanza es una alegria inconstante [spes est inconstans
laetitia] que surge de la idea de algo futuro o pasado, de cuyo eventus dudamos. [Pero] una
cosa cualquiera puede ser por accidente causa de esperanza [spei] o de miedo [metus],
[pues] de la sola definicion de estos afectos se sigue que no se da esperanza sin miedo, ni
miedo sin esperanza [non dari spem sine metu, neque metum sine spe], puesto que en la
medida en que esperamos algo (o lo tememos), en esa medida lo amamos (u odiamos).>*

La esperanza y el miedo son afectos pasivos siameses: su compacta
inseparabilidad expresa su perfecta complicidad (su co-determinacion reciproca). Mas
adelante, Spinoza sostiene que por femor hay que entender, también, el deseo de evitar
mediante un ‘mal menor’ otro ‘mal mayor’ al que tenemos miedo: timor est cupiditas
maius, quod metuimus, malum minore vitandi.>> El miedo y la esperanza constituyen los
prolegomenos de la impotenciante razéon de Estado y del igualmente impotenciante
deseo de Estado (de la razon y del deseo tal y como son producidos y estimulados bajo
la segunda forma de la sociabilidad), asi como el displacer-dolor y el placer-goce

32 MARX, Die Judenfrage, p. 191. Cf. STIRNER, Der Einzige und sein Eigentum, p. 102: «Sélo el
mercachifle es prdactico [nur der Kramer ist praktisch], y el ‘espiritu de mercachifle’ [Kramergeist] es
tanto el de aquel que aspira a puestos de funcionario estatal [der nach Beamtenstellen jagt] como el de
aquel que busca esquilar sus ovejas en el comercio privado [der im Handel sein Schafchen zu scheren)».
3 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe III. Clase del 14/01/1974.

34 SPINOZA, Ethica, pp. 77; 92; 103.

35 SPINOZA, Ethica, p. 108.

Pensamiento

Revista

126



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

constituyen los epifenomenos del deseo sexual (del deseo tal y como es producido y
estimulado bajo la segunda forma de la sociabilidad).

Por eso Spinoza nos dice que, muy por el contrario, cuanto mas nos esforzamos
en vivir segin la guia de la razon activa (quo magis ex ductu rationis vivere conamur)
tanto mas nos esforzaremos en ya no depender de la esperanza (spe minus pendere) asi
como también en librarnos del miedo (metu nosmet liberare), puesto que ambos afectos
siempre indican un defecto de conocimiento (cognitionis defectum) y una impotencia de
la mente (mentis impotentiam). Nuestras potencias actuales (individuales y colectivas)
del pensar y del obrar se impotencian y defectuan cada vez que se ponen a envolver
afectos pasivos, cada vez que los afectos pasivos se apoderan de las potencias del
pensamiento (forzandonos a pensar servilmente), de las potencias del cuerpo
(forzandonos a reaccionar y a obedecer), y de las potencias del deseo (poniéndonos a
desear aquello que nos falta y a apetecer el placer/goce); afectos pasivos tales como la
esperanza (spe) y el miedo (metus), seguidos de sus afectos derivados: seguridad
(securitas), desesperacion (desperatio), goce (gaudium), y remordimiento de conciencia
(conscientiae morsus), que siempre son signos para Spinoza de un animo impotente
(animi impotentis sunt signa).>® Nota Bene: la inclusion del gaudium (goce) en esta lista
no es, evidentemente, nada casual. Volveré sobre ello en los siguientes apartados.

Spinoza nos lo dice claramente y sin rodeos: solo a los esclavos, y no a los seres
libres y autonomos, se les dan premios o recompensas por su “buena conducta” (servis,
non liberis, virtutis praemia decernuntur).>’ Solo los esclavos, los modos de existencia
viles y serviles, esperan los premios y desesperan de los castigos y las penas, haciendo
incluso de la desesperanza y del miedo el origen mismo del conocimiento y del
trabajo.®® De alli el gran signo de interrogacion que Spinoza, amante como era del
dibujo, no deja de delinear sobre sus piadosos criticos y oponentes: ;Por qué se
contentan con reproducir la imagen demasiado humana de dios, concibiéndolo como
autoridad jerarquica y superior, es decir, como un Rey, Juez o Legislador (Rex, Judex,
Legislator) en materia moral? So6lo los modos viles y serviles de existencia (los esclavos
libertos) se hacen un Dios a su imagen y semejanza: desean un Dios que los tase, los
valore, los enjuicie, y que les reparta premios y castigos:

Como Dios les habria revelado los medios de salvacion y de perdicion, lo presentaron como
un Rey y Legislador; y a los medios, que no son sino ‘causas’, les llamaron ‘Leyes’ [leges
appellarunt], y los describieron en forma de leyes [ad modum legum conscripserunt]. Asi,
la salvacion y la condenacion, que no son mas que efectos que se derivan necesariamente de
esos medios, los presentaron como premio y castigo [praemium et poenam].>

Es cierto que colocados desde la perspectiva de las potencias inmanentes del
pensar y del obrar la féormula spinozeana es: «deus sive naturay, vale decir, potentia
hominis = potentia dei = potentia naturae.** Pero para Spinoza, la potencia del
pensamiento de dios/naturaleza nunca se expresa como un enjuiciamiento trascendente

36 SPINOZA, Ethica, p. 139.

37 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 132.

3% La cuestion del miedo como factor psico-politico de dominacién y sujecidn estd presente en autores
modernos como Bodin, Filmer, Hobbes, Kant, Hegel, Fichte, que plantean un ‘derecho de coaccion’
estatal (poder de policia + sistema penal/Tribunal). Hegel afirma que e/ miedo al amo (die Furcht des
Herrn) es el comienzo de la sabiduria (der Anfang der Weisheit) (Phdnomenologie des Geistes, p. 268).

39 SPINOZA, Epistolae, pp. 224-225; 246.

40 SPINOZA, Ethica, p. 116: «La potencia [potentia] por la cual las cosas singulares (incluido el ser
humano) preservan su ser es la potencia misma de Dios, o de la Naturaleza [est ipsa Dei, sive Naturae
potential».

Pensamiento

Revista

127



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

de dios/naturaleza (systeme du jugement de Dieu); ni tampoco eso que podriamos llamar
‘la justicia’ erigiria jamds ninguna forma-Tribunal (ningun sistema de reparto de
premios esperables y castigos temibles). Resulta imposible eirgir cualquier systeme
despotique ou systeme impérial desde la perspectiva de la inmanencia de la vida y de los
procesos.

Pero si en la Etica no se encuentra ninguna concepcion del deseo (cupiditas) ni
como /ibido ni como falta, ni tampoco como estando soldado a la Ley y al Tribunal,
,por qué querriamos insistir en la empresa de querer encontrar o extraer de ella la
necesidad redundante de erigir un nuevo Rex, Judex, Legislator, nuevos representantes
emisores y distribuidores de juicios trascendentes (lo mismo da si les otorgamos el
nombre de hermanos, compafieros, camaradas, etc.)? ;Serd porque son los gobernantes,
los jueces y los legisladores (sacerdotes y tiranos laicos) aquellos que precisamente
necesitan que nuestro deseo sea reducido a la falta a la vez que sea atornillado a la Ley
y al Tribunal?

En este punto podria hacérsenos la siguiente objecion: que Spinoza nunca redujo
su propia conceptualizacion a un simple rechazo o denuncia contra la politica de la
esperanza y del temor (lo cual habilitaria una impugnacion total del Estado), sino que,
muy por el contrario, el propio Spinoza habria considerado en la Efica la posibilidad de
que, aun permaneciendo dentro del Estado (dentro de su Ley y de su Tribunal), el
afecto de esperanza (spe) pudiese ser trocado en afecto de seguridad (securitas). En
consecuencia, el argumento de que la concepcion politica de Spinoza redundaria en una
filosofia del Estado como “gestor de las pasiones” se sostendria. Ahora bien, sigamos de
cerca el texto de la Efica y veamos donde nos conduciria tal objecion, y cual es su
sentido (de qué fuerzas es sintoma).

En el Escolio 2 de la Proposicion XVIII (de la Parte III) habiamos encontrado
efectivamente que la esperanza (spe) no es sino una alegria inconstante (inconstans
laetitia) surgida de la imagen de una cosa futura o pasada de cuya eventualidad
dudamos (de cujus eventu dubitamus), y que el miedo (metus) no es sino una tristeza
inconstante (inconstans tristitia) surgida también de la imagen de una cosa dudosa (ex
rei dubiae). A renglon seguido, Spinoza agrega que si de estos dos afectos pasivos
(esperanza y temor) se suprime el componente de duda (si horum affectuum dubitatio
tollatur), entonces de la esperanza resultara la ‘seguridad’ (ex spe fit securitas), y del
miedo resultard la ‘desesperacion’ (ex metu desperatio), vale decir, una alegria o una
tristeza surgidas de la imagen de la cosa que temiamos o que esperabamos.*! Un poco
mas adelante, en el apartado sobre las Definiciones de los afectos (§XV), repite que la
securitas surge (oritur) de la esperanza (spe) siempre y cuando sea suprimida la causa
de la ‘duda’ a propdsito del resultado de la cosa o del asunto (quando de rei eventu
dubitandi causa tollitur).*?

Hasta aqui, nos encontramos con que Spinoza ciertamente concibi6 la posibilidad
de que, dentro del Estado, el afecto pasivo e inconstante de esperanza pudiese trocarse
en afecto de seguridad: siempre que se disuelva todo margen de duda al nivel de los
eventos o las eventualidades. Pero la Efica también nos afirma esta otra posibilidad: que
el afecto pasivo de miedo (metus) también puede disolver su cuota de duda y devenir, en
ese caso, desesperacion directa (desperatio). Retorna entonces la pregunta: ;Acaso son
el Estado y su razén de Estado capaces de abolir la duda en nuestra economia psico-
afectiva (individual y colectiva), alli donde nos asaltan las esperanzas? ;Acaso son el

41 SPINOZA, Ethica, p- 77.
42 SPINOZA, Ethica, p. 104.

Pensamiento

128



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Estado y su razon de Estado capaces de no abolir la duda en nuestra economia psico-
afectiva (individual y colectiva), alli donde nos asaltan los miedos, cuestion de que no
acabemos cayendo en algo peor que el miedo, que es la desesperacion?

Cabe efectivamente la posibilidad de que la esperanza, sin sombra de duda,
devenga securitas; pero aqui persisto en la hipotesis de que el Estado democratico, tal y
como Spinoza lo conceptualiza (como sociabilidad del poder y no como sociabilidad de
la potencia) resulta ser siempre e irremediablemente un poder incapaz de suprimir y de
aniquilar esta ‘duda’ (propia de la esperanza), y por lo tanto, es igualmente incapaz de
suscitar el afecto de seguridad en los asi llamados ‘ciudadanos’; atin cuando el Estado y
sus gobernantes variopintos nunca dejen de prometernos y de endulzarnos con promesas
y esperanzas de mas y mas seguridad y estabilidad (constancia). Especialmente porque
es el propio Spinoza quien nos dice que nunca se da esperanza sin miedo, ni tampoco
miedo sin esperanza: non dari spem sine metu, neque metum sine spe. El Estado so6lo
podria, en el mejor de los casos, disminuir la duda en nuestras esperanzas y expectativas
a la vez que recrear las dudas de nuestros miedos y decepciones; no puede ejecutar otra
psico-sexo politica que la del ‘mal menor’ en todos los niveles de lo social y de lo
subjetivo (y por supuesto, del deseo). So6lo la anarquia coronada, como sociabilidad de
la potencia comun, puede sustraernos a /a vez tanto de la politica securitaria como del
estado de duda, desesperacion e inconstancia permanentes.

Analicemos, no obstante, de qué se trata este estado de securitas como abolicion
de la duda inherente al afecto de esperanza (spe), vale decir, analicemos esta securitas
cuyo origen es una spe menos (-) una dubitatio. Para Spinoza, este estado o situacion de
seguridad consiste en que, ahora, el ser humano se imagina como presente la cosa
pasada o futura, contemplandola como presente (quia homo rem praeteritam vel
futuram adesse imaginatur et ut praesentem comtemplatur), o bien imagina otras cosas
que excluyen la existencia de aquellas que le suscitaban dudas (quae existentiam earum
rerum secludunt quae ipsi dubium injiciebant). En consecuencia, Spinoza nos dice que
si bien es verdad que nunca podemos estar completamente ciertos del resultado eventual
de las cosas singulares (de rerum singularium eventu nunquam possumus esse certi), al
menos la ‘seguridad’ consiste en que ya no dudamos de su resultado o eventualidad (de
earum eventu non dubitemus). Pero una vez que Spinoza nos condujo hasta este punto
seguro, acelera abruptamente la velocidad de sus razonamientos diciéndonos de subito
que, aun cuando sea posible desarrollar una esperanza sin dudas (estado de seguridad),
no tenemos por qué confudir el hecho de ya no dudar de una cosa, con el hecho de fener
la certeza de dicha cosa; él dice: aliud de re non dubitare, aliud rei certitudinem
habere.¥ Punto clave y fundamental para descifrar que la objecion precedente
representa mas bien un falso problema. En efecto, desprenderse de una duda puede ser
util y ventajoso, pero atn asi continua siendo una operacion fundada en un movimiento
negativo (sigue siendo un mal menor); mientras que, por el contrario, la conquista de
una certeza es algo que pertenece enteramente a otro orden o nivel: se funda a la vez en
una afirmaciéon y en una auto-afirmacion activas, y su movimiento constituye una
positividad. ;CoOmo no reparar en esta precision y rectificacion ético-politica
fundamental de Spinoza?

Con esta ultima precision Spinoza se abre (y nos abre) a una linea de fuga
divergente, lanzandose (y lanzandonos) radicalmente mas alla de la linea gravitacional
de la ciencia y de la experiencia politica vil y servil en curso desde hace siglos y
milenios, linea segun la cual nuestro “deber humano y civil” consistiria en erigir y

43 SPINOZA, Ethica, p. 104.

2 Pensamiento
Revista

129



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

organizar un nuevo Estado capaz de gestionar sabia y correctamente las pasiones
(siendo ¢l mismo un ‘Estado presente’, siempre receptor, sensible, y atento con los
sentimientos, los clamores, y las demandas justas y humanas del pueblo). Por ejemplo:
gestionar nuestra tristeza para (aboliendo su duda) convertirla en seguridad, o gestionar
nuestro temor para (no aboliendo su duda) evitar que se convierta en desesperacion, y
siempre apelando (por adjuncion y/o sustraccion) a una politica sefiorial y judicativa de
‘distribucion’ de los premios y los castigos, los méritos y los deméritos, los honores y
las infamias, los éxitos y los fracasos, la normalidad y la anormalidad, la sanidad y la
enfermedad, la significancia y la insignificancia, la certeza y el error, la racionalidad y
el delirio. Pero, jacaso esta imagen estatalista y pastoral de la politica spinozeana no
revela une interprétation médiocre de quelque chose de vrai (un falso problema)?+

Basta con escuchar a los propios funcionarios y profesores filosoficos del Estado,
dado que son ellos mismos quienes no dejan de repetirnos (sin que haya necesidad de
interpretarlos) que todo Estado/Gobierno alberga su propio ‘temor’ (metus), su propio
afecto pasivo e impotente; a saber: el temor de provocar un estado de desesperacion
social tal, que conduzca (mas tarde o mas temprano) a la sublevacion de la plebe (a la
caida del Gobierno, o al fin mismo del Estado y de todo Tribunal). El propio Hegel
sostiene abiertamente que el Estado no debe simplemente contentarse con impedir que
entre sus ciudadanos reine el hambre, sino que ante todo debe evitar que en su interior
germine el populacho: es ist nicht allein das Verhungern, um was es zu tun ist, sondern
der weitere Gesichtspunkt ist, daf3 kein Pobel entstehen soll. El problema de la pobreza
y del hambre popular no es el hecho mismo de que existan (el problema real no es
nunca la escasez, la penuria, la insolvencia), sino el hecho de que existan mds alla de un
cierto umbral minimo, franqueado el cual ambas comienzan a engendrar la insurgencia
y la sublevacion del populacho; el problema del hambre no es mas econémico que
politico (o sea, relativo a la conservacion o la pérdida del poder de Estado). Pero, ;jen
qué consiste esta disposicion o actitud que convierte al pueblo (hambriento) en
populacho (subversivo)? Hegel responde: (a) en el hundimiento de una gran masa (das
Herabsinken einer grofien Masse) por debajo de un cierto nivel minimo de subsistencia
(Subsistenzweise) —nivel que para Hegel se regula por si solo (von selbst reguliert)
como el nivel necesario para un miembro de la sociedad—; y (b) en la pérdida que este
hundimiento produce respecto del sentimiento del Derecho (des Gefiihls des Rechts), del
sentimiento de lo juridico (Rechtlichkeit), y del honor y el orgullo de existir por la
propia actividad y trabajo (7dtigkeit und Arbeit). Todo esto es lo que lleva al Estado a
tener que sufir el surgimiento de la plebe (bringt die Erzeugung des Pobels).* Pero este
Erzeugung des Pébels puede suscitar algo todavia mucho peor: el advenimiento de la
Oclocracia, o sea, del dominio del vulgo (die Herrschaft des Pobels).*® El hambre, mas
alla de un umbral minimo de tolerancia, engendra la rebelion; pero la rebelion enciende
la idea de la ‘toma del poder’ en la cabeza de quienes lo ejercen. Y la toma del poder es
la auténtica paranoia y persecuta del poder, como la castracion es la auténtica paranoia y
persecuta del falo.

En consecuencia, el sofiado y aplaudido “Estado gestor de las pasiones” vive, él
mismo, inmerso en una pasion reactiva fundamental: el miedo a su propia muerte a
manos de la sublevacion del populacho, al que siempre necesita capturar (comprar,

44 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée: «La bétise ce n’est pas simplement quand on dit quelque chose
de faux; c’est bien pire: c’est quand on donne une interprétation médiocre de quelque chose de vrai».
Clase del 27/01/1981.

4 HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 294; 296.

46 HEGEL, Rechts-, Pflichten- und Religionslehre fiir die Unterklasse, p. 80.

Pensamiento

Revista

130



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

convencer, pastorear, dirigir, axiomatizar, juridizar, representar). Por eso la llamada
razon de Estado es mas bien una ratio mortuoria: encarna la eterna sabiduria como
meditacion de la muerte, y nunca como meditacion de la vida (con vistas a su
sobrepasamiento o pasaje a una perfeccion o potencia mayor); puesto que aquello que
vale para las partes (los ciudadanos) vale también para la totalidad (el Estado como
conjunto o composicion de voluntades ciudadanas):

El ser humano /ibre en nada piensa menos que en la muerte [homo liber de nulla re minus,
quam de morte cogitat], y su sabiduria es una meditacion no de la muerte, sino de la vida
[sapientia non mortis, sed vitae meditatio est]. No se deja guiar por el miedo a la muerte
[mortis metu non ducitur], y por lo tanto, en nada piensa menos que en la muerte, pues su
sabiduria es la meditacion de la vida [ejus sapientia vitae est meditatio].”’

Comprendemos entonces que es la propia ‘razon de Estado’ la que estd envuelta
de los dos afectos pasivos de esperanza y de miedo (por relacién a sus propios
ciudadanos, en quienes nunca confia del todo, sobre todo si pasan hambre y escasez por
demasiado tiempo). ;Como podria entonces la razén de Estado “gestionar las pasiones”
de sus ciudadanos (brindarles seguridad y evitarles la desesperacion) si es la propia
razén de Estado y su gubernamentalidad inherente quien encarna y revela un defecto de
conocimiento (cognitionis defectum) y una impotencia de la mente (mentis
impotentiam), toda vez que pretende proveernos de seguridad por el temor que guarda
respecto de nuestra posible sublevacion, vale decir, respecto de la posibilidad de su
propia muerte a manos de la oclocracia? La razon de Estado —dentro de la cual hay que
incluir también a la razoén del Soberano, del Juez, del Legislador (del Parlamento y del
Tribunal)}— no razona ni es capaz de razonar activamente, sino so6lo de una manera
pasiva y reactivo-reaccionaria, toda vez que para Spinoza los afectos de esperanza y de
miedo son siempre sinfomas de impotencia, tanto por relacion al cuerpo individual
como por relacion al cuerpo de toda la sociedad. Por eso, el Estado no teme tanto
nuestras ‘venganzas’ reciprocas (el ‘ojo por 0jo’, la justicia por mano propia, la ley de la
selva, el exceso en la “legitima defensa”) como teme verdaderamente la posibilidad de
que nosotros adoptemos una conviccion soberana —que tracemos una linea de fuga—
por relacion a nosotros mismos, en tanto que potencia individual y colectiva: E¥ fiirchtet
nicht die ‘Rache’, sondern die ‘souverdine Gesinnung’!.*® El Estado teme nuestra actitud
soberana; teme esa especie de resto de desemejanza (de resistencia soberana y singular)
que siempre queda en nosotros sin capturar, o reluctante a todas las capturas actuales,
esa desemejanza (Undhnlichkeit) que siempre esta buscando cémo limar los barrotes,
como atravesar el muro, como tironear del mantel (linea de traicion).*

Todas estas resultan ser las cautas y meticulosas razones por las cuales Spinoza
acelera vertiginosamente su propia potencia del pensar diciéndonos que «aliud de re
non dubitare, aliud rei certitudinem habere», es decir, que todavia existe algo mejor que
la mera securitas estatal (esperanza sin dudas), en tanto que esta seguridad sélo puede
implicar una duda abolida pero nunca una certeza conquistada. La certeza conquistada
sobrepasa a la simple y chata securitas: nos conduce a la alegre aqcuiescentia de todos
con todos: ya no mds esperanzas, ya no mds miedos. Los intitulados circulos
espinozeanos (phi y psi), altamente contaminados de espiritu dialéctico (ora idealista,

47 SPINOZA, Ethica, p. 149.

4 NIETZSCHE, KSA 10, §7[55], pp. 259-260.

4 NIETZSCHE, KSA 9, §11[40], p. 767: «Yo pienso en la desemejanza que siempre queda, y en la
maxima soberania posible de lo singulary (Ich denke an die immer bleibende Undhnlichkeit, und
moglichste Souverdnitdt des Einzelnen).

2 Pensamiento
Revista

131



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

ora materialista), parecen no haber reparado en este sibito vértigo spinozeano, ni mucho
menos en sus consecuencias psico-sexo politicas contra-estatales que de €l se derivan.

Vemos entonces que, finalmente, la objecion arriba planteada como posible
resulta conjurada por el propio Spinoza: el Estado democratico podra darnos en el mejor
de los casos aquello que llamamos ‘seguridad’, pero nunca la agcuiescentia in se ipso
de todos con todos, que se desmarca fanto del estado de inseguridad y desesperacion
como del estado de securitismo. Y todavia mas: creer que el Estado puede llegar a ser
capaz de abolir la duda constituye la auténtica utopia de trascendencia de todos los
Estados y partidos actuales, sea que tiendan al minimo o al maximo de Estado, sea que
estén dirigidos y gobernados por republicanos o democratas, dado que la politica
securitaria de la ultra-derecha, del progresismo, del populismo, y del izquierdismo
nunca ha estado ni siquiera cerca de suscitar las condiciones materiales ni subjetivas
capaces de ocasionar en nosotros la abolicion de nuestras dudas, inica cosa capaz de
hacer, segun Spinoza, que nuestras esperanzas dejen de ser un afecto pasivo (tristeza
directa), para transicionar a una perfeccion mayor. A diestra y siniestra todos los
programas politicos se sostienen en la esperanza y en el miedo como los presupuestos
econdmicos se sostienen en la escasez y en el despilfarro, y como los contratos sociales
y sexuales se sostienen en el placer y en el dolor, en el goce y en el sufrimiento, en la
prohibicién y en la transgresion.

Cosa muy distinta puede decirse, por ejemplo, de la sociabilidad zapatista o kurda,
que tienen dos cosas en comun: la creacion de una nueva comunidad anti-jerarquica (un
nuevo pueblo y una nueva tierra) a partir de la abolicion del Estado, de la razon de
Estado y del deseo de Estado; nueva comunidad inmanente signada por afectos de
«alegre rebeldiax» (sic), que rechazan a la vez la esperanza y el temor, la seguridad y la
desesperacion. De la sociabilidad zapatista o kurda puede decirse: ‘Nosotros los sin
miedo’. Asi, como vemos, la certeza conquistada es siempre superior y mas alegre
(mas intensa) que la simple duda abolida, y esa certeza conquistada inicamente puede
producirse en un modo de existencia en el cual el deseo y el conato se viven y se
experimentan como estando siempre plenos y completos, vale decir, llenos de presente y
presentificadores, y nunca aferrados a la imagen de una cosa pasada o futura, nunca
aferrados a ausencias, rechazos, faltas, nunca dependiente de causas exteriores:

El afecto respecto de una cosa de la que imaginamos que existe en el presente es mas
intenso que si la imaginasemos como futura [affectus erga rem, quam futuram imaginamur,
remissior est, quam erga praesentem].>!

El Estado como gestor de las pasiones instituye la sociabilidad del poder, que
resulta incapaz de producir nada de esto. Antes bien, suscita en nosotros todo lo
contrario: necesita que alimentemos y mimemos nuestras esperanzas y temores,
deseando premios y esquivando castigos (deseando la posicion trascendente, jerarquica
y vertical del Amo, el Juez, el Legislador, y por tanto, la forma-Tribunal, incluso si se
trata de un ‘tribunal popular’); nos necesita dubitativos e inseguros de modo cotidiano y
permanente, y aun llegado el muy remoto caso de que un Estado pudiese brindarnos
seguridad, aun asi, todavia faltaria un paso mas: transicionar del deseo de seguridad
(duda abolida) al deseo de aquiescencia alegre de todos con todos (certeza conquistada).
A diestra y siniestra se aplaude la idea de que el Estado (sea minimo o maximo) esta,

50 CHICOLINO, La Comuna: 1871-2021. De Paris a Chiapas y Kurdistan. Fabricar aqui y ahora la
utopia revolucionaria.
SI'SPINOZA, Ethica, p. 122.

2 Pensamiento
Revista

132



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

segun se cree, para gestionar las pasiones en orden a suscitar en nosotros los ciudadanos
esperanzas antes que miedos, seguridades antes que desesperacion o inseguridad
(desperatio). ;Por qué no mejor querer alegrarnos activa y mutuamente, de manera tal
que nuestra alegria activa sea Util a los demas? (wir wollen uns so freuen, daf} unsere
Freude den Anderenniitzlich ist).>*> Pero la alegria activa no puede tener nada que ver
con los afectos pasivos de esperanza y miedo, seguridad y desesperacion; del mismo
modo que la duda abolida (que es un afecto y un conocimiento propio del segundo
género de la sociabilidad) no puede tener nada que ver con la certeza conquistada (que
es un afecto y un conocimiento propio del tercer género de la sociabilidad).

Sin embargo, dicha empresa de servidumbre politica y sexual sélo puede
justificarse a condicion de olvidar o de pasar por alto completamente el hecho de que
para Spinoza los afectos de la esperanza y el miedo nunca pueden ser ‘buenos’ (spei, et
metus affectus, non possunt esse per se boni) precisamente porque no se dan sin tristeza
(sine tristitia non dantur).>® Toda su psico-sexo politica consiste decirnos, tal y como
veiamos, que hay de desprenderse de la esperanza (spe minus pendere) y liberarse del
miedo (metu nosmet liberare).>* | A cuento de qué, entonces, hacer decir a Spinoza que
nuestro maximo ideal y deber es erigir un Imperium democratico gestor de las pasiones
tristes de todos, vale decir, gestor de las esperanzas y gestor de los miedos?

La democracia representativa (estatal) es la democracia vista desde abajo, desde
la perspectiva de los esclavos libertos o pequefios-tiranos, algunos de los cuales mandan
y algunos de los cuales obedecen, organizados bajo una red de alianzas de co-
determinacion reciproca o complementariedad molecular (entre potencias actuales). En
consecuencia, Spinoza no deja de decirnos, una vez mas, que:

los afectos de esperanza y de miedo indican un defecto de conocimiento [cognitionis
defectum] y una impotencia de la mente [mentis impotentiam]. Y por esta causa también la
seguridad [securitas], la desesperacion [desperatio], el goce [gaudium] y el remordimiento
de conciencia [conscientiae morsus] son signos de un animo impotente [animi impotentis
sunt signa).>

Estar subjetivado en la seguridad, que no es mas que esperanza sin dudas, sigue
siendo sintoma de un modo bajo (vil y servil) de existencia, tal como lo es estar
subjetivado en el goce o en el sufrimiento. Es por eso que en el escolio de la
Proposicion XLIV Spinoza nos dice que, lamentablemente, la mayoria de los seres
humanos se guian no por la razén sino por esos afectos tristes y pasivos que son la
esperanza (spes), el temor (metus), la humildad (humilitas), y el arrepentimiento
(poenitentia), ademas de la seguridad y la desesperacion, el goce y el remordimiento de
conciencia. A Spinoza le resulta evidente que, educados como estamos bajo los valores
religiosos, morales, sociales, politicos, econéomicos, sexuales, afectivos, etc., no
conozcamos ni experimentemos en nuestras sociedades mas que tristeza, pasividad,
defecto de conocimiento ¢ impotencia de la mente; roturas e impotencias corporales y
animicas.

Pero Spinoza jamas postula que debamos contentarnos o complacernos con este
chiquero ético y politico de la esperanza de los premios (y los ascensos), del temor a los
castigos (y los descensos), de la humildad, del arrepentimiento, del remordimiento de
conciencia como si constituyesen nuestro ideal o deber. Mundo estatal trascendente de

52 NIETZSCHE, KSA 8, §42[31], p. 601.
33 SPINOZA, Ethica, p. 138.
3 SPINOZA, Ethica, p. 139.
35 SPINOZA, Ethica, p. 138.

2 Pensamiento
Revista

133



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Amos, Jueces y Legisladores (Rex, Judex, Legislator), y por lo tanto, mundo de
esclavos, siervos, reos, enjuiciados, sentenciados (condenados y salvados). Al contrario,
nos dice que «quandoquidem peccandum est, in istam partem potius peccandumy, n0s
dice que, puesto que los ciudadanos estatalmente organizados de todas maneras vamos
pecar (mas tarde o mas temprano), mas nos vale que por lo menos acabemos pecando a
causa de afectos que son pasivos, como la esperanza, la humildad, el arrepentimiento, el
remordimiento, que son unos afectos pasivos mas inofensivos que el goce, el miedo, y
la desesperacion.’® De todos lo males, tender al menor, de todos los pecados, tender al
menor; pero también: de todas las alegrias, no esperar ni aspirar mas que a la menor, a
la mas pasiva, la mas servil, la mas reactiva, la mas complaciente, la mas inconstante (o
sea, a las alegrias pasajeras, titilantes y siempre agri-dulces del placer y del goce).

Vale decir: el Estado y su vida social y mercantil (su esquema organizativo de
composicion y descomposicion de relaciones) nos ponen permanente y cotidianamente
en situaciones en las que no podemos no-hacer el mal (pues ¢l mismo nos inyecta de
afectos de esperanza y de miedo), en situaciones en las que no podemos ni dejar de
entristecernos ni de entristecer a los demas, en las que no podemos #ni dejar de ser
impotentes ni de impotenciar a los demas (con esperanzas, miedos, culpabilizaciones,
celos, envidias, vanaglorias, etc.). Como contrapartida, el Estado y su vida social y
mercantil s6lo nos dejan un unico aliciente, sucedaneo o salida: la politica del mal
menor (en todos los niveles de nuestra vida y de nuestras potencias). Habida cuenta de
que si no existiesen en nosotros estos afectos pasivos de esperanza, miedo, humildad y
arrepentimiento (estimulados por los valores ya dominantes como un ‘deber’ o conjunto
de ‘deberes’ u officis), entonces todos querriamos moderarlo y ordenarlo todo siguiendo
unicamente los dictados de nuestra propia libido individual (ex libidine omnia
moderari), obedeciendo mas a la Fortuna antes que a nosotros mismos: fortunae potius
quam sibi parere vellent.>’

Siguiendo los textos de Spinoza observamos que la psico-politica del ‘mal menor’
es a lo mas que puede aspirar cualquier Estado (la forma-Estado de organizar la
sociedad y su forma-Tribunal de administrar la justicia), y que este es todo el alcance al
que puede aspirar aquello que algunos denominan “la gestion estatal de las pasiones”:
gestionar y cultivar los afectos pasivos prefiriendo los mas inofensivos antes que los
mas nocivos y perjudiciales. En consecuencia, no es Spinoza sino los filosofos de
Estado (funcionarios ejecutores del sistema de juicio trascendente, juicio imperial de
Dios, o imagen dogmatica y moral) quienes nos dicen que es fanto mejor una sociedad
de gente esperanzada y temerosa, de humildes y arrepentidos, de gente que cree en la
vida después de la muerte, que anhela la salvacion y teme la perdicion, que compite por
los premios, condecoraciones, titulos, diplomas y honores a la vez que huye despavorida
de todo castigo y de todo desprestigio (o quita del reconocimiento debido), antes que
una sociedad habitada por gente con afectos pasivos mas violentos, sin religion, sin
teleologia, sin soteriologia, sin respecto a la Ley y al Derecho, etc. Esta es la imagen
que se hacen del Estado, incluso del Estado democratico: una forma de la sociabilidad y
de la sexualidad que no nos puede brindar (por la composicion trascendente, jerarquica
y vertical de fuerzas que supone) mas que esta “politica del mal menor”, del “Ya que
usted va a pecar de todas maneras, ignorando voluntaria o involuntariamente la ley de
Dios y del Estado, lo mejor es que usted peque aca pero no alla, por relacion a esto pero
no a aquello”.

36 SPINOZA, Ethica, p. 139.
5T SPINOZA, Ethica, p. 179.

2 Pensamiento
Revista

134



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Pero se comprende facilmente que esta no es (ni puede ser) la voz de una razén
activa o creativa; antes bien, solamente puede hablar asi la voz de la ‘razén de Estado’,
la voz de la razon estatal o imperial, y de su realpolitik, vale decir, de su politica social
y sexual del mal menor como “gestion de los afectos” (de esperanza y de temor, de
placer y de goce), y como “distribucion de los resultados™ (premios y castigos, placeres
y dolores, goces y amarguras), que como mucho es la que cabe al segundo género de
conocimiento o conatus de la razdén, todavia atascado en los signos demasiado
equivocos y ambiguos del mando y la obediencia (en lo subjetivo, lo social, lo
econdmico, y lo sexual). No es para nada la razén politica liberatoria que cabria a una
sociabilidad de la potencia que sea adyacente al tercer género de conocimiento y a la
tercera forma de la sociabilidad (la anarquia coronada o democracia directa). La razon
de Estado, al igual que la razon del Mercado, jamas podrian entonar el himno a la
alegria, sino solo The saddest music in the World, la triste cancion de la esperanza y la
seguridad, del miedo y la desesperacion, del placer y del goce, del falo y la falta; la voz
de la razon activa, creativa y liberatoria s6lo puede surgir en pos de este grito: Befreit
uns von der ‘Siinde’ und gebt uns den ‘Ubermuth’ wieder!, —;Libéranos del pecado y
devuélvenos la alegria!>®

Siguiendo los propios textos de Spinoza se comprende muy facilmente por qué:
porque si de lo que se trata de conquistar no es la gestion estatal y centralizada de las
esperanzas y de los miedos (con o sin ‘duda’) sino, por el contrario, la potencia para
desprenderse de la esperanza (spe minus pendere) junto con la potencia para liberarse
del miedo (metu nosmet liberare)®, la doble potencia para sustraerse tanto de la
securitas como de la desperatio, para sustraerse tanto del securitismo social (que es
esperanza sin dudas) como de la desesperanza social (que es temor sin dudas), entonces
en el fondo de lo que aqui se trata no es ni de agrandar ni de achicar al Estado, sino de
conjurarlo como falso problema, creando en su lugar otra cosa qgue ya no pase por el
Estado. Porque si se nos dice que la funcidon del Estado democratico (representativo)
consiste en “gestionar” las pasiones de esperanza y de miedo, las pseudo-alegrias y las
tristezas, ;qué materia le quedaria para “gestionar” una vez que nosotros hayamos
logrado desprendernos de la esperanza y liberarnos del miedo? Y todo su stock de
premios (esperados) y de castigos (temidos), (no quedaria inmediatamente caduco y
vencido, como una vieja mercancia inconsumible y podrida?

Como se ve, se trata verdaderamente de un falso problema: hacer de Spinoza un
filosofo del Estado y del Imperium democratico (de la democracia indirecta y
representativa, trascendente, jerarquica, vertical, juridico-contractual, dineraria y
mercantil) es una via posible, sin dudas, pero no constituye ninguna creaciéon (por
relacion a la posibilidad de inventar nuevas formas de la subjetivacion, de la
sociabilidad, de la laboriosidad, de la afectividad, y de la sexualidad), ni tampoco nos
abre a ninguna linea de fuga. Nos sujeta y nos captura iterdndonos y eternizandonos
dentro de Lo Mismo. Que los circulos spinozeano-maradonianos®® conserven y
gestionen tranquilos el monopolio de su sabiduria estatal spinozeana, de la cual extraen

S8 NIETZSCHE, KSA 10, §4[75], p. 134.

3% SPINOZA, Ethica, p. 139.

60 Ver el siguiente uso replicado en las redes sociales por derecha e izquierda: Maradona, aka ‘D10S”,
leyendo la Etica de Spinoza. La perfecta subtitulacién de dicho “collage” puede encontrarse en un libro
mitificante escrito por AA.VV. provenientes de diversos paises del mundo, Argentina incluida: cf.
GOMEZ VILLAR, Maradona, un Mito Plebeyo. En la fotografia original Maradona esta leyendo no la
Etica de Spinoza sino su propia biografia edipico-narcisista: el cogito fascinado ante el cogito fascinante.

2 Pensamiento
Revista

135



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

su ofensiva sentimental, su psico-politica alternativa, su huelga psiquica falo-fiolas, que
niemanden betriibt hat.

Sin embargo, si hay algo que Spinoza no deja de decirnos una y otra vez es que
los seres humanos estamos para algo mds que para contentarnos con estas
miserabilidades anti-vitales; que nos creemos libres siendo que somos esclavos (de
nosotros mismos y de los demas, de nuestras pasiones y de las pasiones de los demas,
de nuestras esperanzas/miedos y de las esperanzas/miedos de los demas). Poner a
Spinoza a cantar la cancion del Estado como gestion de las esperanzas y de los miedos,
de la seguridad y de la desesperacion es simplemente una de las vias posibles: la via de
la libertad vista desde abajo, la libertad en el sentido de los esclavos libertos. Es hacer
que Spinoza se alinee y se encarrile sobre la via ya redundante y dominante (ora por el
lado del maximo, ora por el lado del minimo de Estado). Pero no es la via que el
presente articulo de investigacion se propone encontrando y extrayendo de los textos
mismos (y sin echar en falta justo el capitulo sobre el imperium democratico que nunca
se escribid) una linea de fuga dcrata y divergente (contra-estatal) posible, tanto por
relacion a la subjetivacion, como por relacion al deseo, la sociabilidad, y la sexualidad.

No hace falta lamentarse por el hecho de que Spinoza haya dejado inconcluso su
Tractatus politicus justo cuando tenia que desarrollar su concepcion (y su vivencia) de
la democracia (no dejando mas que un par de parrafos), puesto que su concepcion
politica y sexual puede maquinarse perfectamente extrayendo conceptos de las obras
que si concluyd, aferrandonos a su ‘teoria de los afectos’, ya que los afectos son siempre
politicos. Por nuestra parte, es maquinando de cerca y al ras los textos latinos de
Spinoza que procedemos a postular una hipétesis (problematizacion) divergente y
acrata, en funcion de la cual Spinoza no tendria nada que ver ni con el principio
benefactor, ni con el principio de esperanza, ni con el principio de revelacion, ni con el
principio de utilidad, ni con el principio del placer, ni con el principio de seguridad, ni
con la politica del ‘mal menor’ inherente a la forma-Estado, sociabilidad de la
trascendencia y del poder, pero nunca sociabilidad de la potencia ni de la multitud. Por
eso, cada vez que moralicemos, catequicemos o juridicemos nuestros actos, practicas,
comportamientos o estados de animo (nuestras composiciones de relaciones), nuestros
afectos sexuales, amatorios o mentales, en lugar de psico-sexo politizarlos, aceptaremos
subrepticiamente que “lo personal no es politico”, incluso en el campo de la intitulada
Salud Mental; campo plagado no de simples maquinas psiquicas, sino de toda clase de
falo-mdquinas (incluso, de falo-maquinas que se presentan como revolucionarias y
esquizo-analiticas).5!

2. La sociabilidad del ‘poder’ como sociabilidad de la servidumbre: el Estado
representativo (Imperium democratico) como el menor de los ‘males menores’.

Nos a causis externis multis modis agitari, nosque, perinde ut maris
undae, a contrariis ventis agitatae, fluctuari, nostri eventus, atque fati
inscios (Spinoza, afio 1675-1677).%%

Was konnen Alle? Loben und tadeln. Dies ist der Wahnsinn des
Menschen, des wahnsinnigen Thiers (Nietzsche, afio 1883).63

¢! CHICOLINO, Las Falo-maquinas. Esquizo-andlisis vs. Materialismo Dialéctico. Patriarcado, Estado,
Capitalismo, y Violencias psico-sexuales masculinas.

62 SPINOZA, Ethica, p. 100: «Los seres humanos somos movidos de muy diversas maneras por causas
exteriores, y, semejantes a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios, nos balanceamos,
ignorando nuestro futuro acontecer y nuestro destino».

2 Pensamiento
Revista

136



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Hay una especie de intuicion cauta y razonada que Spinoza repite varias veces a lo
largo de la Etica casi a modo de mantra o conjuracion; a saber, la constatacion de hasta
qué punto los seres humanos nos creemos libres (en el pensamiento, en el deseo, y en la
accion) pese a que no lo somos en lo absoluto: homines se liberos esse opinentur®;
homines se liberos esse putant®; homines se liberos esse existimant®®; homines se
liberos esse credunt®’.

Se trata para Spinoza de una situacion catastrofica para el alma y para el cuerpo
sexado, pero también para el alma y el cuerpo politico, porque si los seres humanos
estiman que ya son libres, entonces dejan de esforzarse (con todo su conatus, su
affectio, su afectus y su cupiditas) por llegar a devenir verdaderamente libres, zafandose
y desembarazandose de foda forma de servidumbre (mental, sexual, econdomica y
politica). Nuestra auténtica desventura consiste en que no sélo no nos esforzamos por
liberarnos porque ya nos creemos libres, sino que, tanto peor, ademds parecemos
contentos en luchar —como afirma en el prefacio del Tratado teologico-politico— por
nuestra servidumbre y esclavitud como si se tratase de nuestra salvacion (ut pro servitio
tanquam pro salute pugneut), entregando nuestra sangre y nuestra alma (sanguinem
animamque impendere) en semejante empresa servil y mortuoria.®

Ahora bien, si fabricamos nuestra propia esclavitud no es por un error de juicio
(ignorancia del Bien), ni porque tengamos ideas falsas o incompletas de la libertad
(prejuicio), ni porque se nos haya engafiado desde el Trono o el Altar (demagogia e
ideologia), auin cuando todo eso efectivamente exista y sea real. Ante todo, es porque
somos pasivos (porque nuestras acciones surgen de puras pasiones) y porque SOmos
reactivos (porque nuestras acciones surgen de puras respuestas estereotipadas ante
estimulos de afectos y causas externas frente a los que no podemos fugarnos, frente a los
cuales no podemos no reaccionar). Y esto es comun tanto entre aquellos que en la
sociedad estatal mandan como entre aquellos que en dicha sociedad obedecen, porque
se constituye como un ‘modo de ser’ y de vivir comun a representantes y representados,
gobernantes y gobernados, directores y ejecutores, dirigentes y dirigidos, superiores e
inferiores, etc.

En rigor, la linea spinozeana nos dice que siempre que deseamos, aquello mismo
que desecamos constituye para nosotros nuestra propia libertad, puesto el deseo es
inmanentemente anti-jerdarquico.: el deseo es huérfano (sin trascendencia edipico-
familiar o terrestre), ateo (sin trascendencia divina o celeste), y anarquista (sin
trascendencia de poder), sin que nada de esto quiera decir que al deseo/inconsciente le
falte/carezca de familia, de dios, o de poder. Pero como a la vez ocurre que nuestros
deseos y nuestros conatos son pasivos y reactivos, y que nuestra alma no recibe ni emite
mas que los signos equivocos del mando y la obediencia (superior e inferior, activo y
pasivo, gobernante y gobernado, representante y representado), sucede que deseando
nuestra libertad hacemos nuestra esclavitud, deseando nuestra salud fisica y mental
hacemos nuestra insalubridad; incluso lo hacemos albergando las mejores
‘intenciones’, el mas profundo ‘humanismo’, el espiritu mas progresista, reformista,

6 NIETZSCHE, KSA 10, §4[148], p. 158: «;Qué es aquello que todos pueden y saben hacer? Alabar y
censurar. Esta es la demencia del ser humano, del animal dementey.

% SPINOZA, Ethica, p. 24.

%5 SPINOZA, Ethica, p. 51; 59.

% SPINOZA, Ethica, p. 92.

67 SPINOZA, Ethica, p. 93.

% SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 5.

2 Pensamiento
Revista

137



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

plebeyo o incluso revolucionario; pues también estan aquellos revolucionarios que,
como decia Kate Millett en 1971, fiolan a la propia revolucion:

Todo el mundo anda fiolando a los demas [everybody hustles]. Fiolan la Revolucion: la
prostituyen [they hustle the revolution: they prostitute it]. Andan colgados en su viaje
egotista [off their ego trip].%’

Spinoza cum La Boetie: la servidumbre no podria venirnos “desde afuera” (desde
un soberano o un régimen politico cualquiera) sin haber ascendido fambién desde
adentro (desde nuestro régimen de deseo y segun nuestra manera de componer
relaciones), como si se tratase de una secrecion interna o una pustula (Spinoza dice
‘morbo’), suscitando en nosotros toda clase de ideas, signos, significados, significantes,
imagenes, imaginaciones, fantasias, imitaciones de afectos y asociaciones de ideas de
todo tipo y color. En efecto, toda institucion social (composicion determinada para
relaciones de potencia determinadas) no es otra cosa que una ‘maquina de afectos’, cuya
funcién psico-politica consiste en llenar nuestro poder de ser afectados: une institution
sociale, c’est une ‘machine a affects’: elle remplit votre pouvoir d’étre affecté; y este
“llenar” no pasa meramente por la ‘ideologia’ (ce n’est pas de l’idéologie).”

Sin embargo, segiin la linea spinozeana son también los profetas, filosofos,
moralistas, tedlogos, legisladores, jueces y gobernantes —tan pasivos y reactivos como
el resto—, los poseedores de la supuesta ‘ciencia del poder’, quienes nos sumergen cada
vez mas en esta ficcion de libertad, toda vez que, por ejemplo, nos siguen haciendo
creer que no podemos aspirar mas que a la esperanza, seguridad, placer y goce; que
nuestra esencia/potencia humana es ‘libre’ porque posee un libre albedrio; o porque, en
virtud de celebrar actos de consentimiento o de convencidn (pactos y contratos) se nos
permite “elegir” entre diferentes regimenes politicos, religiones, ideologias, escuelas
economicas o politicas, candidatos a gobierno, legisladores, mercancias, servicios,
mujeres, siervos, etc. Otra forma de capturarnos consiste en convencernos de lo
siguiente: que si bien es verdad que todos los seres humanos somos libres por naturaleza
y por creacion, ocurre que sin embargo resulta necesario para el buen orden societario
que algunos se conviertan en ciudadanos libres (que nunca obedeceran a nadie) y otros
en siervos (que nunca ordenaran a nadie), que algunos sean miembros activos y otros
sean miembros pasivos, que algunos se conviertan en gobernantes y directores y otros
en gobernados y ejecutores.

De forma tal que no es a causa de nuestras ignorancias (falfa de saber) sino, en
todo caso, de nuestas sabidurias, de nuestras verdades, de nuestros principios y nuestros
dogmas que nos dejamos esclavizar y someter; Foucault diria: es a causa de nuestras
visibilidades y audibilidades, de nuestro régimen de saber y de la forma en que
producimos la verdad como confesion (nos extorsionamos la verdad a nosotros mismos
y a los demas). Para Spinoza, toda esa aurea vulgaridad de sabios, de hombres de Estado
y de tedlogos (en la Universidad, en el Trono, en el Tribunal, y en el Altar) no son
menos peligrosos para nuestra libertad y nuestra autonomia que aquellos otros a quienes
nos han acostumbrado a llamar “el peligroso pueblo bajo™’!, puesto que todos aquéllos
sabios, hombres de Estado y te6logos nos invitan sistematicamente (con su ciencia, su

% MILLETT, The Prostitution Papers, p. 46.

70 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe III. Clase del 04/01/1974.

71 En términos de Hobbes: el pueblo llano (commom people); en términos de Hume: los muchos o la
multitud (the many o the multitude); en términos de Godwin: el populacho (o the mob); en términos de
Fichte, Schlegel y Hegel: los mas, la masa, la multitud (die Vielen, die Péobel, die Menge, die Masse).

2 Pensamiento
Revista

138



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

moral, su eticidad, su educacion, su legislacion, su religion) a vivir atascados en el
primer género del conocimiento y en el modo de existencia mas bajo.

(Como es que lo logran? Organizando y codificando —e incluso, hoy,
axiomatizando y algoritmizando— todas nuestras relaciones de potencia y todas
nuestras composiciones humanas (sociales, economicas, sexuales, deseantes) de forma
tal que, atrapados (enlazados) en ellas, no nos quede otro respiro que vivir y pensar en
funcion de los signos equivocos y confusos del poder (en términos de
mando/obediencia), asi como en funcién de afectos-pasion, de desecos-pasion, de
alegrias-pasion (pequenas alegrias compensatorias), o lo que es lo mismo decir, en
funcién de tristezas indirectas o directas (esperanza, seguridad, temor, miedo,
desesperacion, remordimiento de conciencia, libido, goce, placer, celos, gloria y
vanagloria, etc.). Es porque nos entristecen y nos depotencian, es porque nos dicen que
el deseo (cupiditas) es como el hambre, que es libido-falta-placer-goce, que consiguen
reducirnos a la obediencia y la servidumbre; y nosotros hacemos lo mismo con los
demas: nos desquitamos, y encontramos un placer en ello (incluido el placer de
renunciar al placer y/o de suscitar la renuncia en los demas). Solo asi podremos estar
dispuestos a aceptar y a celebrar toda clase de contratos e intercambios consentidos,
acordes con la regla del Derecho y de la Moral (sistemas del juicio trascendente). A
proposito de esto, Deleuze decia en 1973 lo siguiente:

La primera orden o consigna social es: “Estaras organizado, o de lo contrario, seras un
depravado” [tu seras organisé, ou sinon tu seras un dépravé]. La segunda es: “Significaras
y seras significado [tu signifieras et tu seras signifié], interpretaras y seras interpretado [fu
interpréteras et tu seras interprété], o de lo contrario, seras un peligroso desviado” [un
dangereux déviant]. La tercera es: “Seras subjetivado [subjectivé], vale decir, seras fijado
[fixé], tu lugar te sera asignado, y solo te moveras si el punto de subjetivacion te dice que te
muevas, o de lo contrario, serds un peligroso némada [un dangereux nomade]”. [...] En
todas partes encontramos el conjunto de estos tres estratos/Ordenes: a dicho conjunto
podemos darle el nombre de sistema del juicio de Dios, o sistema despdtico, o sistema
imperial [systéme du jugement de Dieu, ou systéme despotique, ou systéme impérial].”?

De alli la definicion de ‘servidumbre’ (servitutem) que Spinoza nos brinda en la
Etica cuando afirma que no consiste sino en la impotencia humana para poder moderar
y reprimir nuestros afectos-pasion (humanam impotentiam in moderandis et coercendis
affectibus), nuestra impotencia para no poder no-reaccionar, pues el ser humano
sometido (obnoxius) a los afectos que son pasivos nunca es ‘autonomo’ (sui juris), sino
que esta bajo la jurisdiccion de la fortuna’. El poder (v. gr. el poder de Estado) no tiene
mas interés en hacer que auto-reprimamos nuestras pasiones e impulsos que en hacernos
esclavos de los mismos, llamandonos a colmarlos una y otra vez (puesto que ¢l mismo
llena nuestro poder de ser afectados); todo poder realiza ambas operaciones a la vez.

En este sentido, Spinoza denomina ‘siervo’ o ‘esclavo’ (servum) a cualquier ser
humano —pertenezca a la clase que pertenezca, es decir, esté mas arriba o mas abajo en
la jerarquia social o estatalmente instituida— en tanto que vive (compone y
descompone) segiin la regla de los afectos-pasion; mientras que denomina ‘libre’
(liberum) a cualquier ser humano en tanto que vive (compone y descompone) segun la
regla de la razon creativa y de los afectos activos’™. Si la ‘impotencia’ difiere y se opone
a la ‘virtud’ (differentia inter vera virtutem et impotentiam), es porque seguir a la razon

72 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe II. Clase del 14/05/1973.
73 SPINOZA, Ethica, p. 112.
74 SPINOZA, Ethica, p. 149.

Pensamiento

Revista

139



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

y a los afectos activos es signo de un aumento de potencia mientras que seguir a los
afectos-pasiones es signo de disminucion de potencia (tristeza, ambicion, celos, etc.):

La impotencia consiste solamente en el hecho de que el ser humano se deja llevar por las
cosas exteriores [a rebus quae extra ipsum sunt duci se patiatur], y asi resulta
determinado por ellas a hacer [agendum] lo que la disposicion ordinaria de dichas cosas
exteriores exige, pero no lo que exige su propia naturaleza. [..] Por eso, si al
contemplarse a si mismo [se ipsum contemplatur] el ser humano percibe alguna
impotencia, ello no se debe al hecho de que se conoce a si mismo [non ex eo est quod se
intelligit], sino al hecho de que su potencia de obrar esta reprimida [ipsius agendi potentia
coercetur].”?

Esta es la razon por la cual, en franca oposicion al discurso moral de los sabios,
los hombres de Estado, los moralistas, los tedlogos y los profetas (enjuiciadores y
sentenciadores), Spinoza nos dice de manera a la vez ética y herética (intempestiva pero
jovial) que ni la humildad (humilitas)’® ni el arrepentimiento (poenitentia)’’ deben
contarse entre las virtudes y los deberes, sino s6lo entre las formas de la impotencia y la
servidumbre. Ahora bien, si los seres humanos viviésemos segun la guia de la razon
activa (ex ductu rationis viverent), y por tanto, segun afectos que son activos, cada uno
detentaria su asi llamado ‘derecho natural’ (que en rigor es su potencia natural o
singular) sin que ello implique o conlleve dafio alguno para los demas, y sin hacer
pagar a los demas la satisfaccion ni de sus necesidades ni de su libido, ni la gestion de
sus esperanzas ni de sus temores. Pero como estamos sujetos a afectos (affectibus sunt
obnoxii) que son pasiones (pasivos), nos tornamos contrarios y discordantes unos
respecto de otros, atin cuando precisemos de la ayuda mutua.

En consecuencia, la experiencia que tales seres humanos viven los conduce a la
siguiente conclusion, a la que rapidamente revisten con una validez de caracter
universal y eterno: que s6lo podremos vivir en concordia y prestarnos ayuda mutua bajo
la condicion de que cedamos nuestro derecho natural (uf iure suo naturali cedant) y nos
prestemos reciprocas garantias de que no haremos nada que pueda dar lugar a un dafio
ajeno’®. En pocas palabras: bajo la condicion de erigir un Estado, bajo los sendos
nombres de Commonwealth, State, Staat, biirgerlichen Gesellschaft, Reich, I’Etat,
Tiers-Etat, Imperium. A partir de aqui, el interés y la utilidad de tales seres humanos
radicarad unica y exclusivamente en discernir si cederan (y de qué forma) su ‘derecho
natural’ a uno (unus), a algunos (aliquot), o a todos (omnes)’. Siendo para Spinoza el
ultimo, es decir, el Imperium democratico aquel Estado que constituye el mal menor,
aquel Estado que en comparacion con los otros dos —vale decir, aquel que por
‘propiedad’ pero no por esencia o potencia— resultaria mas deseable erigir, dado que

75 SPINOZA, Ethica, pp. 132; 141.

76 SPINOZA, Ethica, p. 141: «La humildad no es una virtud, o sea, no nace de la razén» (humilitas virtus
non est, sive ex ratione non oritur), sino que es una pasion (passio), porque «es una tristeza que brota de
que el ser humano considera su propia impotencia» (quod homo suam impotentiam contemplatur), en vez
de brotar del hecho de conocer su propia potencia, es decir, su propia esencia singular, pues, en ese caso,
ya no seria ‘humildad’ (humilitas) sino ‘contento de si mismo’ (acquiescentia in se ipsum).

77 SPINOZA, Ethica, p. 139: «El arrepentimiento no es una virtud, o sea, no nace de la razén»
(poenitentia virtus non est sive ex ratione non oritur), y por eso «el que se arrepiente de lo que ha hecho
es dos veces miserable o impotente» (bis miser seu impotens est), porque «es vencido primero por un
deseo malo, y luego por la tristeza» (nam primo prava cupiditate, dein tristitia vinci se patitur). Cf.
NIETZSCHE, KSA 8, §30[130], p. 545: «El arrepentimiento es el sentimiento mas propiamente anti-
filosdfico» (das ganz eigendich un-philosophische Gefiihl: die Reue).

8 SPINOZA, Ethica, p.133.

7 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, pp. 252-253.

Pensamiento

Revista

140



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

alli aquellos que deciden de comun acuerdo vivir solamente segun el dictamen de la
razoén constituyen, si no la totalidad (omnes), al menos la mayoria: in imperio
democratico omnes communi consensu deliberant ex solo rationis dictamine vivere®.

Sin embargo, la linea A&crata spinozeana acelera nuevamente y acaba por
conducirnos de subito a la siguiente elucidacion: que, mas tarde o mas temprano, la
experiencia misma de haber dividido el cuerpo social y de haber erigido una autoridad
jerarquica (el Estado) nos hace ver que incluso después de haber cedido nuestro
derecho natural al Estado democratico (Imperium democratico) continuamos estando
perpetuamente atascados en situaciones, relaciones y prdcticas absurdas en las que, por
esperanza o por miedo (que son afectos-pasion), no s6lo no nos encaminamos a buscar
y a hacer el ‘bien’ sino que, tanto peor, no aspiramos a otra cosa que a hacer el mal
menor, y, en consecuencia, acabamos “no queriendo lo que queremos” (afecto de
arrepentimiento y mala conciencia) tanto como “queriendo lo que no queremos” (afecto
de aturdimiento).

Contra todas nuestras esperanzas, contra las lecturas y los usos dominantes que
hoy se hacen de su filosofia, Spinoza nos dice que el Estado no estd hecho mas que para
componernos (para hacernos componer nuestras propias potencias singulares actuales)
dentro de situaciones, relaciones y practicas (sociales, afectivas y sexuales) absurdas e
impotenciantes, de las cuales no podremos salir ni zafarnos mas que a fuerza de hacer
un mal menor, vale decir, a fuerza de ejercer el poder (a fuerza de mandar y obedecer,
de devenir-activo y devenir-pasivo), a fuerza de inocular y contagiar la tristeza por
doquier, asemejandonos asi en cuerpo y alma a los déspotas, sacerdotes y tiranos:

El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no quiere lo que quiere
[quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere [quod non vult, velit], se llama ‘temor’
[timor], que no es otra cosa que el ‘miedo’ [metus], en cuanto el ser humano queda
dispuesto por él a evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un mal menor
[ad malum minore] %!

Como veiamos en el apartado anterior, la sociabilidad o composibilidad estatal se
funda y se sostiene siempre sobre dos afectos eminentemente pasivos y tristes: la
esperanza (spe) y el temor/miedo (timor/metus); por eso el Estado no puede auto-
conservarse (ni escapar de su miedo a la muerte) sin dejar de llenar con afectos que son
pasiones y con conatos que son reacciones nuestra potencia de afectar (espontaneidad) y
nuestra potencia de ser afectados (receptividad), sin hacer perpetuamente de nosotros
unos ‘escalvos libertos’, unos pequefios-gobernantes, pequefios-tiranos, pequenios-jefes,
pequefios-jueces, pequenos-censores, pequeios-inquisidores, pequefios-policias y
pequefios-amos que guardan entre si una relacion de red de alianza (de
complementariedad o de complicidad molecular/deseante) con los grandes gobernantes,
tiranos, jefes, jueces y amos; alianza que se sostiene eminentemente a base no de
razones sino de afectos e imitaciones de afectos que envuelven y se apoderan de todas
las razones y las sin-razones. La razon de Estado y la practica estatal, al igual que el
Mercado y la practica mercantil hacen de nosotros sus propios cofrades y aliados
(complices), todo sea para escaparse perpetuamente de su propia meditatio mori (de su
temor a la sublevacion de los stibditos o ciudadanos). Es exactamente la constatacion

80 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 253.

81 SPINOZA, Ethica, p. 87. Spinoza sostiene que el temor, en tanto que ‘afecto de deseo’, «es el deseo de
evitar, mediante un mal menor, otro mayor al que tenemos miedo» (timor est cupiditas maius, quod
metuimus, malum minore vitandi) (p. 108).

2 Pensamiento
Revista

141



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

que en el afio 1548 ya nos habia convidado ese joven de 18 afios llamado Etienne de La
Boétie:

Es realmente sorprendente —y sin embargo tan corriente— ver a millones y millones de seres
humanos servir miserablement, con el cuello bajo el yugo [le col soubs le ioug], no porque
se vean coercionados [contraincts] por una fuerza mayor, sino, por el contrario, porque
estan como fascinados y embrujados por el nombre de lo ‘UNO’ [enchantez et charmez par
le seul nom d’UN], de cuya potencia ni siquiera deberian temer [ny craindre la puissance],
puesto que El esta solo, ni tampoco tendrian por qué amar sus cualidades [ny aymer les
qualitez], puesto que se muestra para con ellos como inhumano y salvaje [puis qu il est, en
leur endroict, inhumain et sauvaige). [Pero] todos los malvados, la escoria de la sociedad,
se retinen en torno a El y lo apoyan para formar parte del reparto del botin [pour avoir part
au butin] y ser, bajo el Gran tirano, pequefios-tiranos [#yranneaux] ellos mismos. [...] Asi, el
tirano esclaviza a los subditos unos por medio de otros [le tyran asservit les subiects les uns
par le moien des aultres], y es protegido por aquellos tiranuelos de quienes deberia
protegerse (si no fuera porque no valen nada); [y] no es que éstos pequefos-tiranos no
sufran ellos mismos a veces a causa de El, Gran tirano, pero estan tan ‘perdidos’ que se
alegran de soportar el mal [sont contents d’endurer du mal], para después desquitarse
haciéndoselo [pour en faire] no a Aquél que se los inflinge, sino a otros que lo sufren tanto
como ellos [mais a ceux qui en endurent comme eux], y que tampoco pueden evitarlo. [...]
Y quien quiera divertirse desenredando esta red [a devuider ce filet] vera que, no son seis
mil sino cien mil, millones, aquellos que por esta cadena estdan enlazados al Gran tirano [se
tiennent au tyran), que se sirve de ella [s ‘aydant d’icelle].®

Ahora bien, esta situacion vil y servil (red o cadena de alianzas de complicidades
afectivas y deseantes entre pequeios y grandes tiranos) resulta ser atn peor, porque
Spinoza nos dice que en la sociedad estatal llegamos a atascarnos en situaciones,
relaciones y practicas en las que ya ni siquiera sabemos qué es lo que realmente
queremos (quid potius velit, nesciat), quedando aplastados en esa tristeza que ya no es
solo la del arrepentimiento y el aturdimiento, sino que es la tristeza de la
‘consternacion’ (consternatio) de sentirse en un atolladero o en un laberinto (existencial,
econdmico, o psiquico) sin salida®®. He aqui la razén por la cual Spinoza nos dice que
en medio de nuestra propia existencia estatalizada nos volvemos ‘perinde ut maris
undae’, vale decir, semejantes a las olas del mar: somos agitados por vientos contrarios
(a contrariis ventis agitatae). El Estado compone y descompone todas nuestras
potencias actuales del cuerpo y de la psiquis (tanto en accidon como en pasion),
capturandolas en un estado vital y existencial de fluctuacion (nos fluctuari) permanente,
que nos torna inconscientes (inscios) respecto de nosotros mismos y de los demaés,
respecto de nuestros acontecimientos y de nuestro destino (nostri eventus atque fati)®*.

Situacion terrible en la que nos coloca perpetuamente la sociabilidad del poder
estatal: ya no saber ni siquiera qué es lo que se quiere; ya no saber ni siquiera lo que nos
angustia y lo que nos aplasta. No saberlo y, encima, pretenderse libre: homines se
liberos esse putant. O todavia peor: hacer un culto y un orgullo de esa ignorancia, hacer
un culto y encontrar un orgullo en el hecho de identificarse y reconocerse (y de ser
identificado y reconocido por los otros) como un sujeto sintomatico, sujeto de malestar
(culto a la falta, la angustia y el sintoma como fundantes de la existencia, culto a la
resiliencia como necesidad dantesca de pasar primero por el infierno para poder llegar
al cielo). ;Por qué no mejor decirnos a nosotros mismos: «Jamais plus je ne dirais que
Jje suis ceci, ou que je suis cela», o sea: nunca mas diré que ‘soy esto’ o que ‘soy

82 LA BOETIE, Le Discours de la servitude volontaire, ou le Contr’Un, pp. 35; 79-81.
83 SPINOZA, Ethica, p. 87.
84 SPINOZA, Ethica, p. 100.

Pensamiento

Revista

142



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

aquello’?®. Nunca escribir la propia biografia (culto al cogito), pero tampoco dejarse
biografiar por los demads cogitos.

Asi, lo que Spinoza nos dice es que los seres humanos nos las arreglamos a los
tumbos para vivir muy complacientemente —puesto que somos educados para tales
fines— en sociedades estatales en las que concordamos wunicamente en el nivel de
nuestras pasiones y reacciones, de nuestras impotencias, de nuestros sectarismos y
partidismos, de nuestras competencias, negaciones y antagonismos reciprocos (double
frénésie)®, y que, en consecuencia, los Estados forman parte de la imperfeccion y son
afines a la servidumbre, constituyendo en el orden de la sociabilidad e/ menor de los
males menores, pero nunca el mejor de los mundos posibles por crear. El Estado no es
ni puede ser la ‘potencia comun’ finalmente realizada, como suefian y creen aun hoy los
Staatsphilosophen, sino que el Estado constituye la impotencia sostenida: der
politischen Staat ist nicht die verwirklichte Macht, ist die gestiitzte Ohnmachit®’.

Vivimos juntos, si, pero sin concordar verdaderamente en naturaleza o en
potencia, sino s6lo en impotencia: y ello se debe a las diferencias de jerarquia que
hemos establecido e instituido al nivel de las potencias humanas. Y Spinoza nos dice
que en la medida en que los seres humanos continuemos sujetos a las pasiones (homines
passionibus sunt obnoxii) no podra decirse de nosotros que concordemos en naturaleza
(quod natura conveniant), porque ‘concordar en naturaleza’ significa que concordamos
en potencia (potentia convenire) pero no en impotencia O en negacion, y por
consiguiente, tampoco en pasion: non autem impotentia, seu negatione, et consequenter
neque etiam passione®®,

De esta suerte, la democracia representativa implica un Estado-Tristeza, vale
decir, un Estado de la servidumbre tanto voluntaria como afectiva y deseante de todos
respecto de todos, pero sostenido y amalgamado en y por la negatividad, la falta, la
privacion, la impotencia y la discordia reciprocas; cuyo eufemismo y cinismo es el
‘disenso’ comun entre ‘gente de partido’ (Parteimensch) que ‘toma partido’ por la
‘causa justa’ (segun una regla de trascendencia)®. Servidumbre voluntaria: porque se
instituye a partir de una relacion consentida de caracter juridico-contractual.
Servidumbre afectiva y deseante: porque se instituye al nivel de las affectiones
(esperanza, seguridad, temor, miedo, desesperacion, goce, remordimiento de conciencia,
culpabilidad, etc.), de la cupiditas, y del conatus. Tal es el Imperium o el Estado propio
de aquellos seres humanos que no pueden (ni desean) hacer otra cosa mas que suftir y
contagiarse sus afectos-pasiones (pasivos), canalizando su descontento unos sobre otros.

Siempre que la negacion y la impotencia lleguen a convertirse en el elemento que
aglutina y que sostiene a una cohesién o composicion determinada de relaciones, de

85 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977.

8 BERGSON, Les deux sources..., p. 316.

87 MARX, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, p. 320.

88 SPINOZA, Ethica, p. 128.

89 NIETZSCHE, KSA 8, §44[15], p. 613: «Ninguna persona que pertenezca a un Partido conoce lo que es
la fidelidad a si mismo [kein Parteimensch versteht die Treue gegen sich selber]», sino solo la fidelidad al
Partido; pero «lo que denomina como‘fidelidad al Partido’ [ Treue gegen seine Partei] no es otra cosa que
la comodidad [ Bequemlichkeit] que le impide levantarse de esa cama» (KSA 10, §3[1, 89], p. 64). Mas
aun: «Para mi es evidente la espantosa nulidad de todos los Partidos [die greuliche Nichtigkeit der
sammtlichen Parteien ist mir deutlich], incluidos los partidos clericales; yo deseo una curacion de esta
Politica [Heilung von der Politik ersehne ich]» (KSA 7, §32[63], p. 776). Al comienzo de Sécurité,
Territoire, Population (1977) Foucault decia: «Je ne proposerai en tout ceci qu’un seul impératif, mais
celui-la sera catégorique et inconditionnel: ‘Ne faire jamais de politique’»; es decir: a la hora de
emplazar un analisis del poder y de su ejercicio, urge partir de un imperativo categorico e incondicional:
‘No hacer jamas politica de Partido’ (p. 6).

2 Pensamiento
Revista

143



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

practicas, y de pensamientos (agenciamiento) entre dos o mas personas agrupadas o
asociadas, estaremos en condiciones de decir que alli se trata de una afinidad propia de
esclavos o de modos de existencia serviles y despdticos, pero jamds de una
concordancia natural, o sea, por potencia. Habida cuenta de que si en un Estado las
personas concuerdan solo en algo negativo, o sea, en algo que ‘no tienen’, entonces no
concuerdan realmente en nada: quae enim in sola negatione, sive in eo quod non habent,
conveniunt, ea revera nulla in re conveniunt®.

Esto es precisamente lo contrario a una comunidad en tanto que sociabilidad de la
potencia, en la que todos constituyan un cuerpo y una alma diferencial (univocidad
democratica o anarquia coronada), es decir, en la que todos los seres humanos,
manteniendo las diferencias de grado de potencia que los constituyen en su
singularidad productiva, amen sin embargo lo mismo (idem amant) —o sea, desde la
perspectiva de la razon activa y de los afectos activos, y no desde la perspectiva de las
pasiones o afectos pasivos—, prestandose una verdadera ayuda mutua (auxilio mutuo) y
uniendo sus fuerzas (junctis viribus) para poder vivir tranquila y felizmente, es decir,
bajo la guia de la razon (homines ex ductu rationis vivunt), habida cuenta de que para
Spinoza los seres humanos estdn muy lejos de molestarse unos a otros cuando aman lo
mismo y concuerdan en naturaleza: quare longe abest, ut quatenus idem amant, et
natura conveniunt, invicem molesti sint’'. En su ensayo titulado La emancipacién de la
mujer (del afio 1851) Harriet Taylor Smith decia:

Negamos el derecho de que cualquier porcion de la especie pueda decidir por la otra
porcion [to decide for another portion], o que cualquier individuo pueda decidir por otro
individuo [or any individual for another individual] qué es y qué no es la “esfera propia”
[proper sphere] de cada uno. La esfera propia, para todos los seres humanos, es la esfera
mas amplia y mads elevada que puedan alcanzar [the largest and highest which they are
able to attain to] %

Sin embargo, Spinoza nos dice que raramente sucede que los seres humanos
vivamos segun la guia de la razon (fit raro ut homines ex ductu rationis vivant), puesto
que la mayoria somos envidiosos y nos ocasionamos dafio los unos a los otros (ut
plerumque invidi atque invicem molesti sint)’>. No cesamos de meternos (y de ser
metidos) en situaciones (sociales y sexuales) en las que s6lo podemos sobrevivir o salir
a flote (o incluso tener éxito y fortuna) a fuerza de hacer el mal menor, de hacer pagar a
otros, de depotenciarnos y/o depotenciar a otros. Triste y baja vida del primer género de
conocimiento. En otras palabras: tenemos los Estados que merecemos, tenemos la
Cultura y la Ciencia que merecemos, tenemos los cientificos y los politicos estafadores
(politische Falschmiinzer) y tramposos que nos merecemos (politici contra hominibus
insidiari)’*, tenemos la jerarquia que nos merecemos (nous avons la hiérarchie que
nous méritons)’> porque nosotros, por nuestra parte, tampoco hacemos otra cosa que

% SPINOZA, Ethica, p. 128. Cf. asimismo, p. 129: «En la medida en que los seres humanos sufren
afectos que son pasiones, pueden ser contrarios entre si» (Quatenus homines affectibus, qui passiones
sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii).

91 SPINOZA, Ethica, p. 129.

92 TAYLOR MILL, Enfranchisement of Women, p. 100.

93 SPINOZA, Ethica, p. 130.

% SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 51: «Politici contra hominibus magis insidiari, quam consulere
creduntur, et potius callidi, quam sapientes aestimantury.

5 DELEUZE, Nietzsche et la philosophie, pp. 68-69: «Hacemos de la Iglesia, de la moral y del Estado los
amos o los detentores de toda jerarquia [les maitres ou détenteurs de toute hiérarchie]. Entonces, tenemos
la jerarquia que nos merecemos [nous avons la hiérarchie que nous méritons]: nosotros, que Somos

Pensamiento

Revista

144



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

tendernos trampas mutuamente, en orden a poder dar rienda suelta a nuestras pequefias
y bajas ambiciones, arribismos, celos, fiolismos, envidias, avaricias, codicias, soberbias,
ansias de gloria, deseos de reconocimiento y de amor, de dinero y de propiedad, deseos
de ascenso en la escala social y profesional, y etcéteras de afectos-pasion. Spinoza y
Nietzsche tienen en comin su rechazo contra los paladines del dinero, de la propiedad, y
del deseo de ascenso social en la escala del poder y la riqueza:

El dinero ha llegado a ser un compendio de todas las cosas [omnium rerum compendium
pecunia attulit], de donde resulta que su imagen suele ocupar el alma del vulgo con mayor
intensidad [ut eius imago mentem vulgi maxime occupare soleat], pues dificilmente pueden
imaginar forma alguna de ‘alegria’ que no vaya acompafiada como causa por la idea de la
moneda [vix ullam Laetitiae speciem imaginati possunt, nisi concomitante nummorum idea,
tamquam causa).®®

La supersticion de la ‘posesion’ [aberglaube vom Besitz] no nos hace mas libres [fieier]
sino mas esclavos [sklavischer]; requiere de mucho tiempo, de cavilaciones, es causa de
preocupacion [Sorge], nos obliga a vincularnos con otros ante quienes no queremos figurar
como sus ‘iguales’ [gleichstehen] (porque necesitamos de ellos); nos sujeta mas
fuertemente a nuestra posicion y al Estado [bindet fester an den Ort an den Staat]. [...] La
riqueza [Reichthum] suele ser el resultado de una inferioridad del espiritu: pero despierta
envidia [Neid] porque permite que dicha inferioridad se enmascare como ‘educacion’
[Bildung]. En este sentido, la impotencia de animo [die geistige Ohnmacht] de las personas
es la fuente indirecta de la avidez inmoral de los demds [ist die indirekte Quelle von der
unmoralischen Begehrlichkeit der Andern].”’

Segtin la consideracion de Spinoza, esta soberbia nos lleva a amar (y a demandar)
la presencia de los tramposos, parasitos y aduladores de toda clase (parasitorum seu
adulatorum praesentia amat), y a odiar la presencia de los generosos, porque la
soberbia es una alegria pasiva nacida de la falsa opinion por la que un ser humano se
Jjuzga superior a los demas®®; pero para que los seres humanos tendamos a juzgarnos en
la sociedad como superiores a los demas (en tal o cual aspecto, capacidad, habilidad,
destreza, mérito, etc.) es necesario que, al mismo tiempo, y como su consecuencia
necesaria, tendamos a juzgar a los demas como inferiores a nosotros (en tal o cual
aspecto, capacidad, habilidad, destreza, mérito, etc.)*®. Es necesario, por lo tanto, que ya
hayamos ‘reconocido’ las jerarquias existentes, insertindonos en esa linea trascendente,
dura, estratificada, formal, juridica, contractual, cambista, propietarista (linea del
cogito). Esta es la trampa y el cebo convencional altamente equivoco de los signos del
mando y la obediencia estatales (representativos) que surgen de afectos pasivos y de
tristezas (o pseudo-alegrias) reciprocas. Trampa de la verticalidad, de las jerarquias y
propiedades.

Se nos imponen por lo tanto los siguientes interrogantes psico-politicos: ;Como
seria posible que seres semejantes, que son esclavos de sus pasiones y sus discordias
sean capaces, de repente, de renunciar a su derecho natural para darse reciprocas
garantias de concordia y no agresion? ;Como seria posible construir un ‘tercer cuerpo’

esencialmente reactivos [réactifs]; nosotros, que tomamos los triunfos de la reacciéon por una
metamorfosis de la accion, y a los esclavos por nuevos amos; nosotros, que no reconocemos la jerarquia
mas que ‘al revés’ [ne reconnaissons la hiérarchie qu’a I’envers]».

9% SPINOZA, Ethica, p. 157.

97 NIETZSCHE, KSA 8, §30[162], pp. 550-551.

98 SPINOZA, Ethica, pp. 142-143. También Bergson utilizara, como veremos, el concepto de parasitismo.
% NIETZSCHE, KSA 8, §26[1], p. 486: «Para mantener firme su autoestima [Selbstachtung] y cierto
grado de eficiencia [Tiichtigkeit] en la accion, muchas personas consideran absolutamente necesario
degradar y disminuir [zusetzen und verkleinern] en su imaginacion a todas las personas que conoceny.

Pensamiento

Revista

145



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

o ‘cuerpo comun’ (x) de una potencia superior a partir de seres que son impotentes
(siervos de sus afectos)?

Spinoza responde apelando a dos de sus propositiones: (a) ningun afecto
(affectus) puede ser reprimido sino por un afecto mas fuerte y contrario (affectu fortiore
et contrario) al afecto que ha de ser reprimido; y (b) cada cual se abstiene de inferir un
dafio por temor de recibir un dafio mayor (unusquisque ab inferendo damno abstinet
timore maioris damni)'”. Nos reencontramos aqui con nuestra tesis de base: que ningan
Estado ni Gobierno puede existir (ni subsistir) a menos que fabrique y reavive las ideas,
los afectos, los conatos y los deseos pasivos, negativos y reactivos de todos por relacion
a todos; especialmente, dos de ellos: el miedo/temor (metus/timor) y la esperanza (spe).
El Estado se funda y requiere de nuestros miedos reciprocos, y sobre todo, del miedo a
la muerte (a manos de una fuerza mayor); pero como contrapartida, el Estado mismo
acaba encontrando su propio miedo a la muerte (la sublevacion de aquellos que ya no
temen ni esperan, sino que pasan a la accion directa). Por eso Spinoza nos conducia,
como vimos, a la conclusion de que la vida estatal y la razon estatal estan envueltas por
una eterna meditatio mortis. El Estado nunca encarna algo vivo, ni mucho menos algo
organico (organische totalitdit), como aln se cree y se nos quiere hacer creer: el Estado
es la tristeza y la impotencia vuelta institucion comun.

De modo tal que, con semejante materia humana (afectada de modo permanente
por la esperanza y el miedo), Unicamente se podra establecer una sociedad estatal
(societas) con la condicion de que ésta reivindique para si el derecho (ius) que tiene
cada cual de vengarse (vindicandi) y de juzgar (iudicandi) sobre el bien y el mal, y a
condicidon de que tenga, por tanto, la potestad de prescribir una norma comun de vida
(potestatem communem vivendi rationem praescribendi), de dictar Leyes y de garantizar
su cumplimiento, no con la ‘razén’ (que no puede reprimir los afectos) sino por la
‘coaccion’ (non ratione, quae affectus coercere nequit, sed minis firmandi)'°'. Por lo
tanto, en el llamado estado civil (statu civili) se decide por comun consenso (communi
consensu) qué es ‘el bien’ y qué es ‘el mal’ (en qué consiste la esencia de uno y otro), y
cada individuo esta obligado a obedecer a la ciudad (unusquisque civitati obtemperare
tenetur)'?.

En otras palabras: en el Estado la ‘obediencia’ es primera porque la coaccion es
primera (y fundante), y porque la politica estatal no puede ofrecer otra cosa que la
politica del “mal menor” en todos los niveles de la vida (tanto individual como social);
por ejemplo, ese mal menor que consiste en no inferir un dafio a otro por el temor
(timore) a recibir otro dafio mayor (maioris damni). En consecuencia: ;Qué resulta ser
este “consenso comun” estatal sino un consenso de esclavos y entre esclavos, una
concordancia en la negacion y en la impotencia? Y bien, esto es precisamente lo que
Spinoza ya nos habia advertido: que en la sociedad estatal (incluso si se trata de un
Imperium democratico) el aclamado communi consensu nunca jamas podra convertirse
en una verdadera y potente concordancia natural (natura conveniant), vale decir, en una
concordancia entre las potencias afirmativas y activas (potentia convenire) de cada
quien, porque si las personas concuerdan solo en algo negativo (in sola negatione), o
sea, en algo que ‘no tienen’ (in eo quod non habent) —en una impotencia, en una
negacion, en una pasion (impotentia, negatione, neque etiam passione)—, entonces no
concuerdan realmente en nada (revera nulla in re conveniunt), y que, en la medida en
que las personas sufren afectos que son pasivos/pasiones (quatenus homines affectibus

100 SPINOZA, Ethica, p- 133.
101 SPINOZA, Ethica, p- 133.
102 SPINOZA, Ethica, p. 134.

2 Pensamiento
Revista

146



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

qui passiones sunt), siempre se convierten en seres contrarios entre si (possunt invicem
esse contrarii)'®.

A dicha sociedad Spinoza la denomina, en el libro III de la Etica, ciudad (Civitas),
y a quienes son protegidos por su derecho, ciudadanos (cives). Sin embargo, cabe
destacar que, tal y como veiamos, aqui el fundamento y el sostén de la sociedad estatal
son siempre el miedo y la coaccion (junto con la esperanza), habida cuenta de que,
segun afirma Spinoza, nadie ha desistido nunca jamas de hacer el mal por volverse
racional y sabio. Asi, yendo en contra de toda la tradicion socratica, platonica, neo-
platonica y medieval —que, desde la perspectiva de una filosofia de la sustancia y de lo
Uno, afirmaba que ‘nadie hace el mal a sabiendas sino por ignorancia del Bien’—,
Spinoza sostiene que la sola razén y el conocimiento del bien y de la virtud no resultan
capaces de contrarrestar ni de refrenar por si solos las pasiones malignas y pasivas de
los seres humanos; antes bien: no deseamos algo porque lo juzgamos o lo reconocemos
como siendo esencialmente ‘bueno’ (sistema del juicio trascendente), sino que lo
consideramos como actualmente ‘bueno’ porque lo deseamos (sistema de pruebas
inmanente)!%4,

Siempre llegamos a la misma conclusion: que el Estado (la civitas estatal) no
puede (ni debe) fabricar en nosotros ni ideas ni afectos ni deseos de ‘sociabilidad’ de
otra manera que no sea enderezando nuestros juicios e ideas (segun un sistema
trascendente o imperial) a la vez que coaccionando nuestras affectiones, conatus y
cupiditates (que envuelven y llenan nuestras potencias del pensar y del obrar). De alli
que el Estado no puede existir ni funcionar mas que por medio de una obediencia y una
servidumbre generalizadas; y atn en el Imperium democratico la ‘razén de Estado’
necesita que el ‘voto’ sea obligado y coaccionado (por ejemplo, so pena de ‘multa’ para
el infractor). Obediencia y coaccion que acatamos, evidentemente, no por habernos
plegado a la razon activa y libre —pues la ‘razén de Estado’ solamente puede llegar,
como mucho, a permitirnos transicionar hacia el segundo género de conocimiento, pero
nunca hasta el tercer género—, sino por miedo y temor ante un mal mayor posible
(timore maioris damni), o, en rigor, por miedo a que la potencia superior del Estado
recaiga sobre nosotros con el poder de su Policia, su Tribunal, sus castigos y encierros
(y con la esperanza de que, si desobedecemos, no nos encuentre, ni atrape, ni encierre).
No es entonces el ser humano libre, aquel que vive segun la guia de la razéon y de los
afectos activos, el que se plantea el problema de la esperanza, del miedo y de la
obediencia, sino el esclavo e impotente (el homo juridicus + homo economicus + homo
loquax o dialecticus)'®.

Aqui se establece, segiin considero, la paradoja misma del concepto de Estado en
Spinoza, puesto que, de un lado, el Estado necesita componerse como una fuerza comun
y superior (summa potestatis) que sea capaz de reprimir los afectos individuales, y que
es por temor (timor) a esa fuerza estatal comun y superior que los seres humanos se

103 SPINOZA, Ethica, pp. 128-129.

104 SPINOZA, Ethica, p. 72: «Ni nos esforzamos, ni queremos, ni apetecemos, ni deseamos algo [nohil
nos conari, velle, appetere, neque cupere] porque lo juzguemos como ‘bueno’ [qui id ‘bonum’ esse
iudicamus]; por el contrario: juzgamos que algo es ‘bueno’ porque nos esforzamos por ello, porque lo
queremos, lo apetecemos y lo deseamos [quia id conamur, volumus, appetimus, atque cupimus)».

195 En El pensamiento y lo moviente (de 1934) el homo loquax bergsoniano es precisamente el hombre del
idealismo y la dialéctica, habil para hablar, rapido para criticar (habile a parler, prompt a critiquer),
movido por un racionalismo seco (sec), hecho sobre todo a base de negaciones (fait surtout de négations).
De alli que: «homo faber, homo sapiens: ante uno y otro (que tienden por otro parte a confundirse juntos)
nos inclinamos; el unico que nos resulta antipathique es el homo loquax» (La pensée et le mouvant, pp.
84; 90-92).

2 Pensamiento
Revista

147



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

abstendran de hacerse dafio mutuamente; o lo que es lo mismo decir, que el poder de
Estado requiere necesariamente —tal y como afirmardn mas tarde autores como La
Mettrie, Burke o Hegel'%— del miedo y de la esperanza de los ciudadanos; del miedo y
la esperanza tanto por relacion al poder como por relacion al placer y al goce.

Pero, del otro lado, Spinoza mismo nos dice que del temor (timor), del miedo
(metus) y de la esperanza (spe) no puede salir nunca jamas nada bueno, nada alegre,
nada potente y liberatorio, nada que esté signado por el amor y la amistad (concordia),
sino todo lo contrario: la tristeza, la servidumbre, la enemistad, la discordia. Y todavia
mas: nos dice que cuanto mas nos esforzamos en vivir segin la guia de la razéon (quo
magis ex ductu rationis vivere conamur) tanto mas nos esforzaremos en no depender de
la ‘esperanza’ (spe minus pendere), en librarnos del ‘miedo’ (metu nosmet liberare), y
en tener el mayor imperio posible sobre la fortuna, asi como nos esforzaremos en dirigir
nuestras acciones conforme al seguro consejo de la razon'?’.

Siguiendo esta linea de divergencia politica considero posible maquinar un
llamamiento spinozeano a construir una democracia directa o no-representativa acorde
con el tercer género de conocimiento, o sociedad de la anarquia coronada. Puesto que
cabe sospechar lo siguiente: ;Cémo podria ser que el Estado, que se funda, vive y se
sostiene alimentado por el miedo, la esperanza, y la necesidad de la coercion (Policias,
Jueces, Tribunales, Verdugos) sea capaz de liberarnos de los afectos pasivos y tristes de
miedo, esperanza, y deseo de coercion? ;No socavaria sus propias bases? ;Es realmente
posible un Estado no basado en el temor sino en la alegria y la beatitud, ni basado en la
esperanza o seguridad sino en el contento de si mismo, en la acquiescentia in se ipso?
(No tiene la razon de Estado su propio remordimiento de conciencia (su meditatio
mori), no esta el Estado sumido él mismo en el femor ante la sublevacion oclocratica,
asi como por la esperanza de nunca dejar de ser reconocido en su poder soberano por
aquellos mismos ante quienes desconfia, siempre reluctante? ;Es posible que los seres
humanos seamos libres y disfrutemos de una vida de bienaventurados (/iberi sint et
beatorum vita fruantur)'°® mientras vivamos dentro de un Estado/Imperium, incluso si
se trata de uno democratico representativo y parlamentario?

Si seguimos esta linea de fuga acrata, la respuesta es que ‘no’, dado que, en
primer lugar, el Estado no puede (por la Proposicion XXXVII, Escolio II) apelar a la
razon ni tampoco imponer o instar a todo el mundo a que se guie s6lo por una regla de
racionalidad —ya que la razén es incapaz, por definicion, de reprimir a los afectos
porque ella es lo que es en funcion de los afectos que envuelve y de las fuerzas que se
apoderan de ella y la obligan a pensar esto o aquello—, sino que sélo puede apelar a la
‘coaccion’ (emanada por la orden de uno, de algunos, o de todos). Y, en segundo lugar,
porque (por la Proposicion LIV, Escolio) al Estado le resulta siempre mas conveniente

106 En 1748 La Mettrie definia a la ‘ley natural’ como un ‘sentimiento’ (y no como un afecto) que nos
ensefia aquello que no debemos hacer porque no quisiéramos que se nos hiciese a nosotros (la Loi
Naturelle c’est un sentiment, qui nous aprend ce que nous ne devons pas faire, par ce que nous ne
voudrions pas qu’on nous fit), pero acto seguido agregaba que tal sentimiento no es sino una especie de
miedo o de espanto saludable (ce sentiment n’est qu’une espéce de crainte ou de fraieur salutaire)
(L ’homme machine, p. 93). En 1757 Burke decia que «el poder extrae toda su sublimidad del ‘terror’ con
el que generalmente va acompafiado» (power derives all its sublimity from the terror with which it is
generally accompanied) (A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and
Beautiful, p. 65). Hegel afirma en 1807 que el miedo al amo (die Furcht des Herrn) es el comienzo de la
sabiduria (ist der Anfang der Weisheit), y que el ‘trabajo’ no es otra cosa que deseo reprimido (die Arbeit
ist gehemmte Begierde) (Phdnomenologie des Geistes, p. 268).

107 SPINOZA, Ethica, p. 139.

108 SPINOZA, Ethica, p. 142.

2 Pensamiento
Revista

148



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

regirse por la regla de que, de dos males o de dos tristezas/impotencias, lo mejor es que
los ciudadanos elijamos siempre el ‘mal menor’ o la tristeza/impotencia menor.

En otras palabras: habida cuenta de que los seres humanos raramente vivimos
segin el dictamen de la razén (homines raro ex dictamine rationis vivunt), resulta
siempre que lo menos darioso (damni) para el Estado es que los ciudadanos, si hemos de
guiarnos por nuestros afectos pasivos, elijamos al menos guiarnos por la humildad, el
arrepentimiento, la esperanza y el miedo; ya que resulta inevitable que los seres
humanos pequemos, mas nos vale, una vez mas, que por lo menos pequemos por
relacion a aquéllos afectos pasivos!'?. Esta fue, de hecho, la solucion que segin Spinoza
tomaron hace incontables siglos los antiguos profetas biblicos para la sociedad por ellos
sofiada: su cdlculo profético del mal menor los condujo a recomendar a su rebafio la
humildad, el arrepentimiento, el miedo y la esperanza como las maximas virtudes.
Afectos que Spinoza nunca recomendaria porque ni siquiera las considera como
virtudes éticas y politicas.

La pregunta de la anarquia coronada como construccion de una nueva forma
liberatoria o auto-emancipatoria de la sociabilidad humana, o como nueva manera de
componer relaciones (de hacerse cuerpos sin 6érganos) es la siguiente: ;Cémo componer
un cuerpo colectivo anti-jerarquico, comunal, que ya no tenga los rasgos impotentes y
serviles de los Estados (Imperium), que no dejan de reinyectarnos tanto esperanza (spe)
como miedo/coaccion (metus/coactio), tanto deseo de seguridad (securitas) como
desesperacion (desperatio), demandando siempre de nuestra parte conductas de
humildad, arrepentimiento, culpa, mala conciencia, resentimiento, confesion, etc.?
(Cual es la relacion entre la anarquia coronada y la razon activa y creativa?

Los Estados que historicamente conocemos, y que todavia son nuestros Estados
actuales, acaso no son sino la expresion del primer, o, con suerte, del segundo género de
conocimiento: se asientan ad aeternum en los signos equivocos del mando y la
obediencia jerarquica y vertical, asi como simultineamente propagan la mas terrorifica
equivocidad sexual patriarcal (cupiditas = falta=libido = titillatio = gaudium). Por eso
nunca pueden conducirnos ni estimularnos a fugarnos hacia el tercer género de
conocimiento o tercer conatus de la razon, que, liberandonos de los afectos pasivos de la
esperanza y del miedo, del placer y del displacer, del goce y la amargura (tristezas e
impotencias), nos conduciria —como tendencia, pasaje o fransitio a una perfeccion
mayor— hacia la alegria activa, la beatitud, la felicidad, y e/ contento de si mismo de
todos con todos. Aun cuando, sin dudas, entre la obligada alternativa (encerrona) de
vivir en una comunidad estatal democratica representativa (parlamentaria) o de vivir en
la soledad, el atomismo, o el estado de naturaleza, el ser humano libre, es decir, aquél
que se rige en todo lo que puede y mds por la razon y por los afectos activos, elegira
siempre la primera, pero solo en tanto que represente mejores condiciones para el
despliegue de la libertad radical (s6lo en tanto que la sociabilidad permita componer
buenas relaciones, a diferencia de la soledad, en la que no se puede componer nunca
nada porque directamente no hay otros). De todas maneras, es evidente que para
Spinoza dicha eleccion por la sociabilidad estatal seguird constituyendo el mal menor, la
tristeza menor, la impotencia menor, y una servil alegria compensatoria, en
comparacion con lo que seria deseable fabricar en comun (la anarquia coronada como
tercer género de la sociabilidad). Es por eso que solo bajo esta alternativa o encerrona
puede decirse que:

199 SPINOZA, Ethica, p. 142.

2 Pensamiento
Revista

149



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

el ser humano que se guia por la razon es mas libre en el Estado, donde se vive segun leyes
que obligan a todos, que en la soledad, donde sdlo se obedece a si mismo [homo qui ratione
ducitur magis in civitate, ubi ex communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli
obtemperat, liber est)].'°

La diferencia radica en que, de lo alto a lo bajo de la jerarquia social instituida, de
lo alto a lo bajo del triedro estatal, los modos bajos y serviles de existencia, es decir, los
modos de existencia de la mayoria de los ciudadanos que mandan y que obedecen
(independientemente de la clase a la que pertenezcan y de la profesion que ejecuten), no
desean vivir y ni desplegarse en el Estado mas que por esperanza de los premios y el
temor de los castigos, por la esperanza de los placeres y goces a la vez que por el temor
de los displaceres y privaciones, y, en consecuencia, no concuerda con los otros modos
de existencia ni obedece las Leyes comunes mds que por esperanza y temor, es decir,
por estar sujetos no a su razon activa sino a sus afectos-pasion y a sus deseos pasivos (a
sus placeres, goces, titilaciones, envidias, celos, competencias, vanaglorias, etc.); y, de
hecho, el Estado ha sido creado para recrear todo eso:

Suele también engendrarse la ‘concordia’, generalmente, a partir del miedo [ex metu
plerumque gigni], pero en ese caso no es sincera [sed sine fide], y afiadase a ello que e/
miedo surge de la impotencia del animo [metus ex animi impotentia oritur], y por ello no es
propio de la razén [et propterea ad rationis usum non pertinet].!!'!

Hegel expresa esta concepcion vil y servil de los modos de existencia (la
subjetividad de esclavo liberto) como ningin otro cuando en 1807 considera que si la
conciencia (das Bewufitsein) se formase (formiert) sin pasar por el temor (ohne die
Furcht), entonces esa conciencia no seria mas que un vano ‘sentido propio’ (ein eitler
eigener Sinn)''?2. Consideraciones de este tipo condujeron a Deleuze a considerar
tempranamente (en 1962) que el retrato del ‘amo’ que nos dibuja la dialéctica de Hegel
es un retrato hecho por el esclavo (un portrait fait par l’esclave), retrato que pinta o
representa al esclavo (qui représente [’esclave) y al punto de vista del esclavo, al menos,
tal y como el esclavo se ve a si mismo (tel qu’il se réve)''3. En otras palabras: solo un
modo de vida servil, s6lo un ejercicio servil de las potencias del pensamiento y del
deseo puede pretender fundar la sociabilidad y la afectividad humanas (e incluso la
sexualidad) en funcion de una dialéctica del amo y del esclavo; la dialéctica entre
reconocimientos mutuos es la ideologia natural del resentimiento y de la mala
conciencia (la dialectique est l’idéologie naturelle du ressentiment et de la mauvaise
conscience), de aquellos modos de existencia que no dejan de separar (biunivocizar) a
las fuerzas (y a la vida misma) respecto de lo que las fuerzas (y la vida) pueden'!4.
Nietzsche, enemigo rotundo de Hegel, del hegelianismo y de la dialéctica se acerca a
Spinoza cuando enuncia su concepcion alternativa de la subjetivacion anti-estatal bajo
el lema: ‘Nosotros los sin miedo’ (Wir, Furchtlosen); dupla anti-Hegel: porque no son
ni el afecto-pasivo de Furcht (temor) ni el deseo-pasivo de coercion (gehemmte
Begierde) quienes deberian envolver y componer (llenar) nuestra ‘conciencia’, sino los
afectos/deseos activos de jovialidad (firéhlichkeit) y de alegria (Heiterkeit)''>.

110 SPINOZA, Ethica, p. 151.

"1 SPINOZA, Ethica, p. 155.

112 HEGEL, Phénomenologie des Geistes, p. 270.

'3 DELEUZE, Nietzsche et la Philosophie, p. 11.

114 DELEUZE, Nietzsche et la philosophie, p. 183.

IS NIETZSCHE, Die Fréliche Wissenschaft, pp. 573-638.

Pensamiento

Revista

150



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Mientras que, por su parte, los seres libres y autonomos (sui juris) que viven en
medio de los ciudadanos no desean la sociabilidad que ahora existe, la sociabilidad de
los ciudadanos estatales, es decir, la sociabilidad de los ciudadanos que solo saben
sociabilizar movidos y arrastrados (ut maris undae) por el miedo a la muerte o a la
pérdida (privacion) de la estima, el amor, el reconocimiento, el beneficio, la propiedad,
el estilo de vida, la suma de placeres y goces merecidos, o la seguridad (o por la
esperanza de acrecentar su nivel de vida, de ascender en su movilidad social, de escalar
en la serie de beneficios, propiedades, placeres, goces). Por el contrario, los seres libres
y autonomos son aquellos ‘cualquieras’ que estan dispuestos a obedecer pero
Unicamente en tanto que desean componerse (y desean que todos se compongan)
solamente a unas reglas de vida y de utilidad que sean real y absolutamente comunes:
homo qui ratione ducitur non ducitur metu ad obtemperandum, sed quatenus libere
vivere conatur, communis vitae, et utilitatis rationem tenere''®; es decir, a unas reglas
(siempre sujetas a prueba y rectificaciéon) que sean el verdadero producto de una
elucidacion y de una deliberacion colectiva irrestricta, total, igualitaria, libre y racional,
efectuada por parte de ‘modos de existencias’ que no se dejan arrastrar (ni en sus
pensamientos ni en sus actos, ni en sus deliberaciones ni en sus acciones) por sus
afectos pasivos, por sus pequefias tristezas y sus bajas alegrias compensatorias, o que
por lo menos hacen lo posible y mds para conjurar todo eso alli donde puedan y alli
cuando puedan (con toda la extension de sus cuerpos y la intensidad de sus almas).
Solamente bajo ésta condicion (sustrayéndose al juicio trascendente de las mayorias y
las minorias) los seres libres y autdbnomos desean vivir segun una legislacion comun: ex
communi civitatis decreto vivere cupit''’. Pero, una vez mas: ;Puede seguir llamandose
‘Estado’ o Imperium a esta forma de la sociabilidad? ;No le cabe mejor el término de
anarquia coronada?

3. La sociabilidad de la ‘potencia’ como sociabilidad auto-emancipatoria: la
anarquia coronada.

Ommnia amicorum sunt communia (Spinoza, afio 1671).!18

Die grofite Mannigfaltigkeit der menschlichen Existenz-
Bedingungen aufrecht erhalten und nicht mit einem moralischen
Codex die Menschen uniformiren (Nietzsche, afio 1880).!"°

En el nivel econdémico-politico, la sociabilidad como ejercicio trascendente del
poder (el Estado o Imperium) es aquella que se basa en los signos altamente equivocos
del mando y la obediencia (verticalidad, disimetria y jerarquia), perpetuamente
originados en afectos-pasion y en ideas de afectos que dependen de causas puramente
externas (y de ausencias), que son también los signos de la ‘representacion’ indirecta (o
de la democracia como parlamentarismo).

En el nivel psico-sexo-politico, la afectividad como ejercicio trascendente de un
poder (el sexo humano) también se basa en los signos altamente equivocos del mando y
la obediencia (verticalidad, disimetria y jerarquia), del papel activo y del papel pasivo

116 SPINOZA, Ethica, p. 152.

117 SPINOZA, Ethica, p. 152. Cf. asimismo, p. 153: «Si, por contra, convive con individuos que no
concuerdan en nada con su naturaleza, sera muy dificil que pueda adaptarse a ellos sin una importante
mudanza de si mismo» (vix absque magna ipsius mutatione iisdem sese accommodare poterit).

118 SPINOZA, Epistolae, XLVIIL, p. 281: «Todas las cosas son comunes entre 1os amigos».

119 NIETZSCHE, KSA 9, §1[67], p. 20: «Mantener la mdxima diversidad de ‘condiciones de existencia’
humanas y no uniformizar a la humanidad con un Codigo moraly.

Pensamiento

Revista

151



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

(en la relacion sexual), perpetuamente originados en el deseo (cupiditas) concebido y
vivido como [libido y como falta, y cuyas metas son la posesion carnal (coeundi libido)
en pos del placer titilante (descarga) y de la satisfaccion del goce (gaudium).

En ambos niveles se restauran todas las trascendencias y jerarquias, todas las
diferencias de jerarquia y las supuestas competencias superiores (juicios y valores de
trascendencia), es decir, se aniquila el caracter anti-jerdarquico (y anti-falo) que iguala a
todos los entes desde la perspectiva de la naturaleza o la potencia (que son lo mismo).
En otras palabras: la sociedad civil estatal, incluso en su version democratica, desmiente
completamente la situacion de libertad y autonomia (sui juris) del estado de naturaleza,
en el que nadie es superior ni inferior a nadie, ni tampoco nadie tiene competencia
sobre nadie, ni mucho menos debe obediencia ante nadie, y en donde cada uno es tan
perfecto como puede en funcion de sus potencias singulares y actuales (del pensar y del
obrar).

De alli el problema psico-politico fundamental: ;Coémo lograr que la sociedad
replique (en vez de coartar) la situacion de libertad e igualdad de potencias (autonomia)
propia del estado de naturaleza, pero sin los peligros, los terrores ni las tristezas del
estado de naturaleza? Y de alli también la sospecha politica fundamental: ;Acaso la
forma-Estado es una forma de organizacion (de composicion de relaciones de potencia)
capaz de replicar la autonomia, o, por el contrario, es una forma de heteronomia y de
servidumbre intrinsecas? Considero que Deleuze estaba pensando en algo como esto
cuando afirmaba en sus clases sobre Spinoza que una filosofia politica como ontologia
radical o inmanente no se define ya por “el problema del Estado”, dado que son las
filosofias de lo Uno (de la trascendencia) las que implican la existencia de las jerarquias
y del Estado mismo:

(En qué sentido la ontologia puede incluir una filosofia politica? ;Y acaso se definira por
por el problema del ‘Estado’ [par le probléme de I’Etat]? Yo diria: no particularmente [pas
spécialement]. [...] La verdadera diferencia entre las ‘ontologias puras’ y las ‘filosofias de
lo Uno’ [es que] las filosofias de lo Uno son filosofias que implican fundamentalmente una
jerarquia de existentes [les philosophies de ['Un sont des philosophies qui impliquent
fondamentalement une hiérarchie des existants]. [Por contra] el mundo de la inmanencia
ontologica es un mundo esencialmente anti-jerarquico [le monde de ['immanence
ontologique est un monde essentiellement anti-hiérarchique].'*

‘Estado’, ‘moral’, ‘sexo-humano’ y ‘sistema del juicio’ trascendente (con todas
las maquinas de interpretacion significante que arrastran) son formas de restaurar las
diferencias de jerarquia. En efecto: toda jerarquia implica y requiere una diferencia en el
juicio (la hiérarchie implique une différence dans le jugement), juicio que siempre se
hace en nombre de una superioridad (/e jugement se fait au nom d’une supériorité) y de
una competencia superior trascendente; sea la competencia superior de Dios, del
profeta, del sabio, del sacerdote, del legislador, del juez, del jefe, del gobernante o
representante; sea la competencia superior de la Razon, del Estado, la Iglesia, el Capital,
el Falo, el nombre del Padre, el significante de autoridad, el Partido, la vanguardia,
etcéteras. Sin embargo, cabe una sospecha: que «die Schétzung der Autoritit nimmt zu
im Verhdltnis der Abnahme schaffender Krifte» (que la valoracion de la autoridad
aumenta en la misma medida en que disminuyen las fuerzas creadoras)'?'.

En consecuencia, postular la anarquia coronada no significa bregar por el caos y el
desorden del puro espontaneismo social y sexual —del ‘cuanto peor, mejor’ y del

120 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980.
121 NIETZSCHE, KSA 10, §7[128], p. 285.

Pensamiento

152



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

‘salvese quien pueda’—, sino al contrario, implica afirmar (y abrir) la posibilidad de
una nueva sociabilidad inmanente que nada tiene que ver con el orden del Estado ni el
desorden del Estado, que nada tiene que ver con el maximo de Estado ni con el minimo
de Estado (doble frenesi). Nueva sociabilidad por crear que no puede consistir sino en
esto: inventar aquellas individualidades superiores (pero ni trascendentes ni como
totalidades orgdnicas o mecanicas) en las cuales podamos entrar a titulo de parte
componente (inventer les individualités supérieures dans lesquelles je peux entrer a
titre de partie), dado que dichas ‘individualidades’ no pre-existen (ne préexistent pas).
En esto consiste para Deleuze toda la diferencia entre las utopias de trascendencia
(utopias estatales) o las utopias de inmanencia (anarquias coronadas en estado de
revolucion permanente):

Hay que distinguir entre las utopias autoritarias o de trascendencia [les utopies autoritaires
ou de transcendance], y las utopias libertarias, revolucionarias, de inmanencia [les utopies
libertaires, révolutionnaires, immanentes). Pero decir que la revolucion es en si misma una
‘utopia de inmanencia’ [la révolution est elle-méme utopie d’immanence] no significa decir
que sea un suefio. [...] Al contrario, es plantear la revolucién como un plano de inmanencia,
como un movimiento infinito, como un sobrevuelo absoluto [la révolution comme plan
d’immanence, mouvement infini, survol absolu], pero en la medida en que estos rasgos se
conectan con lo que hay de real aqui y ahora en la lucha contra el capitalismo, y en la
medida en que relanzan nuevas luchas (cada vez que la anterior es traicionada).'?

Qué soso y triste hacer de Deleuze el paladin de un Estado pluralista por venir.
Porque bajo la forma-Estado, en cualquiera de sus realizaciones (monarquia,
aristocracia o democracia representativa), lo primero siempre es el ‘deber’ y la
‘obediencia’ porque lo primero siempre es el miedo, el temor, y la esperanza; en otras
palabras: en el Estado la obediencia siempre es primera (y la resistencia es segunda,
objeto de temor y persecucion). El Estado judica y tasa de modo trascendente nuestros
‘deberes’ porque se considera que dichos deberes contienen las Uinicas condiciones bajo
las cuales podemos realizar nuestra esencia humana: les devoirs sont précisément les
conditions sous lesquelles je peux au mieux réaliser [’essence'?*. Pero la denuncia de la
¢tica spinozeana contra la moral dominante consiste en decirnos precisamente que no
hay ninguna esencia previa que ‘realizar’, sino solamente potencias por ‘componer’ o
‘descomponer’ en acto, ya que nuestras potencias no pre-existen porque ellas mismas
son el producto y el resultado de tal o cual composicion/descomposicion, tanto como de
los afectos que la envuelven y la llenan.

Si la escritura comienza con el Estado, es porque e/ Estado no puede escribir mas
que un codigo juridico-contractual trascendente (el llamado ‘sistema del Derecho’)
basado en unos ‘deberes’ y ‘virtudes’ altamente morales a la vez que supuestamente
universales del “hombre” y del “ciudadano”; deberes realmente equivocos (plagados de
ilegalismos cuya equivocidad es extrema) que nos subjetivan en la obediencia como
valor primero y fundamental, y cuya tendencia o conatus no es nunca sobrepasar lo
humano sino eternizar las relaciones de poder ya existentes, impotenciando lo humano
dentro de lo demasiado humano, achatindolo en modos viles y serviles de existencia'?*.

122 DELEUZE/GUATTARI, Qu est-ce que la Philosophie?, p. 96.

122 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 09/12/1980.

124 NIETZSCHE, KSA 10, §7[96], p. 275: «El ‘Derecho’ [Recht] es la voluntad de eternizar una relacion
de poder determinada [der Wille ein jeweiliges Machtverhdltnis zu verewigen], lo cual implica que el
estar satisfecho con esta eternizacion es el pre-requisito [Zufriedenheit damit ist die Voraussetzung]; en
consecuencia, todo lo que es venerable [ehrwiirdig] se pone en juego para que el Derecho parezca eterno
[Ewige erscheinen]». Cf. KSA 10, §4[4], p. 110: «‘Ein-Form’ nennen sie’s, was sie tragen: Einformigkeit

2 Pensamiento
Revista

153



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Asi, se nos dice que mientras obedezcamos (y siempre que obedezcamos), podremos
escribir y criticar todo lo que queramos o podamos: la escritura estatal es una escritura
esencialmente burocrdtica. Bentham tenia en 1776 su lema: ‘Obedecer puntualmente,
censurar libremente’ (fo obey punctually, to censure freely)'?. Kant lo sutilizé todavia
mas cuando en 1784 dijo: ‘Razonad todo lo que quieras y sobre lo que quieras
(résonniert, so viel ihr wollt, und woriiber ihr wollt), jpero obedecé! (nur gehorcht!)’1?°.
Hegel fue todavia mas lejos: la conciencia humana debe iniciarse como temor al amo y
el trabajo debe vivirse como deseo reprimido. La obediencia siempre es primera bajo la
sociedad estatal; también cuando se hace ciencia y filosofia'?’. De alli que Hegel no
hizo, segin Marx, otra cosa que desarrollar la moral del Estado moderno y del Derecho
privado y mercantil moderno: Hegel hat nichts getan, als die Moral des modernen
Staats und des modernen Privatrechts entwickelt'?3.

La nueva sociabilidad anti-jerarquica no puede partir sino de la identidad entre el
derecho y la potencia (no hay esencia humana ni esencia del poder que realizar), a
condicion de que la potencia sea la potencia completa de toda la multitud (y no del
atomismo del laissez faire competitivo), y a condicion de que los afectos activos de
todos tiendan no a la obediencia ‘por deber’ sino a la observancia ‘por potencia’.
(Obedecer? Puede ser..., pero tanto mejor que la obediencia son el cumplimiento y la
observancia razonadas, prudentes, siempre atentas a las mutaciones en las relaciones
estratégicas de poder que nos damos (habida cuenta de que en sus modos de
manifestacion y de ejercicio tienden a ser heterogéneas y polimorfas). Cumplimiento y
observancia, pero solamente porque primero nos afirmamos, todos y cada uno, en su
singularidad y diferencia, en (y por) una potencia de resistencia activa: potencia para
descomponer sdélo aquello que nos entristece, nos aplasta, nos destruye, nos explota, nos
aliena, nos enferma, nos faltifica, nos fioliza, nos andromorfiza, nos privatiza, nos
disciplina, nos normaliza, nos controla, tanto a base de prohibiciones y represiones
como a base de transgresiones e ilegalismos; tanto a base de dolores, tristezas e
impotencias como a base de placeres, satisfacciones y goces erotico-sexuales.

Ahora bien, si bien Deleuze sostiene que lo que fascina a Spinoza es interrogarse
acerca de por qué las personas no se sublevan (¢a le fascine: comment expliquer que les
gens ne se révoltent pas), al mismo tiempo nos dice: “Nunca van a encontrar las
palabras ‘sublevacion’ o ‘revolucion’ en Spinoza” (révolte, révolution: vous ne trouvez
jamais ¢a chez Spinoza). Sin dudas, el concepto de anarquia/oclocracia en la tradicion
filosofica y politica del siglo XVI al XIX siempre tuvo (y aun sigue teniendo hoy) el
sentido, el significante y el significado peyorativo de ser aquello cadtico que ocurre
cuando la democracia se deforma, se envilece, se degenera y pervierte; y ademas,
siempre estuvo anatemizada bajo el signo del ateismo. Asi, la anarquia es a la
democracia lo que la oligarquia es a la aristocracia y lo que el despotismo y la tirania

ist’s was sie damit bedecken» (“Uni-forme” llaman a lo que llevan puesto: uniformidad es lo que
encubren con él).

125 BENTHAM, 4 Fragment On Government, p. 107.

126 K ANT, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?, pp. 20; 27.

127 NIETZSCHE, KSA 7, §§28[1], p. 613 y 29[13, 12], p. 631: «En la época actual el cientifico [der
wissenschaftliche Mensch] ha caido en un frenesi [Hast] tal que parece como si la Ciencia fuese una
Fabrica [als ob die Wissenschaft eine Fabrik sei], y como si cada pérdida de minutos mereciese un castigo
[Strafe]. Trabaja: pero ya nada absorbe [er arbeitet: er beschdftigt sich nicht mehr], [...] como un esclavo
que ni siquiera durante el suefio se puede deshacer de su yugo [wie ein Sklave der auch im Traume sein
Joch nicht abwirft]. [Y] realiza su trabajo solamente bajo presion, vale decir, tanto bajo el yugo que le
impone su profesion asalariada como bajo los latigazos de su propia ansia de ascenso y promociony.

128 MARX, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, p. 313.

2 Pensamiento
Revista

154



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

son a la monarquia (reversos negativos). En todos las filosofias juridicas y politicas la
anarquia es el sinonimo de ‘ocloracia’, a la que Filmer le da el nombre de tirania de la
multitud (Tyranny of a Multitude)'?°; Hobbes el de dominio del pueblo (the dominion of
the people)'3?; Rousseau el de despotisme cadtico en el que los sibditos se rehiisan a
obedecer (les sujets refusent d’obéir) porque el desorden sucede a la regla (le désordre
succede a la regle)'3'; Hegel, como vimos, el de dominio del vulgo o de la plebe (die
erzeugung/herrschaft des Pébels)'3?; Kant el de sublevacion de la plebe (Empérung des
Pébels)'33; y Schlegel el de despotismo de las mayorias (der Despotismus der
Mehrheit)'**. La misma idea se encuentra ya en 1576, bajo la pluma de un absolutista
como Jean Bodin'?3. Pero es Filmer quien nos brinda la imagen mas espeluznante y
digna de una novela de terror gotico: the Headless Multitude, la Multitud Sin Cabeza'?®,
vale decir, la imagen acéfala de la sociedad y la sociabilidad; el fin del Falo Coronado.
Un hilo rojo (La Bdetie diria: una cadena) atravieza y zurce a filosofos de las
ideologias politicas mas diversas y antagonistas bajo el reinado del Uno y del sistema de
juicio de trascendente Dios. Por contra, si Nietzsche es completamente anti-Hegel'? es
porque antes que el reconocimiento (propio de la dialéctica del amo y del esclavo)
prefiere la insurreccion: Die Auflehnung ist die vornehmste Attitiide des Sklaven (la
insurreccion es la actitud mas noble del esclavo)'*®. El reconocimiento es la potencia
vista desde abajo, vale decir, desde la perspectiva de la eternizacion y de la
trascendencia: el reconocimiento es siempre reconocimiento del poder; mientras que la
insurreccion no constituye el poder (ni se constituye como poder), sino que constituye la
verdadera potencia, pero so6lo en tanto que no esté surcada por afectos pasivos y
negativos de tristeza, resentimiento, mala conciencia, venganza, culpabilidad, crueldad,
cinismo, espiritu de policia, rosqueo, aparateo, palanqueo, burocratismo, amiguismo,
derecho de piso, esgrima dialéctica para vencer a un adversario'’, placer y goce a partir

129 FILMER, Patriarcha, p. 40.

130 HOBBES, The Citizen, pp. 233-234.

13l ROUSSEAU, Du contrat social, p. 245.

132 HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §253, pp. 188-189; 193, y tambien: Rechts-,
Pflichten- und Religionslehre fiir die Unterklasse, p. 81.

133 KANT, Vorlesungen iiber Moralphilosophie, pp. 368-369.

134 SCHLEGEL, Versuch iiber den Begriff des Republikanismus.

135 BODIN, Les six livres de la République, p. 52: «Puede ocurrir que la villa [la ville] esté bien
construida, bien amurallada y llena de gente; y sin embargo no sera una ‘ciudad’ [cité] si no tiene Leyes
ni Magistrados que establezcan un recto Gobierno..., sino que serd la pura anarquia [ains ¢’est une pure
anarchie]».

136 FILMER, Patriarcha, p. 41.

137 NIETZSCHE, KSA 7,§27[29], p. 595: «Hegel: das nichtswiirdigste Grau» (Hegel: el mas infame
color gris). Hegel se arrojo en los brazos del Estado y del éxito (Er wirft sich dem Staate und dem Erfolg
ans Herz), y se caracterizo por su vision del mundo totalmente optimista, con el Estado prusiano como
punto culminante de la Historia Universal (der platt optimistischen Weltbetrachtung mit dem preufischen
Staate als Zielpunkt der Weltgeschichte); en otras palabras: el aclamado ‘proceso dialéctico del mundo’
de Hegel (der Hegelsche “Weltprozess”) se disipé en un Estado prusiano gigante y en una buena Policia
(einen fetten preussischen Staat mit guter Polizei). Por eso los Gobiernos fomentan de buena gana el
hegelianismo (die Regierungen fordern die Hegelei): porque hace que la gente sea docil y flexible
(gefiigig und schmiegsam) (KSA 7, §27[30], p. 595; §27[30], p. 595; §29[53], p. 650; §29[53], p. 652).

13 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 364], p. 97.

139 NIETZSCHE, KSA 7, §29[15], p. 631: «El impulso a suscitar la ‘contradiccion’ [Trieb zum
Widerspruch] es propio de aquella personalidad que quiere hacerse valer frente a un otro [sich einer
dndern gegeniiber geltend machen]; esgrima en virtud de la cual antagonizar constituye el placer, y en
donde la meta es una victoria personal [Klopffechterthum: der Kampf, ist die Lust, personlicher Sieg das
Ziel]». Estos impulsos de poder se camuflan detras del neutro e imparcial ‘impulso por la verdad’
(Wahrheitstriebe).

Pensamiento

Revista

155



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

del aplastamiento del otro, etcéteras. En el mismo sentido iban Nietzsche (en un
postumo de 1877)'4? y Foucault (en su Prefacio de 1977 a la edicién americana de El
Anti-Edipo): no convertirse en un militante triste, preso bajo las categorias de lo
negativo'4!,

El mundo de Spinoza es un mundo anti-jerarquico y profundamente anarquico, sin
ser por eso un mundo de desorden, caos, relativismo, o individualismo extremo. Hemos
de recordar, a tales efectos, la anécdota segun la cual el propio Spinoza se des-rostrificd
dibujandose a si mismo con el rostro del otro: Masaniello, sobre-nombre de un simple
pescador napolitano en devenir revolucionario. Segtn la biografia de Johannes Colerus
(publicada en 1705) Spinoza aprendid dibujo y pintura de forma auto-didacta (i/ apprit
de lui-méme), y dejo todo un librito con esos dibujos (un livre entier de portraits); entre
esos dibujos, figura el de

un pescador dibujado en mangas de camisa y con una red de pezca sobre el hombro
derecho, justamente de la forma en que los grabados historicos han dibujado al célebre
cabecilla de los rebelles napolitanos, Massaniello. [...] Este se parecia tan parfaitement bien
a Spinoza, que seguramente lo habia dibujado sobre su propio rostro [d’apres lui-méme
qu’il I'avoit tiré).'+

En cualquier caso, ya hemos visto que en Spinoza el Imperium democratico es
definido no como el summum bonum de la sociabilidad sino como el ‘menor’ de los
males menores: de todas las formas del Imperium, la democracia representativa es la
que menos coarta la libertad de todos, por la sencilla razén de que el Estado democratico
es aquel capaz de brindar (por sus fundamentos) aquellas condiciones sociales, politicas
y sexuales para vivir, como mucho —cosa que raramente o nunca ocurre en los Estados
actuales—, en concordancia con el segundo género de conocimiento, y aboliendo las
dudas de nuestras esperanzas pero no las dudas de nuestros miedos (volviendo mas
segura y estable la adquicision de los premios y méritos tanto como volviendo mas
improbable la tendencia la coaccion y al castigo). “Como mucho” porque, incluso bajo
el Estado democratico puede ocurrir que los ciudadanos (gobernantes y gobernados)
vivan de facto tinicamente segun el primer género de conocimiento, vale decir, como
esclavos libertos o siervos voluntarios, como pequeiios déspotas y tiranos (parasitos
humanos), sin haber podido construir nada mas que fantasmeos, ficciones o
imaginaciones de ‘lo comun’ (pero nunca una ‘nocién comun’), que no son en lo
absoluto producciones de una razén y unos afectos colectivos activos, sino de puros
afectos pasivos y pseudo-alegrias compensatorias. Es en éste mismo sentido que Marx
—que segun Prosper-Olivier Lissagaray aplico a la ciencia social el método de Spinoza
(appliqua a la science sociale la méthode de Spinoza)'*— definia al ciudadano estatal

140 NIETZSCHE, KSA 8, §25[1], p. 482: «En la medida en que los socialistas posean en su mayoria ese
tipo de temperamento maligno [iibele], sombrio [finstere], débil [schwiichliche], taciturno [griiblerische]
y bilioso [gallichte], disminuiran [verringern] la felicidad sobre la Tierra sean cuales sean las
circunstancias, e incluso en el caso de que consiguieran instaurar un nuevo Orden [neue Ordnungen)».

41 FOUCAULT, Dits et Ecrits III, p. 135: «Libérate de las viejas categorias de lo Negativo
[affranchissez-vous des vieilles catégories du Négatif], como la Ley, el limite, la castracion, la falta, la
laguna. [...] No imagines que haya que estar triste para ser un ‘militante’ [qu il faille étre triste pour étre
militant], aun cuando aquello que se lucha [combat] sea abominabley.

142 COLERUS, La vie de Spinoza, p. XI.

143 LISSAGARAY, Histoire de La Commune de 1871, p. 9: «Karl Marx, el potente investigador [le
puissant investigateur], desterrado de Alemania y de Francia, que aplicé a la ciencia social el método de
Spinoza [qui appliqua a la science sociale la méthode de Spinoza], fue quien ofrecio la admirable
formula: ‘La emancipacion de los trabajadores sera obra de los trabajadores mismos’ [L ‘émancipation des
travailleurs doit étre 'oeuvre des travailleurs eux-mémes]». Lissagaray fue participe y combatiente

2 Pensamiento
Revista

156



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

como aquel miembro imaginario que forma parte de un poder soberano que es
igualmente imaginario: das imagindre Glied einer eingebildeten Souverainetcit'**.

Pero si la forma-Estado representa e/ menor de los males menores, sigue siendo
por ello mismo todavia una forma civilizada y refinada de ‘lo malo’ (de una
composicion impotente e impetenciante de relaciones de potencia), ain cuando eso sea
preferible a un mal todavia mayor. Del mismo modo que las alegrias-pasion, pese a ser
alegrias, siguen siendo sin embargo algo pasivo y reactivo, algo impotente, ain cuando
eso sea preferible a una tristeza directa. ;Como, entonces, si es que el ser humano tiende
a pasar siempre a estados cada vez mds perfectos, habriamos de conformarnos con esta
vida y con este modo de existencia estatal, con esta sociabilidad del primero o, a lo
sumo, del segundo género de conocimiento?

Spinoza cum Bergson: el Parlamentarismo estatal (es decir, el régimen de
representacion indirecta) esta hecho unicamente pour canaliser le mécontentement'®, es
decir, para canalizar y reglamentar los descontentos, las competencias, las oposiciones,
los antagonismos, las “contradicciones”, y por tanto, para canalizar y reglamentar los
miedos, las esperanzas, las tristezas, las frustraciones, las alegrias pasivas, bajas y
serviles, los placeres y los goces, pero nunca para capilarizar (suscitando su
sobrepasamiento) la potencia activa, la alegria, la auto-determinacion humanas, la
rebeldia. Y este descontento puede ser canalizado no sélo en funcion de prohibiciones y
represiones, sino incluso a través de una invitacion abierta a la transgresion y al placer,
a vivir (y a reducir) nuestro deseo como libido y ftitillatio. El Estado como ‘valvula de
seguridad’, como gestion de las pasiones (gestion de los ilegalismos), es la
trascendencia vuelta utopia (neo-arcaismo y retro-futurismo).

Por eso planteo la hipodtesis acrata de que en la filosofia politica de Spinoza, el
Estado democratico representativo (Imperium democratico) no constituye ni la Gltima
palabra de la razonabilidad, ni la ultima palabra de la sociabilidad, ni la ultima palabra
de la sexualidad, sino que aun podria restar la posibilidad de fabricar una fercera forma
de la sociabilidad: una democracia anti-jerarquica, directa y confederada, asi como
formas mas liberatorias del amor y la sexualidad (que no pre-existen, que aun estan por
inventar, y que solo pueden existir en acto conjurando y saboteando el curso actual de
las cosas, torciendo la direccion habitual del pensamiento y de la accion).

Sin embargo, tampoco se trata de decir o deslizar que Spinoza era un anarquista
encubierto o que estaba a favor de la anarquia; basta con el trabajo mas modesto de
mostrar que su ética como ‘sistema de pruebas’ inmanentes (y como ontologia radical)
nos permite maquinar la posibilidad de una nueva sociabilidad no-estatal (sociabilidad
de la potencia no representativa, no vertical, no jerarquica, etc) asi como nos permite
también maquinar la posibilidad de una sexualidad univoca. Pero la anarquia coronada
donde todos viven segiin un mismo cuerpo y una misma alma no significa que todos

durante la Comuna de Paris; exiliado en Londres y Bruselas escribe su Historia de La Comuna de Paris
en 1896, haciendo de Spinoza (y no de Hegel y la dialéctica) el precursor de Marx. Por mi parte,
considero que Marx esta atravezado y tironeado a la vez por la linea trascendente y despotica hegeliana
(el método dialéctico), que lo retiene, y por una linea inmanentista y acrata spinozeana, que lo arrastra.

144 MARX, Die Judenfrage, p. 191: «En el Estado el ser humano es considerado como un ‘ser genérico’
[Gattungswesen], como miembro imaginario de una soberania imaginaria [das imagindre Glied einer
eingebildeten Souverainetit], pues se le despoja de su vida individual real [wirklichen individuellen
Lebens] y se le llena de una universalidad irreal [unwirklichen Allgemeinheit)».

145 BERGSON, Les deux sources..., p. 312: «Estas idas y venidas son caracteristicas del Estado moderno,
no en virtud de ninguna fatalidad historica [non pas en vertu de quelque fatalité historique], sino porque,
justamente, el régimen Parlamentario estd concebido, en gran parte, para canalizar el descontento [pour
canaliser le mécontentement)».

2 Pensamiento
Revista

157



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

piensen lo mismo, hagan lo mismo, deseen lo mismo, se interesen por lo mismo,
jueguen a lo mismo (que era el deseo del Platon de Las Leyes). Antes bien, consiste en
generar las condiciones para liberar las potencias de la singularidad productiva
(productive Einzigkeit)'*® de cada quien a punto tal que cada uno pueda expresar su
potencia de pensar y su potencia de obrar al médximo, en maxima libertad, pero sin que
nadie joda a nadie, sin que nadie entristezca ni impotencie a nadie, sin que nadie le
haga pagar nada a nadie (ni sus alegrias ni sus tristezas, ni sus placeres ni sus
displaceres, ni sus trabajos ni sus ocios, ni sus necesidades ni sus saciedades), y sin que
nadie tenga poder sobre nadie, sin que nadie mande sobre otras personas ni nadie
obedezca a ninguna persona, pero todos obedezcan activa y positivamente solo ‘al
comun’ anti-jerarquico, sin por ello devenir autématas o androides (ni con Hobbes ni
con Hegel):

No convertir a los seres humanos de seres racionales en bestias o ‘automatas’ [non homines
ex rationalibus bestias vel ‘automata’ facere], sino lograr mas bien que su alma y su cuerpo
desempeiien sus funciones con seguridad, y que ellos se sirvan de su razon libre [libera
ratione] y que no se combatan con odios, iras o engafios, ni se ataquen con perversas
intenciones [et ne odio, ira vel dolo certent, nec animo iniquo invicem ferantur].'*’

En Diferencia y repeticion (del afio 1968) Deleuze define la anarchie couronnée
(anarquia coronada) como el verdadero acontecimiento (événement) politico, es decir,
como la colera propia de la idea social (la colére propre de l’idée sociale), como la
expresion mas viva, activa y afirmativa de la potencia social de la ‘diferencia’ (la
puissance sociale de la ‘différence’)'*®, que siempre es una potencia social dcrata: pues
la anarquia es el objeto de la verdadera sociabilidad (serait aussi [’anarchie). Potencia
social acrata que por definicion es viva, activa y afirmativa porque (por oposicion a todo
Estado automata organico o mecanico) expresa esa poderosa vitalidad no-organica que
completa la fuerza con la fuerza (la puissante vitalité non-organique qui complete la
force avec la force), y que siempre enriquece (enrichit) o engrandece a aquello con lo
que entra en relacion, suscitando un sobrepasamiento reciproco y coman'#,

Por eso las anarquias coronadas reemplazan a las jerarquias de la ‘representacion’
parlamentarista estatal (se substituent aux hiérarchies de la représentation), asi como
las distribuciones nomadas reemplazan a las distribuciones sedentarias de dicha
representacion (les distributions nomades substituent aux distributions sédentaires de la
représentaition)'; la anarquia coronada es la conjuracion de la sociabilidad estatal (de
Estado como aparato de captura por axiomatizacion) efectuada por unas singularidades
noémadas que ya no estdn atravesadas por las lineas de pseudo-alegria (el amor al
Estado) ni por las lineas de odio (el horror del Estado); una nueva subjetivacion y un
nuevo modo de existencia que ya no entra en resonancia con la fascinacidon psico-
politica que actualmente existe tanto en torno a los afectos de amor respecto del Estado
como en torno a los afectos de odio respecto del Estado (la fascination aujourd’hui
I’amour ou I’horreur de I’Etat)'>!, amor social o amor societatis atascado en el doble
frenesi de los descontentos mutuos.

146 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, p. 29: «Cada uno lleva dentro de si una singularidad
productiva, como nucleo de su ser» (Ein Jeder trégt eine productive Einzigkeit in sich, als den Kern
seines Wesens).

147 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 264.

1498 DELEUZE, Différence et Répétition, p. 269.

149 DELEUZE, Critique et Clinique, p. 167.

150 DELEUZE, Différence et Répétition, p. 356

151 FOUCAULT, Sécurité, Territoire, Population, p. 112.

Pensamiento

Revista

158



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

La anarquia coronada no es entonces ni una sociedad donde la individualidad se
ha disuelto en un ‘yo social’ que aplasta las singularidades productivas (la comunidad
como cuerpo despotico y burocratico), ni tampoco es una sociedad donde reinan los
‘individuos’ como atomos sociales anclados en su ‘personalidad yoica’ (el ‘ciudadano’
como sujeto social de derechos universales que no anhela mas que ser identificado,
reconocido, representado, contractualizado, satisfecho, bien pagado), y que, en tanto que
‘capital humano’ (o incluso “capital erdtico y sexual”) sélo puede entablar con los
demas relaciones y practicas bajo la forma juridica del contrato y del intercambio
supuestamente consentidos y ejecutados con libre albedrio (cuya regla es: do ut des;
facio ut facias; do ut facias; facio ut des). Destruccion total de la subjetivacion social
del tipo homo juridicus, homo ceconomicus, homo dialecticus. Foucault tenia su grito:
En finir avec les porteparole!, es decir: jHay que acabar de una buena vez con los
portavoces!!'32, Por lo demas, quizd podria ocurrir que todo aquello que se vende es
aquello que, de ser regalado, nadie querria tener (niemand will es geschenkt: so mufs sie
sich schon verkaufen)'>?, toda vez que sucede con la posesion de la ‘verdad’ lo mismo
que ocurre con cualquier clase de posesion: es algo aburrido (der Besitz der Wahrheit
ist nicht schrecklich sondern langweilig wie jeder Besitz)'>*.

La anarquia coronada —individualidad superior ni mecénica ni organica en la cual
todos podemos entrar a titulo de parte extensiva e intensiva inmanente— es una forma
de organizar o componer las relaciones de potencia tal que sea capaz de suscitar y de
hacer proliferar las singularidades o aecceidades, las diferencias de potencia que somos
y que hacemos, que no son lo mismo que las individualidades personales (que se hallan
en un fluctuante estado de identificacion, reconocimiento y representacion). Por eso

hay una diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre ‘individuos’ sedentarios
siguiendo limites o vallados [entre des individus sédentaires suivant des bornes ou des
enclos], y repartir singularidades en un espacio abierto sin muros ni propiedades [dans un
espace ouvert sans enclos ni propriété].!>

En el acapite de este apartado citdbamos las palabras de Spinoza en su carta a
Jarig Jelles del 17 de febrero de 1671, en la que decia: ‘Omnia amicorum sunt
communia’ (entre amigos todas las cosas son comunes); frase que ha sido tomada
historicamente en toda la tradicion acrata como lema, y que ciertamente no debe
confundirse con la sentencia ‘omnia omnium sunt’.

Mas exactamente: segun el Tratado politico, en el estado de naturaleza rige para
todos los seres humanos el lema omnia omnium sunt (todo es de todos), pero solo en el
sentido de que “todas las cosas pertenecen por naturaleza a todos hasta tanto un alguien
cualquiera pueda apropiarse de ellas”; es decir, hasta tanto un ser humano ejerza sus
potencias actuales con el fin de reclamarla para si y sélo para si: omnia omnium sunt,
qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi'>®. Hobbes decia lo mismo en De
Cive (de 1642), cuando afirmaba que el estado de naturaleza es un estado en el que all
things were common'>’. Muy por el contrario, en la sociedad o comunidad 4crata,
anarquia coronada o régimen democratico anti-jerarquico y directo de concordia y de
amistosidad generalizada, el lema correspondiente ya no es ‘omnia omnium sunt’ Sino

152 FOUCAULT, Dits et Ecrits IV, pp. 86-87.
153 NIETZSCHE, KSA 10, §7[43], p. 256.
154 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 234], p. 81.
155 DELEUZE, L’fle Déserte, pp. 198-199.
156 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 61.

157 HOBBES, The Citizen, p. 278.

2 Pensamiento
Revista

159



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

‘omnia amicorum sunt communia’'>8, es decir, todas las cosas son comunes a todos
aquellos que estan implicados —en accion y en pasion, en su potencia de afectar
(espontaneidad) y de ser afectados (receptividad)— en el interior de una determinada
composicion anti-jerarquica de relaciones.

Todas las cosas son comunes entre ‘amici’, esto es, entre aquellos que se afectan
activa y mutuamente de alegria/amor de una manera reciproca (sin posiciones de
verticalidad, autoridad y jerarquia); toda vez que amicus (amigo) deriva del verbo
amare (amar, sentir afecto). Todas las cosas son comunes entre ‘amici’, esto es, entre
aquellos que se han fabricado en comun una composicion de potencia superior que los
conduce en adelante a experimentar el ‘afecto’ y el ‘amor’ no ya como unos esclavos
libertos y segun el primer género de conocimiento —como un simple agregado o
acuerpamiento sentimental entre yoes demasiado personales y demasiado descontentos
(individuos necesitados de reconocimiento individual y reproductores de las burocracias
afectivas y las competencias superiores)—, sino como alegria y aquiescencia por esa ‘y’
impersonal-comun que nos enlaza y nos subjetiva, haciéndonos sobrepasar hacia una
perfeccion mayor.

En efecto, decir que ‘todo es de todos’ no es lo mismo que decir que ‘todo es
comun a todos’. Lo primero habilita la posibilidad de la apropiacion privada y exclusiva
entre cogitos, entre sujetos individuales (que se viven como homo juridicus, homo
ceconomicus, homo dialecticus), y por lo tanto, habilita el régimen de ‘lo tuyo’ y ‘lo
mio’, el régimen de la propiedad, del sobre-trabajo, y de los contratos de intercambio
(espacio estriado). Lo segundo habilita lo contrario: un espacio liso, sans enclos ni
propriété.

En consecuencia, continuando o tironeando de esta linea de fuga 4acrata
spinozeana podria resultar posible resignificar —desde la perspectiva de las
singularidades ndbmadas y siguiendo los postulados de su ética como ontologia radical y
como sistema de pruebas— otro de los lemas acratas: “De cada quién segin sus
potencias singulares creativas afirmativas actuales del pensar y del obrar (y no segin
sus capacidades, porque las capacidades remiten a un Juez/Tribunal superior que las
evalua y tasa segun un cédigo de trascendencia), y a cada quién seglin sus afectos y
deseos activos actuales (y no segun sus necesidades, porque las necesidades remiten a la
negatividad y a la falta, y al Juez trascendente que evalaa la falta)”; bajo la condicion de
haber creado una laboriosidad, una productividad y una sociabilidad sans enclos ni
propriété que sea el signo del aumento de las potencias de todos.

Introducir en la ecuacion a las necesidades y a las capacidades s6lo sirve para
restaurar la trascendencia y el sistema del juicio, porque ambas nos remiten a lo Uno
(Dios, el Sujeto, el Estado, el Mercado, y el Falo), y constituyen los conceptos propios
de todas aquellas sociedades que (gobierne quien gobierne) hacen de la impotencia y la
bajeza (y consecuentemente, de la explotacion y la alienacion) la regla de normalizacion
para todos los modos de existencia. De alli que Kropotkin decia en La conquista del pan
(de 1892) que ninguna sociedad podria existir si se llevasen al extremo los principios
del “A cada uno segln sus necesidades” (a chacun selon ses besoins) y del “A cada uno
segun sus obras” (a chacun selon ses oeuvres), porque las ‘necesidades’ (les besoins)
del individuo —incluso dejando de lado las necesidades fantasiosas (nous ne parlons
pas des fantaisies)— no siempre corresponden con sus ‘obras’ (ne correspondent pas
toujours a ses oeuvres)'>°. La linea de fuga 4crata spinozeana diverge, en el sentido aqui

158 SPINOZA, Epistolae, XLVII, p. 281.
159 KROPOTKINE, La Conquéte du pain, pp. 45; 221.

2 Pensamiento
Revista

160



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

propuesto, no solo respecto de la linea progresista (el llamado Estado Benefactor o de
economia mixta) y de la linea liberal (el llamado liberal-libertarianismo o anarco-
capitalismo), sino que también diverge tanto respecto del anarquismo proudhoniano,
como asi también respecto del socialismo o comunismo centralista marxeano, y
derivados.

Respecto (a) del anarquismo proudhoniano: porque en Qu'est-ce que la
propriete? (del afio 1840) Proudhon se opuso a dicho lema por considerarlo una
consigna propia de utopistas como Saint-Simon, Fourier, Cabet, e incluso de Babeuf y
los babouvistes '

Oigo gritar por todas partes : “jGloria al trabajo ya la industria!”, “A cada uno segun su
capacidad, a cada capacidad seglin sus obras” [a chacun selon sa capacité, a chaque
capacité selon ses oeuvres]. [Tal es el caso de] les saint-simoniens, de les fouriéristes, y, en
general, de todos los que en nuestros dias se ocupan de economia social y de reforma, y que
inscriben en su bandera el lema: “A cada uno seglin su capacidad, a cada capacidad segiin
sus obras” (como Saint-Simon), o “A cada uno segun su capital, su trabajo, y su capacidad”
[d chacun selon son capital, son travail et son talent] (como Fourier). [Pero con ello]
entienden lo que entiende todo el mundo, o sea, que “A la mayor capacidad se debe la mas
alta retribucion” [qu’a la plus grande capacité la plus grande rétribution est due], y que
“Los beneficios deben ser proporcionados a las obras y a las capacidades” [que les
appointements doivent étre proportionnées a l’oeuvre et a la capacité].'®!

Por relacion a las llamadas ‘capacidades’ individuales —que nos permiten
satisfacer las ‘necesidades’ a través de su ejercitacion o puesta en practica, y de cuyo
resultado surge una ‘obra util’—, Proudhon considera, por el contrario, que el vigor, el
genio, la diligencia (vigueur, génie, diligence) y las demas capacidades o habilidades
personales son, en un grado, obra de la naturaleza (fait de la nature), que sélo hasta
cierto punto dependen de la educacion del individuo, y que ante todo son una creacion
de la sociedad (le talent est une création de la société bien plus qu'un ‘don’ de la
nature); en consecuencia, para Proudhon la retribucion (le loyer) que la sociedad
concede a los individuos debe ser proporcionada (proportionné) no a lo que puedan
producir, sino a lo que produzcan: non a ce qu’ils peuvent, mais a ce qu’ils
produisent'®. Asi, la nueva consigna de Proudhon resulta ser la siguiente: “Dadme una
sociedad en la que cada especie de talento (chaque espéce de talent) esté en proporcion
numérica con las ‘necesidades’ (en rapport de nombre avec les besoins), y en la que no
se exija a cada productor mas de lo que su especialidad le permita producir (ce que sa
spécialité ’appelle a produire), y entonces, respetando escrupulosamente la jerarquia
de las funciones (la hiérarchie des fonctions), deduciré de ella la igualdad de las
fortunas (j'en déduirai 1’égalité des fortunes)”'®>. Pero, ;quién establece dicha
jerarquia, y en funcion de qué calculo, una vez que se ha aceptado que los talentos no
son naturales ni frutos de un ‘don’ sino un puro producto de la sociedad? Sin entrar a

160 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 126; 232: «Graco Babeuf pretendia que toda
superioridad fuese severamente reprimida [que toute supériorité fiit réprimée sévérement] y ain
perseguida como peligro social [fléau social]; para asegurar el edificio de su comuidad, rebajaba a todos
los ciudadanos a la altura del mas pequefio [il rabaissait tous les citoyens a la taille du plus petit]. |...]
Los babouvistes, inspirados por un horror exaltado [une horreur exaltée] contra la propiedad, mas que por
una creencia claramente formulada [une croyance nettement formulée], cayeron por la exageracion de sus
principios, mientras que les saints-simoniens, combinando la comunidad con la desigualdad [cumulant la
communauté et I’inégalité], han pasado como una mascarada.

161 PROUDHON, Qu 'est-ce que la propriété?, pp. 91; 120.

162 PROUDHON, Qu ’est-ce que la propriété?, pp. 123; 182.

163 PROUDHON, Qu ’est-ce que la propriété?, pp. 128-129.

Pensamiento

Revista

161



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

considerar que, por lo que toca a la llamada ‘diferencia sexual’ entre varones y mujeres,
Proudhon no duda ni un segundo en jerarquizar (como Rousseau, Locke, Kant, Fichte,
Hegel, Schopenhauer, etc.) a los talentos masculinos por encima de los talentos
femeninos:

Entre la femme y el homme puede existir amor, pasion, un vinculo de costumbre [amour,
passion, lien d’habitude], y todo lo que se quiera, pero no existe nunca una verdadera
‘sociedad’ [il n’y a pas véritablement société]. El varon y la mujer no van asociados [ne
vont pas de compagnie]. La diferencia entre los sexos crea una separacion entre ellos [la
différence des sexes éléve entre eux une séparation] de la misma naturaleza que la
diferencia de razas la crea entre los animales. Por lo tanto, lejos de aplaudir lo que hoy se
llama “la emancipacion de la mujer” [bien loin d’applaudir a ce qu'on appelle aujourd’hui
émancipation de la femme], preferiria, si llegara a ese extremo, inclinarme a confinar a las
mujeres [a mettre la femme en réclusion].'**

Todavia en un pdstumo del afio 1875 Proudhon sostuvo que entre el varon y la
mujer hay una equivalencia de atributos (équivalence de leurs attributs) pero no hay ni
égalité ni identité entre esos mismos atributos tenidos por equivalentes, dado que en
virtud de las diferentes constituciones de ambas naturalezas (constitutions de la nature)
existe una ‘diferencia radical’ (différence radicale) entre las funciones y los destinos
(fonctions et destinées) tanto sociales como domésticos del varon y de la mujer; en la
constitucion masculina hay por definicion mas movimiento, energia y actividad (plus de
mouvement, d’énergie, d’activité), mientras que en la constitucion femenina prima un
ejercicio mas dulce (plus doux) y una vida mas sedentaria (plus sédentaire). Proudhon
se refugia incluso en el precario ‘saber’ de la Frenologia para poder afirmar que los
instintos polémicos y guerreros (les instincts polémiques et guerriers), asi como los
instintos de mando (de commandement), de firmeza y de personalidad encuentran un
mayor desarrollo natural en el varon (plus grand développement chez I’homme) a la vez
que uno menor en la mujer, y que el varén porta orgdnicamente una mayor potencia
nerviosa y muscular (plus de puissance nerveuse et musculaire), que se traduce en una
mayor potencia intelectual por relacion a la mujer (plus de puissance intellectuelle). La
frenologia habria demostrado, ademas, que el cerebro de la mujer no esté constituido de
la misma manera que el cerebro del varon (la phrénologie dit que le cerveau de la
femme n’est pas constitué de la méme maniere que celui de [’homme), porque la masa
total del cerebro es mas pequefia en la mujer (la masse totale du cerveau est plus petite
chez la femme)'%.

Respecto (b) del socialismo o comunismo centralista marxeano: porque en Kritik
des Gothaer Programms (de 1875) Marx suscribia al citado lema por considerarlo como
una consigna valida para la sociabilidad estatal y centralizada del futuro:

En la fase superior de la sociedad comunista [kommunistischen Gesellschaft], cuando haya
desaparecido la subordinacion esclavizadora [die knechtende Unterordnung] de los
individuos a la ‘division del trabajo’ [Teilung der Arbeit], y con ella, la oposicion entre el

164 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, p. 221. Este parrafo, junto con otros del mismo tenor,
condujo a Jeanne-Marie Poinsard (Jenny de Héricourt) a escribirle una carta de queja a Proudhon, a la vez
que dedicarle en 1856 un articulo en La revue philosophique et religieuse titulado M. Proudhon et la
question des femmes (en donde transcribe la respuesta de Proudhon). En 1860 publica otro libro critico
contra la concepcion sexual de Proudhon (La Femme affranchie: réponse @ MM. Michelet, Proudhon, E.
de Girardin, Legouvé, Comte et autres novateurs modernes). Por su parte, Proudhon intenta responder a
sus objeciones (y a las de Mme. J.L.) en una obra publicada postumamente en 1875: La Pornocratie, ou
Les femmes dans les temps modernes.

165 PROUDHON, La Pornocratie, pp. 19; 24-25; 28-29.

Pensamiento

Revista

162



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

trabajo intelectual [geistiger] y el trabajo fisico [kdrperlicher]; cuando el trabajo no sea
solamente un ‘medio de subsistencia’ [Mittel zum Leben] sino la primera necesidad vital
[das erste Lebensbediirfnis]; cuando, junto con el desarrollo de los individuos en todos sus
aspectos, crezcan también las ‘fuerzas productivas’ y corran a chorro lleno los manantiales
de la riqueza colectiva, sdlo entonces podra sobrepasarse [iiberschritten] completamente el
estrecho horizonte del Derecho burgués, y la sociedad podra escribir en su estandarte: “jDe
cada cual, segin su capacidad; a cada cual, segin sus necesidades!” [Jeder nach seinen
Fiihigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen!].'%®

Como sabemos, Marx despreciaba tanto a Proudhon como a los socialistas
utopicos odiados por Proudhon; unos y otros se le aparecian como expresiones del
vulgdrsozialismus, del socialismo pequefio-burgués y utopista'®’. Sin embargo, ambos
enemigos tienen un amor en comun: Marx y Proudhon comparten su inclinacion por e/
método dialéctico como camino para toda cientificidad en antropologia, en politica, en
economia, y en sexualidad.

Sin embargo, y pese a ello, ambos comparten también una positividad que se
sostiene con independencia de toda concepcion e imagen dialéctica y contradictoria de
los fendmenos/procesos. A saber: (1) la idea de que el valor de las ‘capacidades’ y
‘talentos’ humanos es inconmensurable —;coémo pretender, pues, introducir entre las
capacidades y talentos una jerarquia y un supuesto intercambio juridico-contractual
entre las mismas, pagadero con una forma de equivalente general?—, y que, en rigor,
(2) el llamado talento personal o las llamadas capacidades personales no son nunca una
propiedad privada o personal de los individuos (algo pasible de ser apropiado en
términos de ‘tuyo’ o ‘mio’), sino que mas bien constituyen la expresion singular de un
General Intellect (intelligence universelle o allgemeiner Intellekt), objeto de una de
posesion colectiva, y para la alegria y el sobrepasamiento comin'®. Es en este sentido
que entonces podra decirse que sOlo bajo la sociabilidad de la potencia (anarquia
coronada) puede cumplirse el omnia amicorum sunt communia; y nunca bajo la
sociabilidad del poder (estatal-capitalista).

4. El deseo (cupiditas = conatus = essentia = potentia) excluye la falta, la negacion, la
carencia, la agresividad.

Ces trois propositions forment la méme merde sur le désir: une fois
que vous avez mis ‘le manque’ dans le désir, vous ne pourrez mesurer
les remplissements apparents du désir que avec ‘le plaisir’, et vous ne

166 MARX, Kritik des Gothaer Programms, MEW 19, p. 21.

167 MARX, Kritik des Gothaer Programms, MEW 19, p. 22: «El socialismo vulgar [vulgérsozialismus], y
por intermedio suyo, una parte de la democracia, ha aprendido de los economistas burgueses a considerar
y a tratar la ‘distribucion’ [Distribution] como algo independiente [unabhdngig] del ‘modo de
produccion’ [Produktionsweise], y, por lo tanto, a exponer el Sozialismus como una doctrina que gira
principalmente en torno a la Distribution».

168 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 136-137: «Determinar en dinero el ‘valor’ de un
talento [talent] cualquiera es imposible [est chose impossible], porque el talento y la moneda son
cantidades inconmensurables [sont des quantités incommensurables]. [...] El talento es una propriété
collective que no se ha pagado y de la que siempre se sera deudor. Y asi como la fabricacion de todo
‘instrumento de produccion’ es el resultado de un esfuerzo colectivo [une force collective], asi también el
talent y la science de un ser humano son producto de la inteligencia universal [produit de [’intelligence
universelle] y de una ciencia general, lentamente acumulada». Cf. MARX, Okonomisch-philosophische
Manuskripte (1844), MEW 40, pp. 541-542: «La formacion de los cinco sentidos es un trabajo de toda la
historia mundial» (die Bildung der 5 Sinne ist eine Arbeit der ganzen bisherigen Weltgeschichte). Sobre el
General Intellect en Marx (allgemeiner Intellekt o allgemeine gesellschaftliche Wissen), cf. Grundrisse
der Kritik der politischen Okonomie, MEW 42, p. 602.

Pensamiento

Revista

163



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

pourrez que le rapporter a une transcendance qui est celle de ‘la
Jjouissance impossible’ (renvoyant d la castration et au sujet clivé).'®

Hemos realizado hasta aqui un analisis en torno a la sociabilidad del poder y la
servidumbre —como pilar de la 1° forma de la sociabilidad (el estado de naturaleza) y
de la 2° forma (la ereccion del Estado/Imperium)—, asi como en torno a su diferencia
respecto de la sociabilidad de la potencia dcrata directa, colectiva y co-organizada,
como soporte de la 3° forma de la sociabilidad (la anarquia coronada). Pero esta
problematizacion s6lo puede sostenerse apoyandose sobre el nivel psico-sexo politico
del problema: si hay en Spinoza tres géneros de conocimiento y tres formas de la
sociabilidad, ha de haber también tres modos de la sexualidad. En otras palabras: los
problemas relativos a las relaciones de poder/potencia solo existen enganchados con los
respectivos problemas relativos al deseo y la sexualidad. En consecuencia, es necesario
abordar ahora cual es la concepcion que Spinoza tiene del deseo (cupiditas).

Ahora bien, el concepto de deseo (cupiditas) tal y como Spinoza lo trabaja en la
Etica ha producido y continfia produciendo atin hoy grandes malentendidos y falsos
problemas, asi como grandes anacronismos conceptuales (neo-arcaismos a la vez que
retro-futurismos), toda vez que se tiende a pasar por alto el hecho evidente de que, para
Spinoza, los conceptos de cupiditas y de conatus nunca son conceptos analogos ni
sinonimos del concepto de /ibido. La tradicion psicoanalitica y psiquidtrica, tanto como
las filosofias afines, han tomado de cabo a rabo el concepto psicoanalitico de deseo
como falta (y signado por el falo como significante dominante), identificando (y
reduciendo) inmediatamente a la cupiditas (deseo) con la libido (deseo sexual), y a la
libido con el conatus. Pero Spinoza, reacio como era a toda forma (religiosa o laica) de
pastoral y de profetismo no guarda ninguna relacion con este tipo de reduccionismos;
ello constituye, de hecho, la razon por la cual nunca deja de decirnos que la auto-
complacencia comun de los esclavos libertos, o sea, de la ‘gente comin’ (communis
vulgi) consiste en creer que se es “libre” en la medida en que se les permite que
obedezcan a las demandas urgentes de su propia libido: communis vulgi persuasio
videntur credere se eatenus ‘liberos’ esse, quatenus libidini parere licet'’",

Se sabe que la Efica de Spinoza parte de un postulado psico-politico base: solo
hay tres afectos primarios (primarium affectios), que son: la alegria (laetitia), la tristeza
(tristitia), y el deseo (cupiditas). Ahora bien, esta triada de afectos primarios es capaz de
combinarse en el ser humano de multiples maneras, a punto tal que a partir de ellos se
formaran o derivaran todos nuestros restantes afectos, puesto que para Spinoza todos los
‘afectos’ que somos capaces de experimentar se remiten al deseo, a la alegria, o a la
tristeza: omnes affectus ad cupiditatem, laetitiam, vel tristitiam referuntur'’'. Pero estos
tres afectos primarios, y las ideas que les corresponden en nuestra alma, pueden devenir
tanto activos como pasivos.:

Por ‘afectos’ [affectum] entiendo las ‘afecciones’ del cuerpo [corporis affectiones] por las
cuales aumenta o disminuye (es favorecida o coercida) la potencia de obrar [agendi
potentia] de ese mismo cuerpo, y entiendo, al mismo tiempo, las ideas de esas afecciones.
[De modo tal que] si podemos ser causa adecuada [adaequata causa] de alguna de estas

169 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe II: «Estas tres proposiciones conforman una sola y misma mierda
arrojada sobre el deseo: una vez que han puesto la ‘falta’ en el deseo s6lo podran medir sus realizaciones
aparentes en el ‘placer’, y s6lo podran relacionarlo con una trascendencia que es la del ‘goce imposible’
(que remite a la ‘castracion’ y al ‘sujeto escindido’)».

170 SPINOZA, Ethica, p. 179.

171 SPINOZA, Ethica, p. 98.

2 Pensamiento
Revista

164



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

afecciones [affectionum], entonces entiendo por ‘afecto’ una accion [per affectum actionem
intelligo]; en caso contrario, entiendo por ‘afecto’ una pasion [alias, passionem].!”

Sin embargo, es de notar que Spinoza carga desde el comienzo a sus conceptos
con un valor que difiere ampliamente respecto de ‘los valores’ dominantes, asi como
también los carga con un sentido que difiere ampliamente respecto del ‘sentido comun’
filosofico y teoldgico dominante, puesto que, segin ¢l mismo nos dice, los conceptos
han venido siendo mal utilizados, habida cuenta de que los ‘nombres’ de los afectos
(affectuum nomina) parecen haber sido inventados mas bien segun su uso vulgar (ex
eorum vulgari usu), es decir, segun su uso servil, que segin un cuidadoso entendimiento
(accurata cognitione)'’?. Eso es exactamente lo que ocurre con el concepto de deseo:
Spinoza nunca hecha mano al clasico concepto de /ibido para referirse al deseo (como
ordena la tradicién), sino que opta contrariamente por el concepto de cupiditas,
reservando el de ‘libido’ para referirse exclusivamente al afecto de excitacion sexual
(coeundi libido) que busca la union a partir de la mezcla de los cuerpos (el coito).

En este sentido, observamos que en la Etica de Spinoza el deseo (cupiditas) no se
deja reducir nunca a la mera excitacion sexual organica o genital (/ibido), o lo que es lo
mismo decir, que el deseo no es siempre y en todos los casos y circunstancias ‘deseo
sexual’ (orgastico-genital), sino que el deseo excede o sobrepasa lo sexual por todos
lados y a cada instante; aun cuando todo el mundo proceda a identificarlos, segin lo
ordenan inconscientemente el uso vulgar dominante y el modo servil de vivir dominante
(que vive su existencia segun el concepto de deseo mas bajo y chato, que es el que cabe
al primer género de conocimiento).

Asi, pues, en su definicion de los afectos Spinoza parece querer decirnos que
libido no se opone a cupiditas, sino que simplemente es una clase particular de la
cupiditas. Toda libido es cupiditas, pero no toda cupiditas es libido. De alli que, segiin
la definicion de Spinoza, por /ibido hay que entender solamente el deseo y el amor
(libido est cupiditas et amor) por la intima union de los cuerpos (in commiscendis
corporibus), independientemente de si dicha excitacion sexual o deseo de copular
(coeundi cupiditas) es moderado o inmoderado!4.

En otras palabras, el deseo (cupiditas) es un afecto (affectio), y, de hecho, es uno
de los tres afectos primarios, pero segin como sea tanto nuestra manera de componer
relaciones como nuestro modo de existencia singular, el deseo podra devenir (como
ocurre con todos los afectos humanos) o bien un afecto-pasion (afecto pasivo) o bien
afecto-accion (afecto activo), vale decir, o bien deseco-pasion (deseo pasivo) o bien
deseo-accion (deseo activo); o bien deseo que nos esclaviza y nos hace esclavizar a los
demas, o bien un deseo que tiende a la liberacion y a la autonomia reciprocas, que es
aquello que Spinoza llamara acquiescentia in se ipso.

El deseo (cupiditas) no es, entonces, esencialmente malo, negativo, angustiante y
doloroso —tal y como sostienen del siglo XVII al XIX autores como Descartes,
Hobbes, Locke, Leibniz, Kant, Hegel, Fichte, Novalis, Adam Smith, Bentham, Malthus,
Burke, Schopenhauer, entre tantos otros—, sino que es actualmente un afecto activo
cuando se suscita en nosotros siendo nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en
funcién de haber producido ideas adecuadas; en ese caso, se dira que obramos o
actuamos por deseo toda vez que sucede algo en nosotros o fuera de nosotros de lo cual
somos causa adecuada (cujus adaequata sumus causa). Por el contrario, el deseo es

172 SPINOZA, Ethica, p. 66.
173 SPINOZA, Ethica, p. 94.
174 SPINOZA, Ethica, p. 110.

2 Pensamiento
Revista

165



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

actualmente un afecto pasivo cuando se suscita en nosotros pero sin que seamos
nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en funcion de haber producido ideas
inadecuadas y equivocas; en este caso, se dira que padecemos por deseo toda vez que en
nosotros suceda algo, o se siga algo de nuestra naturaleza, de lo que no somos sino la
causa parcial (cujus nos non nisi partialis sumus causa)'’>. Porque, sin dudas,

el esfuerzo o potencia del alma al pensar [mentis conatus seu potentia in cogitando] es
igual, y simultaneo por naturaleza, al esfuerzo o potencia del cuerpo a obrar [corporis
conatu seu potentia in agendo]. [Pero] el alma estd sometida [esse obnoxiam] a tantas mas
pasiones [passionibus] cuantas mas ‘ideas inadecuadas’ tiene, y, por el contrario, obra
[agere] tantas mas cosas cuantas mdas ‘ideas adecuadas’ tiene; [razoén por la cual] las
acciones del alma [mentis actiones] se originan solo de las ideas adecuadas, y, en cambio,
las pasiones del alma [mentis passiones] dependen sélo de las ideas inadecuadas, [dado
que] el alma sdlo es pasiva porque tiene ideas inadecuadas [mens propterea tantum patitur
quia ideas habet inadaequatas].'®

Asi, pues, en virtud del paralelismo entre el cuerpo y el alma, resulta que desde la
perspectiva de las potencias ‘pensar’ y ‘desear’ son siempre una y la misma cosa!”’,
dado que la idea de todo aquello que aumenta o disminuye (auget vel minuit), vale
decir, que favorece o reprime (juvat vel coércet) la potencia de obrar de nuestro cuerpo
(corporis nostri agendi potentiam), a su vez, aumenta o disminuye, vale decir, favorece
o reprime la potencia de pensar de nuestra alma (mentis nostrae cogitandi potentiam).

Spinoza dice que

tanto la decision del alma, como el apetito y la determinacién del cuerpo, son cosas
simultaneas por naturaleza [simul esse natura], o, mejor dicho, son una y la misma cosa
[unam eandemque rem], a la que llamamos ‘decision’ [decretum] cuando la consideramos
bajo el atributo del pensamiento, y ‘determinacion’ [determinationem] cuando la
consideramos bajo el atributo de la extension.'”®

Pero al mismo tiempo resulta que desde la perspectiva de los modos de existencia
(o bien alegre y libre, o bien vil y servil) ‘pensar’ y ‘desear’ son diferentes, porque hay
una gran diferencia entre el ser humano que piensa y desea en funcion de ideas
adecuadas y el ser humano que piensa y desea en funcion de ideas inadecuadas, ya que
en el primer caso pensard y deseard invistiendo y envolviendo sus afectos o deseos-
pasion (de los cuales €1 solo es causa parcial), mientras que en el segundo caso pensard
y deseara invistiendo y envolviendo sus afectos o deseos-accion (de los cuales ¢l es
causa adecuada).

En consecuencia, ocurre que, para Spinoza, de los tres afectos fundamentales
(alegria, tristeza, deseo) solamente dos de ellos (la alegria y el deseo) pueden ser tanto
activos (afectos de accion) como pasivos (afectos de pasion), mientras que por su parte
la tristeza es siempre pasiva (no existen jamas tristezas activas) porque toda tristeza
implica necesariamente una disminucion en la potencia de obrar del alma:

175 SPINOZA, Ethica, p. 66.

176 SPINOZA, Ethica, pp. 81; 67; 70.

177 En la clase del 26/03/1973 de Sur L’Anti-(Edipe 1I Deleuze retoma esta concepcion spinozeana del
deseo (y por tanto, anti-psicoana litica), cuando afirma que pensar y desear son una y la misma cosa
(penser et désirer c’est la méme chose), es decir, que el deseo es pensamiento (le désir soit la pensée),
que es posicion de deseo en el pensamiento (position du désir dans la pensée), dado que el deseo siempre
es constitutivo de su propio campo de inmanencia (constitutif de son propre champ d’immanence) y es
constitutivo de las multiplicidades que lo pueblan (constitutif des multiplicités qui le peuplent).

178 SPINOZA, Ethica, pp. 72; 69.

Pensamiento

Revista

166



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Todos los afectos se remiten al deseo, la alegria o la tristeza; [pero como] por ‘tristeza’
entendemos lo que disminuye o reprime la potencia de pensar del alma, [esto es] su
potencia de obrar, de esta suerte, ningun afecto de tristeza puede referirse al alma en la
medida en que ésta obra [nulli tristitiae affectus ad mentem referri possunt quatenus
agit].'”?

Y por su parte, el deseo es activo (y nos afecta de alegria) cuando somos nosotros
la causa adecuada de dichos afectos y cuando producimos ideas adecuadas de afectos, y
cuando investimos la fotalidad del cuerpo/alma del otro o de los otros (su salud integra),
y no solamente a alguna de sus partes. Ahora bien, Spinoza considera que los ‘deseos’
(cupiditates) seran buenos o malos deseos segun broten o se originen a partir de
‘afectos’ (affectibus) que sean buenos o malos. Sin embargo, al mismo tiempo nos dice
que, en rigor, todos los deseos seran ‘deseos ciegos’ (caecae cupiditates) toda vez que
se engendren en nosotros a partir de afectos que son pasiones (ex affectibus qui
passiones sunt)'®. En otras palabras: el deseo (cupiditas) se define siempre por los
afectos (affectus) que envuelve y que lo hacen brotar, ya sean afectos-pasion (pasivos) o
afectos-accion (activos). Si los afectos que llenan y hacen brotar a nuestros deseos son
afectos pasivos, entonces esos deseos seran siempre ‘deseos ciegos’, y no podran
motorizar sino signos oscuros, equivocos, e ideas inadecuadas (y la ignorancia creciente
de si mismo y de los demas). Y todavia mas: para Spinoza seran ciegos todos los deseos
(pasivos) que se refieran o invistan solamente a una o a varias partes del cuerpo, pero
no a todas, es decir, aquellos que no tienen en cuenta nuestra salud integra (integrae
nostrae valetudinis)'®'. Y si Anna Wheeler y William Thompson tenian razén en 1825,
entonces la observacion, la ciencia y la experiencia cotidiana nos ensefia que la
sensualidad masculina tiende a estar constituida y a ser ejercida, incluso dentro del
matrimonio conyugal, como pura sensualidad ciega: blind male sensuality'®?; donde la
fragmentacion del cuerpo y la pérdida de la salud integra son la regla, la ley y la norma
para todas nuestras composiciones de relaciones.

Sin embargo, no todo esta perdido, ya que todo deseo ciego puede devenir deseo
clarividente si nuestros afectos-pasion lograran transformarse en afectos activos: un
afecto que es una pasion deja de ser pasion tan pronto como nos formamos de ¢l una
idea clara y distinta (affectus qui passio est desinit esse passio, simulatque eius claram
et distinctam formamus ideam), porque no hay afeccion alguna del cuerpo (corporis
affectio) de la que no podamos formarnos, con nuestra alma, un concepto claro y
distinto (cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum)'®3.

No se trata entonces, para la Etica, de aplastar o de reprimir nuestros deseos y
nuestros afectos —que es, como vimos, el procedimiento tipico de la sociabilidad del
poder y de toda su Moral (como sistema del juicio trascendente) y de su Justicia (como
forma-Tribunal)—, sino que se trata de aprender a apartar y conjurar, en funcion de
una experiencia razonada y probada en comun (arte para componer y descomponer
relaciones), a todos aquellos afectos y deseos que son ciegos y pasivos (incluso de
nuestras alegrias pasivas)'®. Asimismo, se trata también de aprender a seleccionar
(individual y colectivamente) todos aquellos afectos y deseos que son activos, porque «a

179 SPINOZA, Ethica, p. 99.

180 SPINOZA, Ethica, p. 144.

181 SPINOZA, Ethica, p. 146.

182 WHEELER/THOMPSON, Appeal of One Half the Human Race, p. 41.

183 SPINOZA, Ethica, p. 162.

184 SPINOZA, Ethica, p. 144: «La alegria es mala en la medida en que impide que el ser humano sea apto
para obrar» (Laetitia eatenus mala est quatenus impedit quominus homo ad agendum sit aptus).

2 Pensamiento
Revista

167



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

todas las acciones a que somos determinados por un afecto que es una pasion, podemos
ser determinados, sin él, por la razon» (ad omnes actiones ad quas ex affectu qui passio
est determinamur, possumus absque eo a ratione determinari)'®.

Asi, esta suerte de clarividencia teorico-practica (ética y a la vez politica) en
funcion de la cual nuestros afectos logran ser determinados por nuestra razon
experimental (individual y comun) es una clarividencia que no excluye sino que incluye
al ‘deseo’ (cupiditas), puesto que el deseo que nace de la razon nunca puede tener
exceso (cupiditas quae ex ratione oritur excessum habere nequit)'®®, como si ocurre con
aquellos deseos que nacen de los afectos-pasion. Solo los deseos-pasion tienden a/
exceso, precisamente porque son deseos ciegos: y en su extravio pueden tender o
divagar al infinito y hasta el delirio (asi como el Falo y el Capital se lanzan hacia la
Luna, Marte, al infinito y mas alla)'®’.

No se trata entonces de apelar a la razén (ni a la imagen de la razéon como
Tribunal superior) para desacreditar, culpabilizar o reprimir los afectos y los deseos, o,
por el contrario, para incitarlos, sino que se trata, antes bien, de apelar a la razén
(sustrayéndose de la forma-Tribunal y de la trivial analogia entre las ‘facultades
naturales’ y los tres poderes del Estado) para aprender a envolver solamente, y en la
medida de nuestra potencia (que nunca se pre-existe a si misma sino que solo existe en
acto, tal y como es aqui y ahora), a aquellos afectos y deseos que sean activos, que sean
deseos oriundos de la razon activa (de ideas adecuadas y univocas). Pero no de una
razon teorematica (la linea justa, la idea justa, la imagen justa, el programa justo) sino
de una razén problematica y problematizante: la razén como una instancia de
elucidacion y de experimentacion comun. En este sentido, el lema psico-politico tedrico
y practico de la ética spinozeana consiste en no ridiculizar, no lamentar, no detestar (no
enjuiciar) las acciones de los seres humanos, sino comprenderlas, problematizarlas,
elucidarlas: humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere.
Vale decir, no caerles encima con un sistema del juicio trascendente (culpabilizacion,
remordimiento, castigo), sino problematizarlas y tratar de comprenderlas desde la
perspectiva de las potencias y de las composiciones/descomposiciones de potencias
emplazadas por los modos de existencia'®, con vistas a la tarea de sobrepasar lo
demasiado humano (andromorfico) en el ser humano, y evitando caer en la posicion
enunciativa y reactiva (empresa de tristeza) tipica de todos aquellos tedlogos, filosofos,
cientificos, moralistas, reformistas, filantropos, sacerdotes, profetas, tiranos,
gobernantes, jueces, policias, y, en fin, todos esos intitulados “mejoradores de la
humanidad” (die verbesserer der menschheit)'®® que pretenden ridiculizar, sermonear y
enjuiciar al ser humano achacandole todos sus males y sus vicios (innatos o adquiridos),
para asi poder aplastarlo y culpabilizarlo mejor, y, a partir de entonces, proceder a
mostrarle el camino justo, arduo, doloroso y sacrificial de su propia salvacion por la via
trascendente (a través de la tristeza, el resentimiento y la mala conciencia). Spinoza
critica esta actitud reiteradas veces; por ejemplo en el Tractatus Politicus, cuando dice
que

185 SPINOZA, Ethica, p. 144.

186 SPINOZA, Ethica, p. 146.

187 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Edipe, pp. 41-42; 307: «Tender siempre hacia lo mas lejano, hasta el
punto en que el Capitalismo se enviaria a la Luna con todos sus flujos: y en verdad, todavia no hemos
visto nada, [pues] se tiene la impresion de que los flujos de capital se enviarian de buen grado a la Luna
[les flux de capitaux s’enverraient volontiers dans la lune] si el Estado capitalista no estuviese alli para
devolverlos de nuevo a la Tierra [si [’Etat capitaliste n’était la pour les ramener sur terre)».

188 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 52

18 NIETZSCHE, Gétzen-Déimmerung, pp. 98-102.

2 Pensamiento
Revista

168



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

los filosofos conciben los afectos [affectus], con los cuales los seres humanos lidiamos,
como si fueran ‘vicios’ [vitia] en los que el ser humano cae por su propia culpa [sua culpa];
por eso los filosofos suelen burlarse o lamentarse [ridere, flere] de los seres humanos, o
incluso criticarlos [carpere], o, cuando quieren darse aires de ‘santos’, se ponen a
detestarlos [detestari].'*°

Ahora bien, este deseo (cupiditas) que brota de la razon experimental y
problematica (deseo activo que es acorde con el tercer género de conocimiento) no es un
deseo de tipo meramente especulativo o abstracto, no es un deseo sublime ni tampoco
un deseo del l6gos (propio de una vida puramente cogitativa, tedrica, contemplativa o
judicativa), sino que es el deseo que se engendra en nosotros en la medida en que
obramos (quae in nobis ingeneratur quatenus agimus) en concordancia con nuestra
esencia singular, o lo que es lo mismo, en concordancia con esa diferencia o ese grado
intenso de potencia singular que somos'®!, esa singularidad productiva que somos y
hacemos. Asi, es evidente que para Spinoza este deseo de la razon no puede surgir sino
de la alegria-accion o de la alegria activa:

el ‘deseo’ que nace de la razon solo puede brotar de un afecto de alegria que no es ‘pasion’
[cupiditas quae ex ratione oritur ex solo laetitiae affectu quae passio non est], esto es, solo
puede brotar de una alegria que no puede tener exceso [ex laetitia quae excessum habere
nequit].'”?

Vemos entonces que los afectos de deseo, al igual que los afectos de alegria (no
asi los afectos de tristeza) seran afectos activos toda vez que el alma entienda, apetezca
y obre en funcion de ideas adecuadas y de nociones comunes; y cuando ello ocurre, el
alma tiende a pasar a una mayor perfeccion, lo cual la afecta de alegria y aumenta su
potencia de afirmarse o de perseverar en el ser. El deseo (cupiditas) activo y libre
(acrata) es aquél deseo que es capaz de completar la potencia con la potencia, y de
enriquecer (siendo enriquecido por) aquello con lo que entra en relacion de composicion
(agenciamiento).

Pero es aqui donde el problema se complejiza, porque Spinoza nos dice que el
alma humana es tan intrincada, que bien puede arregldrselas para conseguir perseverar
en el ser incluso haciéndose ideas inadecuadas y equivocas de las cosas, y planteandose
falsos problemas; y ello es asi porque el esfuerzo del alma por permanecer en su ser
subsiste siempre, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas inadecuadas y
equivocas. En otras palabras: el esfuerzo del alma por perseverar en su ser no es otra
cosa que la esencia misma del alma, y para Spinoza decir ‘esencia’ del alma es lo
mismo que decir ‘potencia’ del alma, ya que en €l esencia equivale a potencia.

El alma siempre se las arregla para perseverar, tanto bajo un modo de existencia
basado en la servidumbre como bajo un modo de existencia basado en la liberacion. En
el primer caso persevera por medio de la tristeza y de pseudo-alegrias bajas, serviles y
compensatorias (es la perseverancia del siervo y del esclavo liberto); en el segundo caso
persevera por medio de la alegria (es la perseverancia del ser humano libre). La vida
siempre se abre camino y siempre se afirma: pero puede ser una forma baja y vil de
afirmarse en la existencia, o puede ser por el contrario una forma superior y noble de
afirmarse en la existencia.

190 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 51.
191 SPINOZA, Ethica, p. 146.
192 SPINOZA, Ethica, p. 147.

Pensamiento

Revista

169



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Nuestra hipotesis aqui es triple: que el modo de existencia basado en la liberacion
solo es posible componiendo un tercer género o forma de la sociabilidad (anarquia
coronada o democracia directa) concordante con un tercer género o forma de la sexo-
afectividad (sexualidad de la univocidad o sexo no-humano), y concordante con un
tercer género de la subjetivacion (las singularidades productivas, multiplicidades,
aecceidades, lineas de fuga, maquinas de guerra nomadas an-orgdnicas pero
consistentes, grupos-sujeto, agenciamientos colectivos rizomaticos y transversalizables,
etc.).

Resulta claro entonces que en la ecuacion ético-sexual de Spinoza deseo no se
equivale con /ibido, es decir, que el deseo (la cupiditas) no puede reducirse ni agotarse
nunca a la mera excitacion sexual suscitada por el coito o la idea del coito entre los
cuerpos (la /ibido), dado que la libido s6lo atafie al deseo en tanto que es un afecto-
pasion (afecto pasivo), que siempre esta atravesado por signos equivocos e ideas
confusas (como ocurre con todos los signos de la sexualidad humana). La /ibido no
tiene relacion con el deseo en tanto que afecto activo. Cabe entonces formularse la
siguiente pregunta: si el deseo (cupiditas) no se reduce a la excitacion sexual (/ibido),
tal y como nos lo han hecho creer los filésofos, médicos y juristas modernos (del siglo
XVII al XIX), y segin nos lo hacen continuar creyendo los psicologos, psicoanalistas y
psiquiatras (y anti-psis) contemporaneos, /cual es entonces la relacion entre el deseo
(cupiditas) y la perseverancia en el ser (conatus)?

La respuesta puede ser extraida de la Proposicién LVIII de la Parte III de la Etica.
Alli Spinoza nos dice que, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas
inadecuadas y equivocas, en ambos casos siempre se manifiesta en ella un esfuerzo por
permanecer en el ser, y, en este sentido, ese ‘esfuerzo’ (conatus) no es sino el deseo
(cupiditas) que se refiere a nosotros en cuanto entendemos, o sea, en cuanto obramos
(ad nos refertur quatenus intelligimus sive quatenus agimus)'??. De un lado, el deseo
(cupiditas) no puede reducirse a la libido; del otro lado, hay una clara correlacion entre
cupiditas, conatus, essentia y potentia. Veamoslo.

Spinoza sostiene en la Proposicion LVI de la Parte III que el deseo es la esencia o
la naturaleza misma de cada cual (cupiditas est ipsa uniuscuiusque essentia seu natura),
en cuanto se concibe a esa esencia como determinada a obrar algo (determinata ad
aliquid agendum) en virtud de una constitucion cualquiera dada!®%; y mas adelante, en el
apartado sobre las ‘definiciones de los afectos’ (affectuum definitiones) afiade que el
deseo es la esencia misma del ser humano (cupiditas est ipsa hominis essentia) en
cuanto es concebida como determinada a hacer algo (ad aliquid agendum) en virtud de
una afeccion (affectione) cualquiera que se da en ella'®>.

En consecuencia, el deseo (cupiditas) es definido como la esencia (essentia)
misma del ser humano; de alli que, acto seguido, Spinoza defina al esfuerzo de
perseverancia en el ser (conatus) como constituyendo también la esencia actual
(actualem essentia) del ser humano; con lo que entonces cupiditas = essentia =
conatus:

El ‘esfuerzo’ [conatus] con el que cada cosa se esfuerza por perseverar en su ser [in suo
esse perseverare conatur] no es nada distinto de la ‘esencia actual’ misma de la cosa [ipsius
rei actualem essentiam].'*®

193 SPINOZA, Ethica, p- 99.
194 SPINOZA, Ethica, p- 97.
195 SPINOZA, Ethica, p- 100.
196 SPINOZA, Ethica, p. 71.

Pensamiento

Revista

170



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento
Pero todavia méas: también hay que concluir que potentia = conatus = essentia:

Las cosas no ‘pueden’ [possunt] mas que aquello que se sigue necesariamente a partir de su
determinada naturaleza; por lo tanto, la ‘potencia’ [pofentia] de una cosa cualquiera, es
decir, el ‘esfuerzo’ [conatus] por el que (ya sola, ya junto con otras) una cosa obra o intenta
obrar algo [agit vel agere conator], no es nada distinto de la ‘esencia’ [essentia] dada, o
sea, actual, de la cosa misma.'®’

El conatus de cualquiera, es decir, su esfuerzo por perseverar en su propio ser
(conatum in suo esse perseverandi), equivale a la potentia de ese cualquiera, y se trata
siempre de una potencia de perseverancia, es decir, de una potencia de afirmacion en el
ser que, o bien puede aumentar, o bien puede disminuir (segin esté sujeta a pasiones o
afectos de alegria o de tristeza, a ideas adecuadas o inadecuadas).

Ahora bien, a este conatus de perseverar (de afirmarse) Spinoza lo denomina
‘apetito’ (appetitus) y ‘deseo’ (cupiditas) siempre que se refiera tanto al a/ma como al
cuerpo'®®, siendo la diferencia entre ambos que el deseo (cupiditas) es el apetito
(appetitus) con conciencia de si mismo (cupiditatem esse appetitum cum ejusdem
conscientia)'®. Por otro lado, al conatus que se refiere solamente al alma (y no al
cuerpo) Spinoza lo denomina ‘voluntad’ (voluntas)*®, siendo este concepto de voluntad
totalmente ajeno a lo que la tradicion llama ‘libre albedrio’, dado que

en el alma no hay ninguna voluntad absoluta o libre [in mente nulla est absoluta sive libera
voluntas], sino que el alma es determinada a querer esto o aquello en virtud de una causa, la
cual es a su vez determinada por otra causa, y ésta a su ver por otra, y asf al infinito.2’!

Sin dudas que en la perspectiva de la Etica como ontologia radical (4crata) y
como sistema inmanente de pruebas el ser humano es capaz de devenir libre —o sea, de
auto-determinarse (por relacion a su propio modo de existencia singular) y de auto-
emanciparse (por relacion a su existencia junto con otros)—; pero ciertamente no por el
hecho de poseer un supuesto libre albedrio (liberum arbitrium):

Se considera libre [/ibera] a aquella cosa que existe en virtud de la sola necesidad de su
naturaleza y es determinada por si sola a obrar [a se sola ad agendum determinatur];
mientras que se llama necesaria [necessaria], o mas bien, coaccionada [coacta], a aquella
cosa que es determinada por otra cosa a existir y operar de cierta y determinada manera.?’?

Sobre este punto podemos encontrar una completa concordancia entre Spinoza y
William Godwin, que todavia en el afio 1793 continuaba postulando unos principios
filosoficos y politicos divergentes, en orden a poder desmarcarse y sustrarse de la
nocion de libre albedrio. Negar el concepto de libre albedrio conduce a Godwin a
aceptar la ‘doctrina de la necesidad’ (doctrine of necessity), segun la cual todas las
acciones que existen son esencialmente necesarias (all actions are necessary). Pero
desde el punto de vista politico, la suscripcion a la doctrina de la necesidad tiene dos
implicancias para Godwin: en primer lugar, negar el poder del ‘compromiso’ o de la
‘promesa’ como fundamento de la obligacion politica de obediencia al Estado, puesto
que, ;como podriamos prometer algo a alguien si desconocemos la totalidad de los

197 SPINOZA, Ethica, p. 71.
198 SPINOZA, Ethica, p. 98.
199 SPINOZA, Ethica, p. 100.
200 SPINOZA, Ethica, p. 71.
201 SPINOZA, Ethica, p. 59.
202 SPINOZA, Ethica, p. 1.

Pensamiento

Revista

171



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

efectos que sucederan a una causa? Soélo alguien que pudiese comprender y abarcar con
su conocimiento la totalidad de los efectos y de las consecuencias que se seguiran
necesariamente a partir de determinada causa seria capaz de hacer promesas y de firmar
‘contratos’ fundados en el deber de cumplir con los compromisos y las promesas ya
dadas y so6lo porque han sido dadas; pero nadie tiene esa habilidad. En segundo lugar, la
negacion del libre albedrio conduce a Godwin (al igual que a Spinoza) a rechazar
completamente tanto el concepto de ‘castigo’ punitivo (como medio para disciplinar y
corregir al ser humano y de apartarlo de sus errores, crimenes, vicios), como asi
también el concepto de ‘recompensa’ meritoria (como medio para reconocer y premiar
al ser humano por su buena conducta). De hecho, Godwin considera que es la doctrina
del libre albedrio la que engendra en el interior del ser humano los afectos terrorificos
de culpa, resentimiento, mala conciencia y odio, y que desde el momento en que el ser
humano se encuentra absorbido y movido por tales afectos tristes se pone a reclamar y a
demandar al Estado el castigo punitivo para el vicioso, el inmoral, el malvado, el
criminal, el hereje, el sedicioso, etc. Asimismo, considera que es cosa corriente que
aquellos seres humanos que estan influidos por la idea de ‘libre albedrio’ sientan
resentimiento, indignacion y enojo (resentment, indignation and anger) contra aquellos
otros que han caido en el vicio y el mal, con lo que no resulta extrafio que se hallen
siempre dispuestos a proferir expresiones del mas intemperante odio (the most
intemperate abhorrence), asi como a suscribir a todos los conceptos que actualmente
prevalecen acerca del castigo (the prevailing conceptions on punishment). Por contra, la
doctrina de la necesidad produce, segun Godwin, un temperamento tranquilo y sereno
(tranquil and placid temper), donde no hay lugar para ideas tales como culpa, crimen,
expiacion y recompensa (guilt, crime, desert and accountableness)**>.

El modo de existencia humano que mas envenena, contagia y desparrama por la
sociedad todos los afectos tristes y negativos de culpabilidad, odio, envidia, celos,
resentimiento y tristeza, y que asimismo no deja de exigir permanentemente de parte del
poder de Estado (sea el que sea) cada vez mas practicas punitivas de correccion,
disciplinamiento, castigo y criminalizacion..., ése es el modo de existencia humano que
cree en la ficcion del libre albedrio, y que, en consecuencia, cree también en la ficcion
de los contratos y de la obligacion reciproca a través de promesas ya dadas; a tal punto,
que llega a creerse la idea de que incluso el origen del Estado (como sumo poder) radica
en un ‘contrato’. Un modo de existencia semejante se hallara eternamente sumido en la
esperanza de los premios y de las recompenzas (por su buen uso del libre albedrio) a la
vez que se hallara eternamente resumido en el miedo y el temor a la sancion y al castigo
punitivo (por su mal uso del libre albedrio).

Pero Spinoza, que desprecia como Godwin todo razonamiento y todo modo de
existencia semejante, nos decia que Unicamente a los esclavos (y no a los seres libres) se
les dan premios o recompensas por su buena conducta: Servis, non liberis, virtutis
praemia decernuntur’®*. Como llevamos de facto una servil vida de esclavos —dado
que, como animales domados, deseamos que se nos reconozca y premie con una galleta
si nos portamos bien pero tememos el castigo del ahorque y del palo si nos portamos
mal—, nos tranquilizamos con la creencia de que al menos somos ‘esencialmente
libres’, vale decir, libres de jure (a causa de nuestra alma con libre albedrio). En
consecuencia, es gracias a la doctrina del libre albedrio (sistema del juicio trascendente)
que no cesamos de escindir y de separar a nuestras potencias (del pensar y del obrar)

203 GODWIN, Enquiry concerning Political Justice, T.1, pp. 158; 170-173.
204 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 132.

2 Pensamiento
Revista

172



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

respecto de lo que ellas mismas pueden, deseando por ejemplo no haber hecho lo que se
hizo (remordimiento de conciencia), culpabilizandose, arrepintiéndose y humillandose
por no haber sabido actuar por deber (mala conciencia y auto-tormento), creyendo
posible que uno podria no haber hecho aquello que hizo (o haciéndoselo creer a los
demas), como si la esencia precediese a la potencia, y como si la potencia no existiese
siempre mas que en acto, y siempre tan completa como puede en accion y en pasion en
funcion de los afectos que envuelve (afectos que precisamente se apoderan de las
potencias actuales de conciencia y de la accion).

Y esta escision y separacion de nuestras fuerzas respecto de lo que ellas pueden
constituye precisamente la empresa comun del tirano, el esclavo, el profeta, el
sacerdote, el juez y el legislador: separar a una fuerza respecto de lo que ella puede
suscitando por doquier la ignorancia ilustrada (aurea mediocritas); ignorancia ilustrada
cuya expresion escrita es el compendio de todos los Codigos civiles, penales,
contravencionales, comerciales, procesales, constitucionales, y en fin, la ereccion del
Tribunal y de su sistema penitenciario. El Estado mismo y todo su sistema del Derecho
(la razon juridica de Estado) esta hecho para esto: para que sigamos escindiendo y
separando ad infinitum a nuestras potencias respecto de lo que ellas pueden (en accion y
en pasion), sirviéndonos para ello de la ficcion anestesiante del libre albedrio.

Es por todas estas razones que —divergiendo tanto respecto de la tradicion
filosofica y metafisica como respecto de la tradicion psicoanalitica— Spinoza nunca
jamas definira al deseo humano (cupiditas) como siendo esencialmente libre (a priori 'y
de jure), ni consecuentemente, tampoco lo definird como estando en perpetua y
angustiante situacion de falta, carencia, dolor, privacion o negacion, sino que lo concibe
en un sentido eminentemente positivo y afirmativo. De alli las diferencias psico-politicas
entre las teorias emanacionistas (neo-platonismo y teologias negativas) y la teoria
inmanentista de Spinoza:

La immanence se opone a toda eminencia de la causa, a toda teologia negativa, a todo
método de analogia, a toda concepcién jerarquica del mundo [a toute conception
hiérarchique du monde]. [...] La émanation sirve pues de principio a un universo
jerarquizado [un univers hiérarchisé]; la ‘diferencia’ entre los seres en general se concibe
alli como diferencia jerarquica [la différence des étres en général y est congue comme
différence hiérarchique]. [En cambio], la inmanencia en estado puro exige el principio de
una ‘igualdad’ del ser o la postulacion de un Ser-igual [la position d’un Etre-égal]: no
solamente el ser es igual en si, sino que el ser aparece igualmente presente en todos los
seres. Los seres no son definidos por su ‘rango’ en una jerarquia [les étres ne sont pas
définis par leur rang dans une hiérarchie], no estin mas o menos distanciados de lo Uno,
sino que cada uno depende directamente de dios, participando en igualdad del ser
[participant a I’égalité de I’étre], recibiendo inmediatamente todo lo que puede recibir de él
segun la aptitud de su esencia [apres [’aptitude de son essence], independientemente de
toda proximidad y de toda lejania.?%

Hasta aqui, todo nuestro analisis y problematizaciéon nos conduce a la siguiente
elucidacion: que para Spinoza el deseo (que es a la vez conatus, potentia y essentia)
siempre esta completo, lleno, vale decir, siempre es tan perfecto como puede serlo
segin sus grados de potencias actuales o su esencia actual. Y esta positividad
constitutiva del deseo implica, segun creo, uno de los aportes mas profundos y
fundamentales de Spinoza para toda ‘teoria del deseo’, y, especialmente, para una teoria
del deseo dcrata y divergente respecto de la teoria que ha construido la tradicion
psicoanalitica y psiquidtrica establecida y dominante por derecha e izquierda (a la que

205 DELEUZE, Spinoza et le probléme de [’expression, p. 157.

2 Pensamiento
Revista

173



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Foucault llama science cruelle du désir)*°°. No hay dudas de que, en pleno siglo XVII,
Spinoza maquind la filosofia mds anti-jerdrquica que jamas se haya hecho (la
philosophie la plus anti-hiérarchique qu’on n’ait jamais faite); y tampoco caben dudas
de que el mundo spinozeano, en el que todos los seres son directamente iguales (tous les
étres sont égaux) —porque en ¢l nadie es ni vale mas que nadie, dado que todos los
seres o existencias son fan perfectas como pueden en accidon y en pasion segun su grado
de potencia actual—, es el mundo mas anti-jerarquico que jamds haya producido la
filosofia occidental (le monde le plus anti-hiérarchique qu’ait jamais produit la
philosophie). Este mundo acratico spinozeano constituye una especie de anarquia (c ‘est
une espéce d’anarchie) porque postula una anarquia anti-jerarquica de los entes en el
ser (il y a une anarchie des étants dans |'Etre)*"’.

En otras palabras: no es la posiciéon que un ser humano cualquiera ocupa, por
ejemplo, en la escala vertical y jerarquica de la sociedad estatal (segin cual sea su sexo-
género, clase, profesion, ingresos, raza, capacidades, habilidades, etc.), o que ocupa
incluso en la escala vertical y jerarquica de! salario y la ganancia aquello que hace que
pueda decirse de €l que es o bien un ser /ibre o bien un esclavo, o bien un ser potente o
bien un un impotente. La diferencia entre los entes existe y es, sin duda, cuantitativa y
cualitativa a la vez (la différence entre les étants est quantitative et qualitative a la fois),
porque hay una diferencia cuantitativa de las potencias y simultineamente una
diferencia cualitativa de los modos de existencia. Pero esta doble diferencia no es nunca
una diferencia ‘jerarquica’ (elle n’est pas hiérarchique), dado que en el mundo
spinozeano las distinciones o diferencias no se daran nunca por razones de jerarquia (ce
n’est pas pour des raisons de hiérarchie) sino por razones de potencia y de efectuacion
de potencia (pour des raisons de puissance et d’effectuation de puissance)*°®.

Y bien, este caracter anti-jerarquico a la vez que afirmativo o positivo del conatus
se encuentra ya en la definiciéon misma del conatus, segiin la Proposicion VI de la Parte
IIl: «toda cosa se esfuerza, en cuanto esta a su alcance, por perseverar en su ser»
(unaqumque res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur)**®. Pero perseverar
significa afirmarse en el ser, lo cual excluye la negacion o la privacion; la negacién o
privacion vienen siempre del exterior, y, como en Bergson, constituyen algo secundario
en cualquier proceso:

Ninguna cosa puede ser destruida si no es por una cosa exterior [nulla res, nisi a causa
externa, potest destrui]. [...] Ninguna cosa tiene en si misma [in se] algo por lo que pueda
ser destruida, o sea, ninguna cosa tiene en si algo que le prive de su existencia [quod ejus
existentiam tollat], sino que, por el contrario, toda cosa se opone a todo cuanto pueda
suprimir su existencia.?!°

206 FOUCAULT, Dits et Ecrits II, pp. 818-819.

207 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980.

208 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980. Cabe recordar que esta era la doble
critica que Blyenbergh, que nunca detiene su maquina de enjuiciamiento moral y su tribunal inquisitorio
(sistema del juicio) contra Spinoza, le echaba en cara en sus cartas: (1) que Spinoza reduce el mundo al
puro caos (acusacion de ateismo); (2) que Spinoza coloca en igualdad de posicion al virtuoso y al vicioso,
al bien y al mal (acusacion de inmoralismo).

209 SPINOZA, Ethica, p. 70.

210 SPINOZA, Ethica, pp. 70-71. Cf. BERGSON, Les deux sources, pp. 316-317: «La humanidad ama el
‘drama’ [[’humanité aime le drame]: de buena gana recoge en el conjunto de una historia (mas o menos
larga) los rasgos que le imprimen la forma de una “lucha” entre dos partidos politicos, o dos sociedades, o
dos principios en lucha; cada uno de ellos, alternativamente, habria conseguido la victoria. Pero la lucha
opositora no es mas que el aspecto superficial de un progreso [la lutte n’est ici que [’aspect superficiel
d’un progres]».

Pensamiento

Revista

174



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

La idea de falta, privacion o carencia, tan cara a nuestra concepcion (y vivencia)
putrida del deseo, es completamente ajena a la Efica de Spinoza como sistema de
pruebas. Ante todo: Privatio nihil est. Es en razon de esta concepcion positiva del
deseo/conato que no puede decirse, por ejemplo, que la ‘tristeza’ consista en la
privacion de una perfeccion mayor (privacion de una alegria):

No podemos decir que la tristeza consista en la privacion [in privatione] de una perfeccion
mayor, ya que la privacién no es nada [nam privatio nihil est].*'!

Y por la misma razén, tampoco podemos decir, por ejemplo (y volveré sobre esto
mas adelante) que el varon que efectiia composiciones prostituyentes de su deseo (quien
construye amores bajamente sensuales o destructivos) carezca de un ‘gran amor’, o que
le falte encontrar al ‘verdadero amor’ o arribar al verdadero estado sentimental de
‘enamoramiento’; lo cual no significa en lo mas minimo que vayamos a equiparar o a
difuminar las diferencias entre el deseo prostituyente y el deseo no-prostituyente. Las
diferencias entre ambos tipos de deseo/conato apareceran, pero consideradas desde otra
perspectiva no trascendente sino inmanente, y sin apelar al sistema del juicio (codigo
moral + cddigo juridico). Por eso siempre encontraremos esta misma concepcion
spinozeana (anti-psicoanalitica) del deseo en El Anti-Edipo de Deleuze y Guattari:

El inconsciente del esquizo-analisis ignora las personas, los conjuntos y las leyes; ignora
las imagenes, las estructuras y los simbolos. Es huérfano, al igual que anarquista y ateo [i/
est orphelin, comme il est anarchiste et athée]. [...] El inconsciente ignora la castracion, del
mismo modo que ignora a Edipo, a los padres, a los dioses, a la ley, a la falta [il ignore les
parents, les dieux, la loi, le manque].*"?

Nunca hay carencia, nunca hay falta, nunca hay privacion o ausencia, nunca hay
ahuecamiento posible de la potencia (deseo/esencia/conato); porque el deseo o cupiditas
es tan completo, lleno y perfecto como puede segun la composicion de relaciones (o
agenciamiento) actualmente efectuadas y vividas.

Antes bien, Spinoza nos dice que somos nosotros mismos quienes inyectamos la
negacion y la falta en todas las cosas, movidos como estamos por: (a) la equivocidad y
la oscuridad propia de los signos lingiiisticos y de los signos sexuales (demasiado atados
a nuestros afectos pasivos particulares y cambiantes); (b) la equivocidad y la oscuridad
propia de los signos sociales (signos de orden/obediencia signados por la esperanza y el
temor, por alegrias pasivas y por tristezas directas); y finalmente (c¢) por pensar
analogica, dialéctica y comparativamente. Y desde entonces, nos ponemos a escribir, a
ensefiar, a predicar, o a sentenciar, por ejemplo, que el ser humano o que el deseo
humano son “imperfectos” porque “carecen” de una perfeccion mayor, ya sea que se
expida el asunto adjudicandole la causa de dicha imperfeccion y carencia o bien al
vicio, al pecado, a la caida (que habrian fragmentado nuestra esencia divina eterna); o
bien al aburguesamiento (que aliena y pone “en contradiccién” a nuestra conciencia
proletaria); o bien incluso a una supuesta Spaltung, que escindiria nuestra energia
libidinal en dos corrientes disyuntas (la corriente de sensualidad o Sinnlichkeit y la
corriente de ternura o Zdirtlichkeit), poniéndonos en la situacion “contradictoria” de
calentarnos y excitarnos Ginicamente con quienes no podemos amar, tanto como de amar

211 SPINOZA, Ethica, p. 101. La misma idea se encuentra en la Carta XXXII de Spinoza a Blyenbergh:
«Privationem non esse quid positivum, eamque respectu nostri, non vero Dei intellectus ita nominari»
(Epistolae, p. 224).

212 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-GEdipe, pp. 71-72; 371.

2 Pensamiento
Revista

175



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Unicamente a aquellos con quienes no podemos calentarnos?!3. En sintesis, al introducir
la falta o la carencia introducimos simultaneamente la culpabilidad y la mala conciencia
al interior de la potencia o del deseo/esencia/conato, pero también la agresividad y la
violencia (operacion correlativa a la introduccion de un supuesto libre albedrio al
interior de la potencia de nuestra alma). Spinoza nos dice que es precisamente asi como
introducimos todas las potencias de lo negativo:

Nosotros mismos les atribuimos [a los cuerpos] algo que implica una negacion [iisdem
aliquid tribuimus quod negationem involvit] (tal como ‘término’, ‘limite’, ‘impotencia’,
etc.), y, en esa medida, los llamamos ‘imperfectos’ porque no afectan nuestra alma del
mismo modo que aquellos a los que llamamos ‘perfectos’, pero no porque les falte algo que
sea ‘suyo’ [non quod ipsis aliquid quod suum sit deficiat], ni tampoco porque la naturaleza
haya incurrido en alguna ‘culpa’ [vel quod natura peccaverit].*'*

Alli donde nosotros encontramos una privatio, un deficit, un peccatum en las
cosas, es porque nosotros lo hemos colocado arbitrariamente como atributo o propiedad
de la misma. Por eso para Spinoza ni la percepcion ni la imaginacion son una carencia
de razonm, ni la falsedad es una carencia de verdad, ni la tristeza es una carencia de
alegria, ni la sensualidad baja es una carencia de un verdadero amor, ni la impotencia
es una carencia de poder, ni la llamada ‘ceguera’ es una carencia de vision, ni el
suicidio es una carencia de conatus o de perseverancia afirmativa en el ser (o, peor, un
deseo de ‘perseverancia en el no-ser’), ni, por la misma razon, tampoco existe ninguna
carencia de ser (que es aquello que algunos llaman el ‘vacio’ o la ‘nada’), puesto que de
la nada y de la falta nunca puede surgir algo: Vacuum in natura non detur®'>.

5. Si el deseo (Cupiditas) no es ni libido ni falta, ;es posible otra ética sexual?

El ‘deseo’ es deseo de lo que no hay [le désir est désir de ce qu’il n’a pas];
esto comienza con Platon y se contintia con Lacan. [Y] de Descartes a Lacan
este repugnante pensamiento del ‘cogito’ [répugnante pensée du cogito] no
implica meramente un pensamiento metafisico: toda la historia del deseo
occidental consiste en establecer el dualismo del sujeto y en religar el deseo a
un “mas alla” [relier le désir a un au-dela), ya se trate del mas alla de la falta,
del placer, o del goce [du manque, du plaisir ou de la jouissance] (Deleuze,
afio 1973).216

213 En 1924 Freud lo expresa en los siguientes términos, que marcardn en adelante la Ley tanto para la
derecha como para la izquierda psicoanalitica: «Cuando aman no desean, y cuando desean no pueden
amar [wo sie lieben, begehren sie nicht, und wo sie begehren, kénnen sie nicht lieben]; buscan objetos a
los que no necesitan amar, a fin de mantener alejada su sensualidad de los objetos amadosy» (Beitrdge zur
Psychologie des Liebeslebens, p. 19). Hacia 1928 Maryse Choisy utilizaba este mismo argumento en Un
mois chez les filles, conocido a partir de la década del ‘60 bajo el nombre de Psychoanalysis of the
Prostitute: «No acostarse con la mujer a quien se ama, o rehusar el amor a la mujer con quien uno se
acuesta [not to sleep with the woman one loves, or to refuse to love the girl one sleeps with]» (p. 59). En
1932 Reich sostiene exactamente lo mismo: «El adolescente burgués ha dividido [gespalten] su
sexualidad en ternura y sensualidad [Zdirtlichkeit und Sinnlichkeit], porque la moral dualista de su medio
le impide realizar el acto sexual con las jovenes de su ambiente. Para ¢l hay dos clases de chicas
[Mddchen]: unas para el cuerpo y las otras para el “alma”. El “adora” a una chica de su propia clase a
quien no impondra jamas la humillacion de una relacion sexual; y satisface las necesidades de su cuerpo
con chicas del proletariado: sean prostitutas, domésticas o empleadas de oficina [Prostituierten,
Hausgehilfinnen, oder Biiroangestellten]. Cuando ama, no debe tener relaciones sexuales, y cuando tiene
relaciones sexuales, no puede amar [wo er liebt, darf er nicht geschleditlich verkehren, und wo er
Geschlechtsverkehr hat, kann er nicht lieben)» (Der sexuelle Kampf der Jugend, pp. 78-79).

214 SPINOZA, Ethica, p. 113.

215 SPINOZA, Ethica, p. 11.

216 DELEUZE, Sur L’Anti-(Edipe I1. Clase del 26/03/1973.

Pensamiento

Revista

176



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Esta concepcion spinozeana divergente, vale decir, positiva y afirmativa del deseo
(que desconoce la falta, la carencia, la negacion, la contradiccion y la privacion) ha sido
sin embargo sepultada bajo el peso de otras filosofias, antropologias, medicinas y
psicologias triunfantes y finalmente dominantes, y de sus respectivos sistemas morales,
Juridicos y politicos que reproducen tanto el sistema del juicio trascendente, o juicio de
Dios, como la forma-Tribunal que le corresponde. De alli que en nuestras sociedades
patriarcales estatales y capitalistas (desde el monarquico siglo XVII hasta nuestro auto-
intitulado “democratico” siglo XXI) nunca se nos habla ni se nos hablara jamas, ya sea
que se trate de politica, de moral, de psicologia, o de sexualidad, de otra cosa que del
sistema de la Moral/Eticidad (System der Moralitdit/Sittlichkeit), sistema del Derecho
(Rechtssystem) y del sistema de la legalidad (System der Legalitit). Y de alli también el
hecho de que aquello que denominamos filosofia politica y ciencia politica no hayan
venido construyéndose (ni ensefidandose) mas que como ciencia real o ciencia de Estado:
Staatswissenschaft, Staatslehre, science de I'Etat, science du gouvernement, Civil
Philosophy, political science, science of government, natural jurisprudence.

Del siglo XVII al XXI seguimos encontrando en la Historia de la Filosofia una
miriada de autores (pertenecientes a ideologias partidocraticas de lo mas diversas) cuyo
solo deseo es el de hallar la clave o la ratio de la ciencia del poder; clave o ratio que,
una vez encontrada (y todos los filésofos creen haberla encontrado), sera la unica capaz
de permitirnos realizar de la manera mas eficaz y eficiente la esencia misma del entero
sistema del juicio trascendente (juicio de Dios, del Estado, del Mercado, del Falo), y por
lo tanto, de realizar el ejercicio de poder del Soberano, del Juez (Richter o judex), y del
Tribunal (Gerichtshof o forum)?'’, que dirigen, administran, vigilan y castigan
forzandonos (anti-produciéndonos o extorsionandonos) a una confesion, pero apelando
tanto al dolor como al estimulo, el placer, las fiestas®'3.

Cabe entonces la sospecha de que los filosofos y los sex6logos modernos del siglo
XVII al XIX (y mas aca) no inventaron nada verdaderamente divergente, nada que no
hubiesen dicho ya Platon, o, en el siglo IV d.C., el padre capadocio Gregorio
Nacianceno, obispo de Constantinopla y defensor de la doctrina de la Santa Trinidad,
cuando afirmaba que «dirigir al ser humano, ese animal tan variado y cambiante, es el
arte de las artes [tekhne tekhnon], la ciencia de las ciencias [episteme epistemon]»?'°.
Sospecha que nos conduciria a plantear que, de Platon a Lacan, nos encontramos

217 KANT, Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, p. 28. Razén por la cual, «aquel que puede
sustraerse arbitrariamente a las acusaciones de su conciencia [die Anklage seines Gewiflens] es un rebelde
[ein Rebelle], tal y como lo es quien puede sustraerse a las acusaciones de su Juez» (KANT, Vorlesungen
tiber Moralphilosophie, p. 353).

218 Foucault nos dice que la funcion social (de poder) del Juez/Tribunal no siempre tiene necesidad de
recurrir a la coaccion o la represion, puesto que para llegar a ser ‘sujeto de verdad’ (pour devenir sujet de
verité), sujeto confesional o sujeto de la enunciacion, no hace falta emplazar una coaccién especifica (il
n’y a pas besoin d’une contrainte spécifique), toda vez que la fuerza de la coercion de la ‘verdad’ se
extrae de lo verdadero mismo (la force de coercition de la vérité, elle est dans le vrai lui-meme); se extrae
de régimenes de verdad articulados con regimenes juridico-politicos (régimes de verité articulés sur des
régimes juridico-politiques), pero también con el régimen de la enfermedad (régime de la maladie), de la
locura (régime de la folie), o de la sexualidad (régime de la sexualité) (cf. Du gouvernement des vivants,
pp- 93; 99). De alli que, en la misma linea de Foucault, Deleuze y Guattari sostienen que fue Kant quien
finalmente hizo del filosofo un Juez (c’est Kant qui fait enfin du philosophe un Juge), al mismo tiempo
que hizo que la razén instaure un Tribunal (en meme temps que la raison forme un tribunal) (cf. Qu’est-ce
que la philosophie?, p. 70).

219 Foucault cita la frase: To onti gar aute moi phainetai tekhne tis einai tekhnon kai episteme epistemon,
to polytropotaton ton zoon kai poikilotaton (cf. Les aveux de la chair, p. 116).

Pensamiento

177



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

siempre con la Iglesia: de Platon a Lacan, on se retrouve a I’Eglise®®; ya sea en el
plano de la politica como en el plano del deseo, de la afectividad y de la sexualidad.
Toda vez que el poder pastoral tiene, por derecha y por izquierda, un alcance
gubernamental de caracter ecuménico, global, planetario (en el nivel de la Gran Politica)
a la vez que opera simultdneamente atravesandolo todo con una linea transversal e
inconsciente, incardinando, mordiendo e invistiendo nuestros cuerpos psico-sexados (en
el nivel de la micro-politica de la vida cotidiana).

Hegel y el idealismo aleman (Kant, Fichte, Schelling) comparten en comun con el
empirismo liberal de Locke el mismo punto de partida para toda produccion de
subjetivacion posible; a saber: que es el sistema del derecho y de la legalidad estatal el
que constituye la condicion de toda auto-conciencia pura (der System der Legalitit es
ist Bedingung des reinen Selbstbewufitseins)?*!, vale decir, la condicion de toda ‘yoidad’
(Ichheit o Subjektivitdt); con lo que o bien nuestro ‘yo’ deviene un yo estatal, o bien no
es nada (deviene idiotez, imbecilidad, locura, enfermedad mental, salvajismo, etc.)??2.
Hegel concuerda con todos y todos concuerdan con ¢l cuando afirma que la esencia del
Derecho y del Deber (das Wesen des Rechts und der Pflicht) y la esencia del Sujeto que
tiene razon y voluntad (das Wesen des denkenden und wollenden Subjekts) constituyen
una y la misma cosa (schlechthin eins sind)***. Analogamente, el proyecto de Fichte
también consistio en deducir el concepto de Derecho (der Begriff des Rechts) como
condicion de toda auto-conciencia (als Bedingung des Selbstbewuftseins)?**.
Justamente, son ellos los que nos dicen, como hemos antes, que los poderes del Estado
estan organizados antropomorficamente, vale decir, erigiendo la misma piramide o

220 DELEUZE, Lettres et Autres Textes, p. 209.

21 HEGEL, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, p. 362.

222 En 1651 Hobbes ya consideraba como agentes sociales de tltimo orden a los llamados imbéciles y
locos (fools and madmen) (Leviathan, p. 150). Locke dice en 1690 que los locos y los idiotas nunca
estaran libres del gobierno de sus padres: lunatics and idiots are never set free from the government of
their parents (Second Treatise of Government, p. 220). En 1764 Kant escribe su infamado optisculo sobre
la locura titulado Ensayo sobre las enfermedades de la cabeza, en el cual define al estado de la razon
trastornada (Zustand der verkehrten Vernunft) como estado de locura/chifladura (Narrheit), previo a
haber definido a las ‘enfermedades’ (Krankheiten), o ‘defectos de la cabeza’ (Gebrechen des Kopfes) en
dos categorias: enfermedades de incapacidad (Ohnmacht) y enfermedades de trastorno (Verkehrtheit); las
primeras, dice Kant, se subsumen bajo la denominacion genérica de ‘imbecilidad’ (der allgemeinen
Benennung der Blodsinnigkeit), 1as segundas bajo el nombre de perturbacion mental (gestorten Gemiiths),
y éstas, a su vez, se sub-dividen en tres categorias: demencia (Verriickung), delirio (Vahnsinn) y
alienacion (Wahnwitze) (Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes, pp. 72; 74). En 1792 Wilhelm von
Humboldt menciona a los locos o completamente idiotas (Verriickte oder ginzlich Blodsinnige) (Ideen zu
einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen, p. 162). En 1793 Godwin dice que
el encierro o la soledad podra ser adecuada para una guarderia de locos o idiotas (solitude may be a
nursery for madmen and idiots), pero no para miembros ttiles y productivos de la sociedad (not for useful
members of society) (Enquiry concerning Political Justice, T.2, p. 165). Todavia en 1820-1821 Hegel
reitera la tematica de exclusion de los idiotas y los locos (der Blodsinnigen und Verriickten) (Grundlinien
der Philosophie des Rechts, p. 158). Ninguno dira, como Nietzsche: Ich impfe euch mit dem Wahnsinn
(Yo os inyecto la locura) (Nachgelassene Fragmente, KSA10, §4[77], p. 136).

223 HEGEL, Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, pp. 361-362. En la misma
linea, Locke ya habia afirmado en 1690 que la ‘identidad’ de toda persona (personal identity) se identifica
con el ‘si mismo’ auto-conciente (self), o ‘mismidad’ (sameness), y que es un término forense (a forensic
term) porque Unicamente se aplica a los agentes inteligentes que son capaces de reconocer la Ley
(belongs only to intelligent agents, capable of a law), y que, en consecuencia, es sobre esta identidad
personal (sameness o Ichheit) que estan fundados el Derecho y la Justicia (recompensas y castigos) (cf.
An Essay Concerning Human Understanding I, pp. 448-449; 466-467; y 11, p. 438).

224 FICHTE, Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschafislehre, p. 15.

Pensamiento

Revista

178



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

triedro (sistema imperial o despotico) vertical y jerarquico que existe al interior de las
facultades naturales del sujeto.

Y asi como la fabricacion de la ciencia del poder no adquiri6 entre nosotros otra
forma que la de una doctrinaria ciencia de Estado (Staatswissenschaft o Staatslehre), asi
también nuestro pretendido saber sobre el deseo humano no ha adquirido otra forma que
la de una ciencia del inconsciente, pero reducida y agotada en una doctrinaria ciencia
sexual (Sexualwissenschaft o scientia sexualis), que aplasta al deseo (cupiditas) bajo el
peso de la libido-falta y de la libidinizacion del sexo (postulando que el deseo es
eminentemente deseo sexual)**; droga o veneno legal tedrico y practico (critico y
clinico) que re-inyecta la trascendencia en el inconsciente mismo, y que, reduciendo el
deseo (cupiditas) a la libido, no hace mas que componerlo (e invitarnos a componerlo)
en una situacion de perpetua negatividad, falta, carencia, castracion, dolor, angustia,
edipismo, imperio del falo, ansia, inquietud, agitacion, agresividad, violencia,
psicopateo, etc. De alli la manera spinozeana en la que Deleuze se plantea el problema,
que me gustaria citar in extenso.

Desde que algo ‘falta’, hay forzosamente un Juez que va a evaluar a la falta [un Juge qui va
évaluer] y a la relacion de lo que falta con la falta misma [le rapport de ce qui manque avec
le manque lui-méme], es decir con la ‘necesidad’ [avec le besoin]. [A partir de aqui] surge
una diferencia practica muy grande [une trés grande différence pratique], porque desde el
momento en que los problemas se plantean en términos de necesidades [en termes de
besoin], lo que en ultima instancia se invoca es una autoridad que se supone como ‘Juez’
[une instance supposée étre juge] tanto de la naturaleza de esas necesidades [la nature de
ces besoins], como de su reparticion [de leur répartition], y de la medida de su satisfaccion
[et de la mesure de leur satisfaction]. [...] En consecuencia, se establece todo un sistema de
organizacion del poder [un systeme d’organisation de pouvoir] dentro del cual el ‘sujeto de
la necesidad’ sera desposeido [le sujet du besoin va étre dessaisi|; y esta es razon por la
cual también los sistemas de poder socialistas [les systémes socialistes] han hablado
demasiado en términos de ‘necesidades’ mas que en términos de ‘deseos’ [en termes de
besoin et non pas en termes de désir]. [...] Por el contrario, hablar en términos de ‘deseos’
remite a decir que la instancia del deseo es el unico ‘juez’ de los deseos que ella porta
[l’instance de désir est seule juge des désirs dont elle est porteuse], ya sea un individuo, ya
sea un grupo. [...] Si el ‘deseo’ es un proceso [si le désir est un processus], es evidente
entonces que solo el grupo (o el individuo) que lo porta es juez de su propio deseo. Pero la
sociedad siempre produce la represion del deseo [la société fasse la répression du désir], en
nombre de que “La gente tiene necesidades y nosotros nos encargamos de satisfacerlas” [au
nom de: “les gens ont des besoins, et nous, nous nous chargeons de les satisfaire”]. La
represion del deseo nunca se hace en nombre de que hay deseos [au nom de il y a des
désirs], y de que hay que tenerlos en cuenta, sino que se hace apelando al “jSean
razonables!” [soyez raisonnables], y siempre en nombre de la ‘necesidad’ [au nom du
besoin] 2%

Toda una metafisica del verdugo (Metaphysik des Henkers)*?’ disfrazada de
ciencia del Derecho??®, de ciencia de Estado y de ciencia del Sexo, donde el verdugo se

225 FOUCAULT, La sexualité, suivi de Le Discours sur la sexualité, p. 21: «La cultura europea moderna
es sin duda la tinica que construyd una ciencia de la sexualidad [science de la sexualité], es decir, que
hizo de la relacion homme/femme un ‘objeto’ no sélo de la literatura, de la epopeya, de la mitologia, de la
religién, sino del saber discursivo [de savoir discursif]; saber que a veces recibié formas institucionales
precisas (M. Hirschfeld y el Institut fiir Sexualwissenschaft), y que ocupa cada vez mas lugar en el
dominio de las ciencias humanasy.

226 DELEUZE, Sur L’Anti-(Edipe I1. Clase del 28/05/1973.

221 NIETZSCHE, Gétzen-Dimmerung, p. 96.

228 En un prefacio de 1977 para el libro Les Juges Kakis Foucault decia, siguiendo una linea spinozeana:
«La fuerza tranquila del Estado [la force calme de [’Etat], como sabemos, envuelve su propia violence:

Pensamiento

Revista

179



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

hace pasar por Juez y Fiscal en orden a poder dictar una sentencia y erigir un Tribunal
(ereccion de trascendencia) que, bien mirado, no hace mas que enlazar en un patibulo
comun (anti-produccion) a todas nuestras potencias actuales para la sociabilidad y para
la afectividad y la sexualidad; cito esta vez un poco in textenso a Foucault:

El Psiquiatra se convierte efectivamente en un Juez [le psychiatre devient effectivement un
juge]; hace efectivamente un acta de instruccion, y no en el nivel de la ‘responsabilidad
juridica’ de los individuos, sino de su culpabilidad real. Y a la inversa, el Juez, por su
parte, va a desdoblarse frente al médico. [...] Podra darse el lujo, la elegancia o la excusa,
como lo prefieran, de imponer a un individuo una serie de medidas correctivas, de medidas
de readaptacion, de medidas de reinsercion. El bajo oficio de castigar se convierte asi en el
hermoso oficio de curar [Le vilain métier de punir se trouve ainsi retourné dans le beau
métier de guérir]. La pericia psiquiatrica, entre otras cosas, sirve a esa inversion.??’

El asilo que suefa Pinel, y que en parte ha conseguido realizar en Bicétre, y sobre todo en
la Salpétriére, es un micro-cosmos judicial [un microcosme judiciaire]. Para ser eficaz, esta
justicia debe tener un aspecto temible: todo el equipaje imaginario del juez y del verdugo
[tout ’équipement imaginaire du juge et du bourreau] debe ser presentado al espiritu del
alienado para que comprenda bien en qué mundo judicial se halla colocado. [...] Toda la
psiquiatria del siglo XIX converge realmente en Freud, el primero que haya aceptado en
serio la realidad de la pareja médico-enfermo, [...] el primero en haber sacado
rigurosamente las consecuencias de esa realidad. Freud ha puesto en claro todas las otras
estructuras del asilo: ha hecho desaparecer el silencio y la consideracion, [pero] ha
explotado [il a exploité], en cambio, la estructura que envuelve al personaje del ‘médico’;
ha amplificado [amplifié] sus virtudes de ‘taumaturgo’, preparando a sus poderes totales un
estatuto casi divino [un statut quasi divin]. [...] El se ha convertido en la consideracién
absoluta, en el silencio puro y siempre retenido, en el Juez que castiga y recompensa [le
Juge qui punit et récompense], por medio de un juicio que no condesciende siquiera a
manifestarse por el lenguaje.?*°

En completa y radical divergencia con el pensamiento moderno (que también es el
pensamiento contemporaneo), la linea de fuga spinozeana nos ofrece un mundo anti-
jerdarquico al nivel de la ‘univocidad del ser’ en el que no hacen falta ni jueces, ni
tribunales, ni la obediencia por la esperanza de los premios o el temor de los castigos; y
sabemos cuanto desprecia Spinoza la idea o imagen antropomorfica de dios como aquel
Juez supremo y trascendente que enjuicia, castiga y condena al Infierno del castigo
eterno?®!. El castigo y la punicion, de hecho, sélo se convierten en “actos de justicia” y

sus ‘Leyes’ envuelven sus propio ilegalismo [ses Lois, l’illégalisme]; sus ‘reglas’ envuelven su propia
arbitrariedad [ses régles, [’arbitraire]. Todo un enjambre [grouillement] de abusos, excesos e
irregularidades forman no una “desviacion” inevitable [l’inévitable déviation], sino la vida esencial y
permanente del “Estado de derecho” [la vie essentielle et permanente de I’Etat de droif]. El caracter
malvado del Fiscal, o la indigestion del Juez, la somnolencia de los ‘jurados’, no son “obstaculos” a la
universalidad de la Ley, sino que aseguran su ejercicio regulado [ils en assurent l’exercice réglé]. Y
estos juegos, con todos sus componentes de incertidumbres, peligros, amenazas y trampas, organizan
[organisent] no un ‘terror’, sino un nivel medio y actual de ‘miedos’, lo que se podria llamar un “Estado
de miedo” [un ‘Etat de peur’], que constituye el reverso [I’envers] que experimentan los individuos del
“Estado de derecho™» (Dits et Ecrits III, p. 139). Es la pregunta spinozeana: ;Qué seria del Estado sin los
afectos de miedo y esperanza, sin un deseo atascado en la biisqueda del placer y el rechazo al displacer?.
229 FOUCAULT, Les anormaux, pp. 14; 18.

20 FOUCAULT, Histoire de la folie a | 'dge classique, pp. 519; 529.

231 Para la critica de Spinoza contra la idea de dios como Rey, Juez o Legislador de la moral (rex, judex,
legislator), cf. Epistolae, pp. 224; 246. Por lo demas, todo sistema de juicio reenvia a la moral de la
culpabilidad, la mala conciencia, y el resentimiento; cf. Deleuze, Les Vitesses de la Pensée: «Tienen
necesidad de que la gente sea responsable para que se sientan culpables [que les gens soient responsables
pour qu’ils se sentent coupables], y tienen necesidad de que se sientan culpables para poder efectuar tanto

Pensamiento

Revista

180



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

en “actos de verdad” en la sociedad estatal (o patriarcado estatal, régimen del falo
coronado y de la falta vuelta ley). Es por eso que el Juez es siempre un verdugo
sublimado: der Richter ist ein sublimirter Henker?3?. Pero también los fildsofos,
devenidos profesores, funcionarios, eruditos, se convierten en verdugos alegres:
«Verurtheilt dazu, Henker zu sein, ihr Gelehrten!» (jCondenados a ser Verdugos,
vosotros los eruditos!)?33; especialmente, el filosofo ha devenido verdugo del deseo.
Veamos algunos ejemplos de ello: en su tratado sobre Las pasiones del alma (del
afio 1649) Descartes consideraba necesario distinguir entre ‘amor’ (amour) y ‘deseo’
(désir); distincion que en Spinoza no existe pero que llevdo a Descartes a definir al
‘amor’ como une emotion de [’ame relacionada con una voluntad presente, a la vez que
definia a le desir como une passion que se rapporte a [’avenir, o, en rigor, como une
agitation de [’ame®*; con lo que, en consecuencia, para Descartes no se desea
solamente la presencia del bien ausente, sino también la conservacion del presente?>.
En la misma linea, Hobbes afirmaba en 1651 que desire and love are the same thing,
con la diferencia que por ‘desire’ siempre significamos the absence of the object,
mientras que por ‘love’ significamos the presence of the object**S. El deseo y el amor se
constituyen en un teatro dramatico de ausencias que anhelan presencias, teatro de
temerosos y esperanzados, teatro de modos de existencia esclavos. Se dibuja toda una
concepcion del ‘deseo’ como agitacion o violencia del alma suscitada y motivada
siempre por una falta o privacion de aquello a lo que se tiende: “Soélo se desea lo que
falta” es el estribillo universal de todo sistema de juicio trascendente que reduce la
cupiditas a la libido y a la falta (negatividad, dolor y tristeza)?*’. Pero también re-
encontramos esta concepcion dramatica en Locke y en Leibniz. En sus Nuevos Ensayos
sobre el entendimiento humano (de 1704) Leibniz definia al ‘deseo’ (Verlangen) como
aquella sensacion (Empfindung) de inquietud y malestar (Unbehagen) que se produce en
nosotros a causa de la carencia (Mangels) de aquello que si estuviese presente podria
ocasionarnos un ‘placer’ (Lusf)>*8, siguiendo con ello completamente la misma
conceptualizacion de Locke, que en 1690 ya habia afirmado que no es el bien positivo
mayor (the greatest positive good) sino el malestar presente mayor (the greatest present
uneasiness), es decir, el ‘deseo’ (is that we call desire), quien determina a nuestra
voluntad a obrar: the most important and urgent uneasiness we feel is that which
ordinarily determines the will. Para ambos (y todos concuerdan al unisono con ellos) el
deseo se equivale con la vivencia de un ‘malestar’ doloroso y displacentero (this
uneasiness we may call, as it is, desire), porque es un malestar de la mente a causa de
un bien ausente, vale decir, de una falta’*®. De alli también que la mayor felicidad
consiste en tener aquellas cosas que producen el mayor placer (which produce the

su juicio de condenacién como su castigo [pour pouvoir opérer et son jugement de condamnation et sa
punition]».

232 NIETZSCHE, KSA 9, §11[100], p. 477: «Historia de la crueldad [Grausamkeit], del fingimiento
[Verstellung], de las ganas de matar [Mordlust]: 1o Gltimo, cuando se destruyen los pareceres personales
[Meinungen], se condenan las obras, las personas, los pueblos, el pasado. El Juez es un verdugo
sublimado [der Richter ist ein sublimirter Henker]». KSA 10, §5[1, 203], p. 210

233 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 203], p. 210.

234 DESCARTES, Les Passions de [’ame, pp. 121-122.

235 DESCARTES, Les Passions de [’ame, pp. 127-128.

236 HOBBES, Leviathan, p. 40.

27 LACAN, El seminario de Jacques Lacan. Libro 11. Los cuatro conceptos fundamentales del
psicoanalisis, p. 213: «La sexualidad se instaura en el campo del sujeto por la via de la faltay.

238 LEIBNIZ, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand, p. 140.

29 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 339-340.

Pensamiento

Revista

181



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

greatest pleasure), y en la ausencia de aquellas que causan alguna molestia o algin
dolor (the absence of those which cause any disturbance, any pain)**°.

La triangulacion en la que se mete (atasca) al deseo resulta harto evidente: deseo
< placer « falta. El deseo tiende (y s6lo puede tender) su mano Unicamente sobre
aquello que le falta: objetos de necesidad, placer, satisfaccion, felicidad y bienestar.
Pero hete aqui que, para colmo, segiin Locke no gozamos (por regla general) sino de un
solo placer a la vez (we enjoy but one pleasure at once); situacion pobre y menesterosa
que debe ser atribuida a la débil y estrecha constitucion de nuestra mente: the weak and
narrow constitution of our minds**'. Es gracias a la falta como se consigue entrampar a
nuestro deseo humano en el /oop triangular infinito de lo ‘demasiado humano’ (la
servidumbre); loop o iteracion que, en rigor, no comienza con el deseo (deseo <« placer
< falta), sino que, bien mirado, comienza con la falta, la carencia, la privacioén (inica
cosa capaz de acicatear negativamente al deseo): falta «= deseo < placer < falta (ad
infinitum).

Esta presupuesta ligazon o soldadura del deseo con la falta y la inquietud (siempre
segun la regla del placer) era, como vimos, la que hacia que tanto para Locke como para
Leibniz el ‘deseo’ constituya la instancia que determina (que mueve) a la ‘voluntad’ a
obrar. Se nos explica que nuestra voluntad es determinada por nuestro deseo a obrar (a
realizar una accion); pero para que nuestro deseo se torne capaz de determinarnos a una
accion voluntaria ha sido necesario, primero, que se realice una maligna y venenosa
operacion sobre el deseo de todo el mundo. A saber: ha sido necesario falsificar al deseo
con la falta (convirtiéndola en el mofor del proceso de deseo) y con el placer
(convirtiéndolo en la finalidad del proceso de deseo), vale decir, ha sido necesario
faltificar al deseo. Y desde entonces, sin dudas que siempre serd nuestro deseo quien
seguird determinando a nuestra voluntad a realizar acciones: pero seran reacciones
(reactividades). La economia deseante de la falta y del placer tornan reactiva a nuestra
voluntad porque tornan negativo y ahuecado (hambriento y carente) a nuestro deseo.

Desde el punto de vista de estos filosofos la ‘voluntad’ (potencia que tiene nuestra
mente para dirigir las facultades operativas hacia el movimiento o hacia el reposo)
deriva y depende del ‘deseo’, y por lo tanto, deriva y depende del malestar y de la falta
causadas siempre por un estado de no-posesion de un objeto ausente de placer y goce
(estado de no-posesion que implica consecuentemente un estado de no-satisfaccion).
Trampa filosofica para cazar seres humanos en orden a poder hacer de ellos esclavos e
impotentes: reducir los deseos (inconscientes) a la necesidad y al interés (conscientes).

También Burke surca en 1757 la misma linea cuando afirmaba que el origen de la
passion of love hay que buscarlo in the pleasure, que siempre estd mezclado con la
lascivia (lust); razon por la cual para Burke los seres humanos siempre estamos al borde
de mezclar el amor con el malestar (with uneasiness), toda vez que excitamos en nuestra
mente la idea de un objeto ausente o irretrievably lost; esto ocurre para Burke con todas
las cosas que provienen del pleasure?*?; asimismo, Burke definia al desire or lust como
una energy of the mind que nos hace anhelar y tender hacia the possession of certain
objects; energia que por cierto es el nucleo que engendra nuestras violent and
tempestuous passions>®.

Por lo que toca a Schopenhauer y a Hegel, se trata de dos enemigos que acaban
coincidiendo en sus presupuestos, puesto que con sus concepciones morales

240 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 340; 351.

241 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 304; 333; 355; 358.

242 BURKE, 4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 51.
243 BURKE, 4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 91.

2 Pensamiento
Revista

182



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

trascendentes tampoco hicieron del deseo algo positivo, afirmativo, pleno, siempre tan
completo y tan perfecto como puede en acto. En 1820 Schopenhauer afirmaba que la
base de toda volicion (alles Wollens) eran la ‘menesterosidad’ (Bediirftigkeit), la
‘carencia’ (Mangel) y la ‘afliccion’ (Schmerz), y que todo eso constituye la condicion
previa para cualquier goce (die vorhergehende Bedingung des Genusses)***. En el afio
1844 retoma la misma conceptualizacion cuando sostiene la gran consigna “psi’, segin
la cual cada uno ama y desea aquello que le falta: hier liebt daher Jeder, was ihm
abgeht*®.

Antes que ¢l, por los afios 1805-1806, Hegel hacia de los conceptos de ansia,
carencia, y sexo (begierde und geschlecht)’**® el fondo mismo de todos los actos
organicos naturales; siendo el ansia (begierde) el motor mismo de la naturaleza organica
humana. Un afio después, en la Fenomenologia del espiritu Hegel decia que toda auto-
conciencia (SelbstbewufStsein) que es simplemente para si (fiir sich), y que marca de un
modo inmediato a sus objetos con el caracter de lo negativo (mit dem Charakter des
Negativen), es primeramente lo que llamamos ‘deseo’ (Begierde)**’, y que bajo la
dialéctica del amo y del esclavo el trabajo es definido como deseo reprimido (die Arbeit
ist gehemmte Begierde)**. En el afio 1830 todavia parte de la falta, la carencia o la
menesterosidad como presupuestos inmanentes tanto de la sexualidad humana como del
deseo humano, afirmando que la sensacion de violencia (Gewaltsamkeit) permanente y
el sentimiento de una amenaza (Drohung) de peligro torna al ser humano inseguro,
angustiado y desgraciado (unsicheres, angstvolles, ungliickliches)**. En consecuencia,
el deseo y la sexualidad tanto masculina como femenina comienzan para Hegel con la
menesterosidad o necesidad (Bediirfnisse), y ambas experimentan el sentimiento de
dicha carencia (das Gefiihl dieses Mangels). Todo el llamado ‘deseo de apareamiento’
(die Begattung) se le aparece en su origen y sentido surcado siempre por la falta>>°. En
este nivel, Lacan no hace més que repetir a Hegel>!.

El circulo religioso del deseo que todos estos filosofos modernos montan en
comun se erige sobre una captura por triangulacion circular iterativa (falta <= deseo
< placer « falta < ad infinitum), y, en consecuencia, no puede producir sino una
concepcion y una ciencia parasitaria del deseo; constituyendo el ‘parasitismo’ aquel
modo de vida que siempre se las ingenia en su tendencia al letargo para obtener en el
mismo lugar (sin tener que des-territorializarse) todo aquello que le hace falta, en vez de
ir a buscarlo: s’arranger pour obtenir sur place tout ce qu’il lui faut au lieu de l’aller
chercher®?. Vimos que en esencia era esto lo que nos decia Spinoza: no dejamos de
amar y demandar la presencia de los parasitorum seu adulatorum.

244 SCHOPENHAUER, Metaphysik der Sitten, pp. 71; 79.

245 SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung II, p. 701.

246 HEGEL, Jenaer Realphilosophie, p. 158.

24T HEGEL, Phéinomenologie des Geistes, pp. 248; 252.

248 HEGEL, Phénomenologie des Geistes, p. 268.

24 HEGEL, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, p. 502.

20 HEGEL, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, p. 516.

231 LACAN, El seminario de Jacques Lacan. Libro 4. La relacion de Objeto, p. 112: «Lo que se desea
propiamente en la mujer amada es precisamente lo que le falta. Y lo que le falta en este caso es
precisamente el objeto primordial cuyo equivalente iba a encontrar el sujeto en el hijo, como sustituto
imaginario al que volvera a recurrir. En el punto mas extremo del amor, en el amor mas idealizado, lo que
se busca en la mujer es lo que le falta. Lo que se busca mas alla de ella misma, es el objeto central de
toda la economia libidinal: el falo.

252 BERGSON, L ‘énergie spirituelle, p. 12.

Pensamiento

Revista

183



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Punto de contacto entre Spinoza y Bergson: en El cerebro y el pensamiento: una
ilusion filosofica (del afio 1904) Bergson definio a la vida parasitaria por su tendencia al
letargo en la duracion, a diferencia de aquella otra forma de vida que tiende a la
creacion (evolucion creadora) por diferenciacion de series divergentes en la duracion:

No hay ser viviente que parezca completamente incapaz de movimiento espontaneo; aun en
el mundo vegetal (donde el organismo esta generalmente fijado al suelo) la facultad de
moverse esta mas bien ‘adormecida’ que ‘ausente’. [...] Creo que todos los seres vivientes
(plantas y animales) la poseen en derecho, aunque muchos de ellos renuncien a ella de
hecho, sobre todo aquellos animales que viven como pardsitos en otros organismos [ceux
qui vivent en parasites] (y que no tienen necesidad de desplazarse para hallar su alimento).
[...] Me parece entonces verosimil que la conciencia (originalmente inmanente a todo lo
que vive) se adormece alli donde ya no hay movimiento espontaneo, y se exalta [s exalte]
cuando la vida gira hacia la actividad libre. [...] ;Qué sucede cuando una de nuestras
acciones deja de ser espontdnea para devenir automdtica [devenir automatique]? La
conciencia se retira de alli. [Como en el parasito, equivale a] abandonar la facultad de
actuar y de elegir, ingeniandoselas para obtener en el mismo lugar todo lo que le hace falta,
en vez de ir a buscarlo: es entonces la existencia segura, tranquila, burguesa, pero es
también un letargo, primer efecto de la inmovilidad [c’est alors [’existence assurée,
tranquille, bourgeoise, mais c’est aussi la torpeur, premier effet de ['immobilité]; el
segundo sera el adormecimiento definitivo.?>

La falta, la carencia, la privacion, la ausencia, la negacion constituyen Ginicamente
un deseo-pardasito, un modo del deseo (entre muchos otros modos posibles) encerrado
sobre su propia anti-produccion y sobre la anti-produccion (faltificacion) de los demas;
concepcion parasitaria del deseo que corresponde con el primer género de
conocimiento, ¢ incluso puede arreglarselas para subsistir en el segundo.

La linea parasitaria en el deseo de cualquiera es aquella linea de deseo que no
tiende a otra cosa que al aletargamiento: a asegurarse de todo aquello que requiere
(necesidades, placeres, satisfacciones) permaneciendo en el lugar en el que estd; y que,
en sus relaciones o conexiones con los demas (con otras lineas de vida u otros modos de
existencia), no expresara otra tendencia (conatus) que la de vivir a costa de ellos,
haciendo pagar a los otros su existencia parasitaria. Por definicion, el parasito no va a
ningun lado: se las arregla en su letargo e inmovilidad para que los otros vayan a él o
entren en contacto con €l. Y aln cuando la linea parasitaria de la vida consiga
desarrollar o trazar un movimiento (lo que sin dudas ocurre en el caso del ser humano y
del deseo humano), dicho movimiento no tendera a otra cosa que a atraer el movimiento
de los demas (utilizandolo para sus propios fines). La vida parasitaria de la existencia y
del deseo requiere irremediablemente de todos los signos equivocos y ambiguos del
mando y la obediencia, y cuenta con la complicidad molecular entre huéspedes y
parasitos.

Queda claro hasta qué punto la concepcion del deseo (cupiditas) de la Etica de
Spinoza es una concepcion completamente positiva y afirmativa, que ni reduce la
cupiditas a la libido, ni tampoco la identifica con la privacion, la falta, la carencia, la
menesterosidad (dado que, como vimos, para Spinoza la privacion literalmente no
existe, tanto como tampoco existen el vacio y la nada). Al contrario, esas fueron las
operaciones de las filosofias dogmadticas y morales de los autores modernos recién
citados del siglo XVII al XIX y mas aca.

Esto nos conduce a un punto generalmente poco atendido y que por mi parte
considero fundamental: si la Etica de Spinoza tuviese algiin aporte que hacer en lo

253 BERGSON, L ‘énergie spirituelle, pp. 10-12.

Pensamiento

Revista

184



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

relativo al campo de la ‘sexualidad’ humana, entonces va de suyo que ese aporte deberia
partir necesariamente del siguiente postulado: no existe ninguna soldadura entre deseo-
libido-falta-placer. Razon de mas para intentar comprender, a continuaciéon, como es
que el propio Spinoza concibe la relacion no-reductiva que existe entre el deseo
(cupiditas) y la excitacion sexual (/ibido), en orden a considerar cual podria ser la
consistencia de una ética sexual inscrita en la Etica de Spinoza, ética de una sexualidad
de la univocidad para una politica de la anarquia coronada.

Para comprender la relacion no-reductiva entre deseo y la libido/titillatio/gaudium
resulta util y operativo retomar de manera simultanea cuales son los tres géneros de
conocimiento, cudl es nuestra relacion con los afectos/deseos/conatos en cada género de
conocimiento, y cuales son los modos de existencia que corresponden a cada género de
conocimiento. Pues es evidente que la sexualidad humana es un fenémeno complejo que
pone en juego a la vez al conocimiento y a los afectos, y que, consecuentemente, define
tipos 0 modos de existencia posibles. Sin dudas no habra de ser la misma ‘sexualidad’
aquella que practiquemos o ejerzamos estando estancados en el primer género, que la
que practiquemos o ejerzamos al pasar hacia el segundo o hacia el tercer género de
conocimiento.

(1) Bajo el primer género de conocimiento (o primer conatus de la razoén) devenir
razonable consiste en esforzarse por seleccionar los datos de la situacion (sélectionner
les données de la situation) en orden a elegir aquellos elementos de la misma que nos
afectan de alegria y aumentan nuestra potencia e independencia, asi como a apartar
aquellos elementos que nos afectan de tristeza y nos tornan dependientes. Se trata de un
conatus del nivel mas elemental de la razon y de la vida (conatus de
seleccion/composicion) en el que cada uno de nosotros se esfuerza por evaluar los
‘signos’ (equivocos) que le llegan desde el exterior, en orden a intentar determinar lo
que conviene y lo que no conviene con nosotros, organizando dichos encuentros y
huidas alrededor de aquello que amamos y de aquello que somos capaces de soportar
(ce qu’il aime et ce qu’il supporte). Pero en este primer esfuerzo estamos fuertemente
conectados con alegrias pasivas (joies-passives) o alegrias-pasion (joies-passion), que
provienen del cardcter propiamente equivoco de todos los signos, del caracter
polisémico de todos los significados y significantes, asi como del caracter fantasmeado
de todas las imagenes e imaginaciones. Y si bien estas alegrias pasivas pueden
aumentar nuestra potencia de obrar (porque toda alegria implica un aumento de
potencia), todavia se trata de un aumento de nuestra potencia que estd demasiado sujeto
al azar de los encuentros y a la ambigiiedad de las interpretaciones que hacemos; por lo
tanto, no se trata aun de un aumento de potencia (alegria) que hayamos conquistado por
poseer activamente nuestras potencias junto con otros. A punto tal que este primer
género de conocimiento —que consiste en vivir unicamente en funcion de los signos (/a
vie d’aprés des signes)—, es casi practicamente un género de ignorancia (un genre
d’ignorance)**.

Bajo este modo de vida mas elemental s6lo conocemos los efectos que los cuerpos
gjercen sobre nosotros (a través de los afectos pasivos que nos suscitan), pero no
conocemos aun sus causas, ni las composiciones de relaciones (pues los ‘signos’ no nos
dan mas que ideas inadecuadas y confusas, ideas de un efecto separado de su verdadera
causa, ideas de una fuerza separada de su potencia). Inmersos en este mundo de los
signos equivocos y confusos ‘bueno’ significa que encontramos en el exterior partes o
elementos que convienen con nuestras propias partes bajo su relacion, y ‘malo’ significa

254 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Se trata de las clases del 20/01/1981 y 27/01/1981.

2 Pensamiento
Revista

185



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

hacer encuentros igualmente exteriores con partes que no nos convienen bajo la relacion
en la que estan (pero todos estos bienes y males siempre estan signados por lo
inadecuado y lo confuso). El modo de vida mas elemental es entonces e/ peor modo de
vida posible, la vida de la servidumbre inmediata, o, en rigor, el modo de existencia
propio del llamado estado de naturaleza.

Pero la maxima irrision y despropdsito ocurren cuando continuamos perpetuando
este estado de servidumbre elemental en medio del estado social, y a través de todas
nuestras relaciones sociales, juridicas, mercantiles, politicas, sexuales, afectivas,
amatorias, etc. En este mundo (natural y social) de los signos, significados y
significantes confusos y equivocos no podemos guiarnos ni relacionarnos (ni
organizarnos) mas que a fuerza de interpretar equivocamente todos los sentidos, todos
los valores y todos los significados que atribuimos a las cosas (porque todos los signos
son por naturaleza equivocos); no es todavia el mundo un poco mas perfecto de las
‘nociones comunes’, sino el mundo de las maquinas de interpretacion y del
significante/significado. Siendo los signos de cuatro tipos: (a) signos-impresiones o
signos indicativos, que son las percepciones o afecciones que los cuerpos exteriores
imprimen en nosotros, sin que todavia conozcamos la causa; (b) signos-imperativos o
signos de mando/obediencia, que se producen por la ilusion finalistica (o ilusion de la
causa final); (¢) signos-interpretativos; y finalmente (d) signos-velocidades o signos
vectoriales, que van a ser los signos nos permitiran salirnos fuera del régimen de los
signos y romper con las asociaciones existentes: linea o vector de fuga hacia el mundo
de la univocidad. Los primeros tres signos son fundamentalmente equivocos, y son los
que existen (y de los que nos servimos) cotidianamente en las sociedades tal y como las
conocemos y las vivimos; sin embargo, mientras que el cuarto signo también es (por su
naturaleza de ‘signo’) un signo equivoco, ocurre que por su funcion sera capaz de
lanzarnos fuera del mundo de los signos hacia el tercer género de conocimiento y de
vida.

Estamos ahora en condiciones de hacer la pregunta psico-sexo politica que
realmente nos interesa: ;Qué pueden ser el ‘amor’ y la ‘sexualidad’ mientras estamos
estancados en éste primer conatus elemental de la razon y en el modo de vida inestable
y fantasioso que de €l se desprende (tanto en el estado natural como en el estado social o
estatal)?

Aqui, ‘amar’ y ‘desear’ no pueden consistir sino en esa alegria-pasiva que nos
lleva a demandar permanentemente (de parte de los otros) pruebas o signos de amor y
de deseo: es el infeccioso deseo de ser amado, querido, deseado, contemplado,
admirado, identificado, reconocido, aplaudido, citado, resefiado (deseo-pasion o deseo
pasivo que incluso puede devenir a cada instante, y por cualquier razon, deseo pasivo-
agresivo). Este amor del primer género de conocimiento permanece reducido al afecto-
pasion del ‘estar enamorado’ (y del llamado amor ‘a primera vista’, etc.), de la misma
manera que el deseo del primer género de conocimiento permanece reducido al deseo-
pasion ‘de ser deseado’: donde ‘ser deseado’ implica el afan de llegar a ser justo aquello
que el Selbstgenuss o el self-regarding love del otro echa en falta. Mundo de esperanzas
y de miedos permanentes, de anhelos de seguridad, desesperanzas, frustracion,
sensacion de fracaso, angustia existencial, resiliencia, toxicidad, etc. Mundo realmente
delirante:

El ser humano en tanto que animal delirante [als das wahnsinnig gewordene Thier]: vive en
puro delirio, hasta ahora, mas de lo que cualquiera haya podido sospechar [lebt in lauter

2 Pensamiento
Revista

186



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Wahn, bis jetzt, mehr als irgend wer geahnt hat]; asi es como lo encuentro [so fand ich ihn
vor].2%

Amor servil o de esclavos: toda nuestra economia deseante y todo nuestro conatus
se avocara a esto y solo a esto: enamorar al otro inyectandole afectos pasivos que le
hagan sentir (y saber) que /e faltamos, y que sin nosotros la vida no vale nada porque
desde entonces todo le falta. Mas atn: esta demanda de amor, o, mas bien, este deseo-
demanda y este amor-demanda lo exigimos o lo esperamos (e incluso lo chantajeamos y
lo extorsionamos) tanto de las personas como de dios (o del Soberano/Estado),
montando asi, en nuestra vida cotidiana, toda clase de triangulaciones (edipismos
humanos y celestes) que nos conducen a la servidumbre de arrodillarnos en el
confesionario, en el divan psicoanalitico?*®, o incluso ante el ojo publico:

El abyecto deseo de ser amado [/ ’abject désir d’étre aimé], el lloriqueo de no ser amado lo
suficiente [le pleurnichement de ne pas I’étre assez], de no ser “comprendido”, al mismo
tiempo que la reduccion de nuestra sexualidad a un sucio secretito [sale petit secret], toda
esta ‘psicologia del sacerdote’ [psychologie du prétre]: no hay uno solo de estos
procedimientos que no halle en Edipo su tierra nutricia y su alimento. No hay uno solo de
esos procedimientos que no sirva y no se desarrolle en el Psicoanalisis: éste es el nuevo
avatar del ‘ideal ascético’ [nouvel avatar de I’idéal ascétique]. No es el Psicoanalisis el que
inventa a Edipo, pero le proporciona al Edipo una ultima territorialidad (el divan) como una
ultima Ley, con el analista déspota y recaudador de dinero [/ analyste despote et percepteur
d’argent]. [Asi,] el deseo enfermo se recuesta en el divan, pantano artificial, pequeia-tierra,
pequefia-madre [le désir malade se couche sur le divan, marécage artificiel, petite terre,
petite mere]. [...] {Como conjurar este abyecto deseo de ser amado, el deseo histérico y
llorén que nos obliga a doblar las rodillas, que nos acuesta en el divan y que hace que nos
quedemos alli?.>>’

El deseo y el amor pasivos del primer género de conocimiento so6lo pueden
suscitar en nosotros el infecto (t6xico) deseo de ser amados, deseados, reconocidos,
identificados, enjuiciados, valorados, tasados; sobre todo (especialmente) por aquellos
que a su vez reconocemos e identificamos como nuestros superiores. Gesticular y
balbucear incansablemente toda clase de reclamos y de demandas de amor y de
satisfaccion de parte de los otros. Y éste es también para Spinoza el modo de existencia
propio de los profetas de toda clase, que reclaman incansablemente de Dios (ante el
Uno) signos de revelacion y de reconocimiento. Y aun mas: éste es también el modo de
existencia propio de todos aquellos amantes (bajos, esclavos e impotentes) que,
surcando la misma linea venenosa del ‘deseo de ser amados’, no cesan de demandar y
de reclamar de parte de los otros (sean sus amantes, novias, esposas, prostitutas) una
satisfaccion y una descarga. Pero también constituyen amores grotescos las escenas de

25 NIETZSCHE, KSA 9, §11[77], p. 471.

236 LACAN, Die Bedeutung des Phallus, p. 129: «Es en la dialéctica de la demanda de amor y de la
prueba del deseo donde se ordena el desarrollo» (in der Dialektik des Liebesanspruchs und der Probe auf
das Begehren). El Falo esta siempre interpuesto entre el nifio y la madre: «si el deseo de la madre es el
falo, el nifio quiere ser el falo, para poder satisfacer [el deseo de la madre]» (Wenn das Begehren der
Mutter der Phallus ist, will das Kind, um es zu befriedigen, Phallus sein). Pero ocurre que en esta
dialéctica entre apetito (de satisfaccion) y demanda (de amor) el nifio acaba por enterarse no tanto de si él
tiene (o no) un falo real —con el cual satisfacer (o no) el deseo del Otro—, sino que acaba por enterarse
de que «la madre no lo tiene» (die Mutter ihn nicht hat) (p. 130). Cf. asimismo, LACAN, El seminario de
Jacques Lacan. Libro 5, p. 359: «El falo, él lo tiene, el infeliz, y lo que lo traumatiza, en efecto, es saber
que su madre no lo tiene». Cf. también el Seminario 4, Clase XI, §EI falo y la madre insaciable (pp. 193-
195).

27 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, pp. 320-321; 399; 76.

Pensamiento

Revista

187



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

pareja (la scene de ménage), que no pueden brindarnos mas que pseudo-alegrias o bajas
alegrias de compensacion (petites joies de compensation). Mundo relacional asqueroso,
infecto (toxico) y miserable: c’est dégoiitant tout ¢a, c’est infect, c¢’est la vie la plus
minable du monde*®. Y Spinoza nos dice que, para casi todo el mundo, la vida parece
reducirse a esto, parece empezar y terminar en éste primer conato de la razéon y del
deseo.

Sin embargo, existe una salida de esta linea venenosa e infecta (esencialmente
parasitaria) del amor, el deseo y la sexualidad, puesto que (2) el segundo género de
conocimiento o segundo conatus de la razon consiste en haber podido aprender a
seleccionar nuestras lineas de alegrias-pasion, es decir, en que hayamos aprendido a
reconocer nuestros encuentros y composiciones con los cuerpos que nos convienen (que
convienen con nosotros), construyendo esa ‘y’ o ‘tercer cuerpo’ entre los dos cuerpos (o
mas). Nuevo punto en comun entre Spinoza, Bergson y Nietzsche:

Cuando dos interlocutores (A y B) estan en presencia, no hay A + B, sino una relacion
original (y) que los enlaza [qui les lie], y que, o bien estimula, o bien inhibe el
pensamiento. Ciertos seres humanos lo estimulan, otros en cambio lo esterilizan.?>

Crear un ser superior a lo que nosotros somos: he aqui nuestro ‘ser’ [Ein hoheres Wiesen
als wir selber sind zu schaffen: ist unser Wesen). iCrear mas alla de nosotros mismos!
[Ober uns hinaus schaffen!]. [...] Con libertad de circulacion [Freiziigigkeit des Verkehrs],
grupos de personas que sean semejantes [Gruppen gleichartiger Menschen]| podrian
encontrarse y fundar comunidades [Gemeinwesen griinden], superando de las ‘naciones’
[Uberwindung der Nationen]. [Pero] una comunidad, y no un rebafio [Gemeinschaft, nicht
Heerde].>°

Cuando eso ocurre, entonces no cesamos de aumentar nuestras potencias (aunque
siempre de una forma variable), e incluso, logramos entrar en posesion de nuestras
potencias (lo que era imposible bajo el primer género). Y si bien aqui todavia
permanecemos en el régimen de las alegrias-pasion o de los afectos pasivos, ocurre que
a fuerza de haber aprendido a seleccionar y a aumentar nuestras alegrias-pasivas
llegamos al punto de poseer nuestra potencia por haber entrado en una especie de
‘acuerdo consigo mismo’ en funcion del cual ahora por lo menos sabemos lo que
podemos. A partir de entonces, si logramos poseer nuestras potencias, ya no
conoceremos a los cuerpos (cosas o personas) Unicamente por los afectos pasion o
pasivos que suscitan en nuestro cuerpo sino que los conoceremos bajo las ‘relaciones’
que los constituyen cuando se componen con nosotros y con nuestras relaciones
constitutivas; ya no captaremos los efectos sino las composiciones de relaciones mutuas.
El segundo género de conocimiento es entonces la comprension de algo comun (quelque
chose de commun), y también es el conocimiento de las causas de los efectos.

Si logramos dar este brinco o salto (de saut, de bond)*' ya no nos veremos en
adelante como relacionandonos meramente con cosas u objetos, ni nos viviremos a
nosotros mismos (ni a los demas) como meros cogitos, yoes o personas (mismidades)

238 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 20/01/1981.

239 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 223.

260 NIETZSCHE, KSA 10, §§5[1, 203], p. 209; 7[42], p. 255; y 4[48], p. 123. Una comunidad no es
entonces ni un rebafio, ni un pueblo, ni una poblacion (no es el pastorado del homo juridicus/ceconomicus
inmanente al Estado y al Mercado): «No os hablo como se habla a un ‘pueblo’ [ Volke]; para el pueblo lo
mas elevado [das Hdchste] es despreciarse y destruirse [sich zu verachten und zu vernichten], y lo
segundo mas elevado es despreciarse y destruirse los unos a los otros [sich unter einander zu verachten
und zu vernichten]» (KSA 10, §4[52], p. 124).

261 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981.

Pensamiento

Revista

188



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

estratificadas y duras (como ocurria con el primer género). Por el contrario, nos
viviremos a nosotros y a los demas como ‘paquetes de potencias’ (paquets de
puissance) 'y como ‘paquetes de relaciones’ (paquets de relations)*®?, bajo
composiciones de relaciones con los otros, y bajo ideas adecuadas que ya no seran
meros ‘signos’ sino ‘nociones comunes’ o notions communes (pues solo los signos son
equivocos). Ahora bien, que las nociones (a diferencia de los signos) sean ‘comunes’ no
significa que sean nociones “comunes a todos los espiritus” sino que son comunes al/
menos a dos cuerpos —son comunes entre dos cuerpos/almas en relacion de
composicion—, siendo uno de ellos el nuestro. Una nocién comin nunca tiene un
‘autor’ porque nunca puede ser fabricada por un individuo particular o aislado;
unicamente podemos formar una nocién comun constituyendo un tercer cuerpo (un
troisieme corps) por relacion al cual tanto nuestro cuerpo/alma como el cuerpo/alma del
otro no son sino partes componentes. No se trata de una adicion o agregado aritmético
de «A+B», ni mucho menos de una sustraccion esterilizante e impotenciante del tipo
«A-B»?*%3, sino de una composicion diferencial de «AyB», como decia Bergson.

Y desde el momento en que conquistamos las nociones comunes y las alegrias
activas —nociones que en su caracter de ‘comunes’ no tienen nada que ver con el
inveterado ‘consenso’ entre las mutiples voces de las mayorias y de las minorias—,
entramos en la posibilidad de conquistar el nivel de la ‘univocidad’, porque esas
nociones comunes se dicen en un unico y mismo sentido (elles se disent en un seul et
méme sens) del otro cuerpo y del nuestro. Es cuando formamos una nociéon comun
(junto con otro u otros cuerpos) que entramos reciprocamente en posesion de nuestras
potencias de actuar; y de dicha posesion reciproca y comun derivan los afectos activos
(individuales y comunes).

Tanto el segundo como el tercer género de conocimiento implican en nosotros un
deseo activo de salir del mundo de los ‘signos’ y de las ‘interpretaciones’ (mundo de
balbuceos, reclamos y demandas, mundo del deseo como falta y tendencia al placer)
hacia la univocidad inequivoca. Pero esta univocidad no pre-existe ni es un modelo para
armar, sino que es precisamente algo por construir: tenemos que crear en comun otro
lenguaje que sea inequivoco, y que por supuesto ya no tenga nada que ver ni con el
‘sistema del juicio’ trascendente ni con la forma-Tribunal®®4, es decir, que ya no tenga
nada que ver ni con aquello que Kant y la tradicion analitica llaman ‘sistema de la
Moralidad’ (System der Moralitdt), ni con lo que Hegel y la tradicion dialéctica llaman
‘sistema de la Eticidad’ (System der Sittlichkeit), ni con lo que se llama el ‘sistema del
Derecho’ (Rechtssystem), ni tampoco con el principio de utilidad/placer (principle of
utility/pleasure)*®. Las filosofias mas nocivas son las que engendran una politica sexual

262 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clases del 09/12/1980 y 06/01/1981.

263 NIETZSCHE, KSA 9, §10[A16], p. 416: «Elevar [erheben] las almas de quienes lo rodeaban,
compartiendo con ellas su esplendor [man seinen Glanz mit ihnen theilt]: por el contrario, Napoleén no
regalaba nada [gab nichts ab], era celoso [eifersiichtig], queria tener todo el esplendor sélo para él [er
wollte allen Glanz haben], y por eso empequefiecia [verkleinerte] a quienes lo rodeaban, malquistandolos
en su contray. Hegel, sin embargo, amaba a Napoleon.

264 NIETZSCHE, Gétzen-Dimmerung, p. 78: «Temo que no podamos deshacernos de Dios mientras
todavia sigamos creyendo en la gramatica...» (Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die
Grammatik glauben...).

265 Bentham entiende por «utilidad» aquella ‘propiedad’ de un objeto cualquiera (that property in any
object) por medio de la cual éste tiende, o bien a producir beneficio, ventaja, placer, bien o felicidad (it
tends to produce benefit, advantage, pleasure, good, or happiness) —que no son mas que diferentes
palabras para significar lo mismo—, o bien a impedir que le ocurra dafio, dolor, mal o infelicidad (o
prevent the happening of mischief, pain, evil, or unhappiness) (An Introduction to the Principles of
Morals and Legislation, p. 12).

2 Pensamiento
Revista

189



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

andromorfica, patriarcal y falométrica, es decir, una politica sexual que no es mas que
metafisica sexual de verdugo, trascendencia sexual de lo Uno (Falo); aquello que
Foucault llamaba ‘monarquia sexual’ (monarchie du sexe)**®, pero no sin advertirnos
que esta monarquia sigue aun en pie, dado que ni en el pensamiento ni en el analisis
politico se guillotinado aun al Rey: dans la pensée, et [’analyse politique, on n’a
toujours pas coupé la téte du Roi*®’. La nueva Police du Sexe ya no necesita disfrazarse
(4nicamente) del represor que prohibe, sino del legislador que regula y reglamenta
(adjunta nuevos codigos y nuevos axiomas sexuales para beneplacito del Falo)?®8,

Por estas razones, para ponerse en la situacion de fabricar ‘nociones comunes’
junto con otros (en orden a suscitar la univocidad inequivoca) se requiere de un gran
esfuerzo activo y de un gran esfuerzo de atencion tanto de parte de nuestras potencias
(del desear, del pensar y del obrar) como de parte de nuestras composiciones reciprocas
de potencia (las relaciones de poder que nos fabricamos), evitando contaminarnos
mutuamente con ideas-pasion, afectos-pasion, amores-pasion y deseos-pasion (pasivos)
y evitando envenenarnos mutuamente con pequeias alegrias compensatorias (alegrias
bajas y serviles) o con tristezas directas. Necesitamos imperiosamente poner en fuga,
torcer y rectificar el curso habitual de nustros pensamientos, afectos, amores y deseos,
fabricando en comun nuevos afectos, nuevos amores, nuevos deseos y nuevos conceptos
0 nociones comunes que, de una buena vez, puedan ser finalmente hechos en cada caso
a la medida de las situaciones por las que pasamos y por las que pasa nuestra potencia
(en su camino de sobrepasarse siempre a si misma). Nuevo punto de contacto entre
Spinoza y Bergson:

(Cémo desenraizar una inclinacion tan profunda? ;Como llevar el espiritu humano a
invertir el sentido [a renverser le sens] de su operacion habitual, [a] invertir la direccion
habitual del trabajo del pensamiento [invertir la direction habituelle du travail de la
pensée]?.2%

Dejar de ser seres viles y serviles es algo que no se hace nunca de la noche a la
mafiana: requiere un esfuerzo de afirmacion (conatus), de organizacion, de elucidacion
colectiva, y sobre todo mucha prudencia y cautela; no por nada el lema de Spinoza es
‘Caute’. Pero en cualquier caso implica siempre una tarea creativa a /a vez individual y
comunal, a /a vez social y sexual; pues las nociones comunes de Spinoza son siempre
nociones esencialmente politicas (les notions se révelent comme essentiellement

266 FOUCAULT, La volonté de savoir, p. 211.

267 FOUCAULT, La volonté de savoir, pp. 116-117.

268 FOUCAULT, La volonté de savoir, p. 35 : «Policia del sexo [police du sexe]: es decir, no el rigor de
una ‘prohibicion’, sino la necesidad de regular el sexo a través de un discurso 1til y publico [rnon pas
rigueur d’une prohibition mais néces sité de régler le sexe par des discours utiles et publics]». Cf.
LONZI, Escupamos sobre Hegel, p. 19: «Continuar reglamentando la vida entre los sexos es una
necesidad del poder».

269 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 75; 214. En ‘La percepcion del cambio’ (1911) Bergson
hablaba de la necesidad de efectuar un desplazamiento de nuestra ‘atencion’ a la vida (déplacement de
notre attention) (op. cit., p. 153). Para Bergson fabricar ‘nociones comunes’ implica fabricar conceptos
hechos a la medida de las cosas (como el sastre fabrica trajes a la medida justa de los cuerpos, en cada
situacion dada) y tallados a la medida de la realidad en la que vivimos (taillés a la mesure de la réalité
ou nous vivons) (op. cit., p. 1). En ‘Introduccion a la metafisica’ (1903) Bergson ya habia utilizado una
expresion similar: «tallar para el objeto un concepto apropiado solo al objetox» (tailler pour [’objet un
concept approprié a l'objet seul), en orden a «crear conceptos muy diferentes de aquellos que
habitualmente manejamos [créer des concepts bien différents de ceux que nous manions d’habitude],
quiero decir representa-ciones flexibles, moviles, casi fluidas, siempre prestas a moldearse sobre las
formas huidizas de la intuicion (tailler pour I’objet un concept approprié a l’objet seul, pp. 197;188).

Pensamiento

Revista

190



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

politiques), relativas a la construccion de una comunidad (la construction d’une
communauté)®*’®. Y al ser las nociones comunes de Spinoza nociones essentiellement
politiques, la pregunta fundamental de toda macro y micro-politica tanto social como
sexual spinozeana es: “;Qué ‘y’, qué tercer cuerpo hacemos con alguien que amamos o
que nos ama?” (quel troisieme corps vous faites avec quelqu’un que vous aimez ou que
vous aimez bien?)?’!. Sin olvidar nunca que el acto de crear nociones comunes junto
con otros es absolutamente contrario al acto de erigir una trascendencia: de recrear
fantasmas de grupo, pequefias familias, edipismos de grupo, burocracias afectivas y
deseantes, tribunales de enjuiciamiento colectivo, signados por practicas (y deseos) de
identificacion, representacion, reconocimiento, suplantamiento, dirigismo, fascinacion,
posicion concéntrica en el rebafio, cercania o lejania respecto del jefe/lider/dirigente.
Punto fundamental para una sexualidad acorde con el segundo género de
conocimiento: a partir de este momento ya no le haremos pagar a los otros (sans le
faire payer aux autres) ni nuestros placeres ni nuestros dolores, ni nuestras alegrias ni
nuestras tristezas, y ni siquiera nuestra propia muerte?’?. Aqui el ‘amor’ ya no sera un
simple amor personal, un redundante amor “por la persona” (por su cuerpo, su
fisonomia, su caracter, su inteligencia, etc.), como lo era indefectiblemente el amor
acorde con el primer género de conocimiento (o primer conatus de la razén), sino que se
tratara de un amor por esa tercera cosa (esa «(») que construimos entre las personas: es
un amor por ese cuerpo y ese alma comun que ya no es ni mi cuerpo/alma ni el
cuerpo/alma del otro (o de los otros), pero del que mi cuerpo/alma y el cuerpo/alma del
otro (o de los otros) participa a titulo de parte componente fundamental. Es un amor por
el agenciamiento o la composicion (por la relacion) mas que un amor por los términos o
polos de la relacién: amamos a la persona, si, pero no en tanto que es una ‘persona’
individual (un yo identificable y reconocible), sino en tanto que junto con esa persona
hemos construido o compuesto un cuerpo y un alma superior y comun, un troisiéme
corps. Y es ése cuerpo y €se alma comun lo que nos hace amarnos. Puede ser que alli se
ame a los ‘individuos’: pero no se tratara ni de un amor por los individuos ni para los
individuos en tanto que tales (amor identitario, representativo, reconocible, clasificable,
tasable), sino de un amor por la relacion entre los individuos. Este amor y este deseo
acordes con el segundo género de conocimiento constituyen, ya, una rara avis in terris,
tanto entre las relaciones de filiacion o consanguinidad como entre las relaciones de
alianzas (grupos, colectivos, orgas, partidos, asociaciones, instituciones, etc.).
Finalmente, nos resta aun una ultima posibilidad de fuga, dado que (3) el tercer
género de conocimiento implica el salto o la fuga desde las ‘nociones comunes’ a dos o
mas cuerpos (nociones relacionales o relativas a relaciones de composicion), hasta
alcanzar el conocimiento de las esencias singulares de cada cosa (des essences
singuliéres de chaque chose), es decir, de la potencia singular (la puissance singuliere)
de cada cosa o cuerpo; conocimiento de ese grado singular de potencia (son degré de
puissance) que nos constituye a cada uno de nosotros no como un ‘sujeto’, Yo,
mismidad (Ichheit, samness) —punto unico de salida y de llegada de la filosofia
moderna— sino como una ‘singularidad’ o ‘aecceidad’ especifica y diferencial®’?, como
una ‘singularidad productiva’ (productive Einzigkeir)*’*. Conocimiento en funcion del
cual me capto a mi mismo en mi esencia (je saisis moi-méme dans mon essence) y, a la

20 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981.
27 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981.
272 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981.
273 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981.
274 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, p. 29.

2 Pensamiento
Revista

191



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

vez, capto a los cuerpos exteriores en sus esencias (les corps extérieurs dans leurs
essences), y capto también a la sustancia-dios en su esencia (et la substance-dieu dans
son essence). Sobreentendido: ‘dios’ aqui no es lo Uno, el ser trascendente, el primer
motor inmovil, el Creador supremo, el Padre, Sefior, Rey, Legislador, Fiscal y Juez de
todas las criaturas, sino la inmanencia de la naturaleza naturante (de la que nosotros
somos los modos de existencia); o lo que es lo mismo decir: el proceso creador de vida,
la creacion vital, la evolucion creadora, el élan vital, 1a duracion, lo Abierto, el Afuera
(Spinoza cum Bergson).

Si este conocimiento va mas alla de las ‘relaciones’ (va plus loin que les rapports)
es porque alcanza a conocer la ‘esencia’ que se expresa en las relaciones (/’essence qui
s’exprime dans les rapports), la esencia de la cual dependen nuestras relaciones
(I’essence dont les rapports dépendent)*’>; entendiendo por ‘esencia’ esto: un grado de
potencia en acto. Toda vez que, como sabemos, essentia = potentia = conatus =
cupiditas = lo pleno; y nunca (como en los demas filésofos modernos del siglo XVII al
XIX y mas aca) la falta, carencia, privacion, vaciedad, vacio, necesidad, ansia,
incompletud, desposesion, insatisfaccion, anhelo de placer y goce. Conocemos entonces
nuestro propio grado de potencia y los grados de potencia de los otros (c’est la
connaissance que ce degré de puissance prend de soi-méme et prend des autres degrés
de puissance), y, desde entonces, las nociones comunes y los afectos activos (que
derivan de ellas) van a ser revestidos ellos mismos por nuevas ideas y por nuevos
estados o afectos del tercer género (vont elles-mémes étre doublées par de nouvelles
idées et de nouveaux états, ou de nouveaux affects du troisieme genre), que son las
auto-afecciones (auto-affections). Pero las auto-afecciones ya no son ‘nociones
comunes’ sino ideas-esencias singulares, junto con los afectos activos que derivan de
ellas?’®,

Ahora bien, el tercer género de conocimiento y el modo de vida que le
corresponde no constituye un ‘estado’ al que se llega, no es un punto de llegada final, ni
tampoco el premio o la recompensa de un descanso y una tranquilidad (o de un placer)
esperados y finalmente merecidos —pues en este nivel ya hemos roto con toda ilusion
finalista y teleologica®’’, asi como también hemos roto con la esperanza de los premios
y el temor de los castigos—; antes bien, ambos implican un estado de construccion
permanente (en la duracion); pero que siempre se hallara al borde de arruinarse e
impotenciarse. No ponen en juego ese estado sedentario de pura contemplatio Dei, de
puro amor Dei intelectualis, tal y como suele ser representado por la imago academica
que los especialistas nos brindan (licuan) de Spinoza.

Por méas fuerte que pueda ser esta certidumbre conquistada del tercer género de
conocimiento —certidumbre superior comparada con la mera abolicion de una duda
(que, como vimos, era a lo mds que podia aspirar el Estado)—, todo puede ser alin
arruinado (si forte soit la certitude du troisieme genre, tout encore peut étre gaché),
todo puede desplomarse en un instante (fout peut s’écrouler), porque, en efecto,
podemos ser arrastrados por esta potencia (peux étre comme emporté par la puissance),

275 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 25/11/1980.

276 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 25/11/1980.

277 SPINOZA, Ethica, p. 246: «La naturaleza no obra a causa de un fin [naturam propter finem non
agere], pues el ser eterno e infinito [aeternum et infinitum Ens] al que llamamos dios o naturaleza [deum
seu naturam) obra en virtud de la misma necesidad por la que existe»; de modo tal que «como no existe
para ningun fin, tampoco obra con vistas a fin alguno [ut ergo nullius finis causa existit, nullius etiam
finis causa agit], [pues] lo que se llama ‘causa final’ no es otra cosa que el apetito humano mismo [causa
finalis nihil est praeter ipsum humanum appetitum)».

2 Pensamiento
Revista

192



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

y, en lugar de combinarla o componerla, ser tironeados por una especie de exasperacion
(peux étre emporté par une espéce d’exaspération) en la que de golpe destruimos lo que
hay, o bien nos rompemos (craque) y nos destruimos a nosotros mismos?’. Asi, si
pudiese extraerse de Spinoza una concepcion de la ‘Salud Mental’ ella seria totalmente
divergente respecto de la concepcion moderna (y contemporanea) en curso, basada en
una concepcion libidinal-hedonista del deseo (cupiditas) como negatividad, falta,
libido, placer-orgasmo (con el falo como significante dominante y despotico y con el
edipismo como garante de la ‘diferencia sexual’ y del investimento privado de 6rganos,
secreciones, etc.); incluso si se trata de un falo artificial o cyborg-king*”,
irremediablemente movido por la intitulada potentia gaudendi sexual-orgasmica®®. El
placer androfalo es: posesion/penetracion/orgasmo/eyaculacion.

Desde el punto de vista de los afectos y los amores, en este tercer género de
conocimiento conquistamos verdaderamente la alegria-accion que conduce a la libertad
radical (o beatitud), la cual, cuando es directa y completa, constituye una alegria por la
cosa misma, que ya no es ni una ‘alegria compensatoria’ ni una ‘pequefia sucia alegria’,
ni una alegria basada en la esperanza (spe) que nos brindan los signos equivocos del
mando y la obediencia (que son también los venenosos signos de la sexualidad que
caben a las sociedades que conocemos, vivimos y hacemos).

Y en este campo de las relaciones afectivas, sexuales y amatorias, esto nos
permite hacer una distincion o diferencia —sin apelar a ninguna moral, a ningln signo
de orden-obediencia, a ningin sistema del juicio, ni a ningun tribunal— entre el deseo-
libre y el amor-libre (la cupiditas y el amor propios del tercer género de conocimiento)
y el amor y el deseo como /ibido, como apetito bajamente sensual y compensatorio (la
cupiditas-libido propia del primer género), en el que s6lo podemos ver y experimentar a
las cosas y a las personas como un ‘objeto’, desinteresandonos por conocer sus propias
potencias y por como se componen con nosotros, y en funcion de qué relaciones. En
otras palabras: el deseo-libre y el amor-libre (por inventar)?¥! no tienen en Spinoza nada
que ver con buscar el ‘placer’ (veut dire bien autre chose que chercher le plaisir)*®’.
Nuevo punto de contacto anti-liberal, anti-progre, y anti-utilitarista de Spinoza con
Nietzsche:

iNo seamos esclavos del placer y del dolor, tampoco al hacer Ciencia! [seien wir nicht
Sklaven von Lust und Schmerz, auch in der Wissenschaft!]. Ni la ausencia de dolor
[Schmerzlosigkeit], ni tan siquiera el placer [Lust], son pruebas de Salud [Gesundheit]; y
tampoco el dolor prueba nada contra la salud.?®?

278 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981.

279 PRECIADO, Testo Yonqui, pp. 292-293: «Para mi ser king reside en mi posibilidad de no negar ni
excusarme de mi deseo sexual y politico de ser el amo, de incorporar esos codigos performativos, de
acceder a ese tipo de especializacion del podery.

280 PRECIADO, Testo Yonqui, pp. 40-41: «Es preciso elaborar un nuevo concepto filosofico equivalente
en el dominio farmaco-pornografico al concepto de ‘fuerza de trabajo’ en el dominio de la economia
clasica. Nombro la nocion de ‘fuerza orgdsmica’ o potentia gaudendi: se trata de la potencia (actual o
virtual) de excitacion (total) de un cuerpo. [...] La fuerza orgdsmica es la suma de la potencialidad de
excitacion inherente a cada molécula viva. La fuerza orgasmica no busca su resolucion inmediata, sino
que aspira a extenderse en el espacio y en el tiempo, a todo y a todos, en todo lugar y en todo momento.
Es fuerza que transforma el mundo en placer-con».

281 Nada que ver con lo que 4oy se denomina amor libre, poliamor, pareja abierta, etc., que son los Gltimos
fetiches (trampas y capturas) afectivos y sexuales de nuestra sociedad neoarcaista y retrofuturista
contemporanea, sociedad donde impera la Industrial Vagina (Sheila Jeffreys), el Estado Proxeneta (Sonia
Sanchez), la windows prostitution (o Red-light District), OnlyF*ns, Div*¥sPlay, etc.

282 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981.

283 NIETZSCHE, KSA 9, §11[116], pp. 482-483.

2 Pensamiento
Revista

193



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Nada de hacer del placer y del dolor los dos grandes Amos de la humanidad, the
two sovereign Masters of mankind, o les deux Maitres du monde. En la linea spinozeana
el deseo-libre y el amor-libre no tienen absolutamente nada que ver con una busqueda
del placer y del goce, ni entre dos, ni entre tres, ni entre mil, puesto que la idea de
‘placer’ es en si misma una idea relacional completamente toxica y putrida: /’idée du
plaisir c’est une idée complétement pourrie*®*. Porque desde el momento en que
reducimos el deseo a la libido (y por tanto, a la falta), el deseo mismo comienza a ser
vivenciado por el propio deseante segiin el modelo del hambre y de la olla a presion,
vale decir, comienza a ser vivenciado como una ‘tension’ desagradable (/e désir est vécu
comme une ftension tellement désagréable), como una fitillatio que necesita ser
urgentemente ‘descargada’. Y esta distension de la tension, esta ‘descarga’ tan anhelada
—palabra horrible y desagradable (mot horrible, mot affreux)—, constituye aquello a lo
que todo el mundo denomina ‘placer’: et cette ‘décharge’ c’est ¢a le plaisir’®. No
conocemos ni vivimos ni experimentamos el placer mas que invistiéndolo privadamente
como un asunto de descarga de tension, de descarga energia libidinal, descarga o
emision proyectiva de humores y secreciones internas; por eso la pornografia y la
prostitucion se nos aparecen como simples fendmenos explicables (enjuiciables y
valorables) en términos de legalidad, ilegalidad, consentimiento, contrato (Derecho), en
términos de interés, utilidad, necesidad, intercambio, salario/ganancia (Economia), en
términos de seguridad, criminalidad, gentrificacion, urbanismo, moral publica (Policia),
en términos de higiene poblacional (Medicina), en términos de patologia (Psiquiatria),
en términos de estructuras, arquetipos o complejos edipico-parentales inconscientes
(Psicoanalisis), en términos de conducta o comportamiento (Psicologia), etc.; o, en la
mayoria de los casos, como simples fendmenos opinables (Periodismo)?°,

Por el contrario, en la linea spinozeana el deseo-libre y el amor-libre (del tercer
género) implican mas bien una auto-afeccion mutua y reciproca, porque las ideas que
nos aporta el tercer género de conocimiento son ‘auto-afecciones’, y nos conducen a
aquello que Spinoza llama acquiescentia in eo ipso (contento de si mismo), que es
realmente un modo de existencia superior y libre, no sujeto a la servidumbre de los
afectos pasivos, de la imitacion de los afectos, de la /ibido, de los signos sociales,
sexuales, etc. Deleuze nos dice: Ya no se es un vardn, ya no se es una mujer (ce n’est
plus un homme, ce n’est plus une femme), pero no porque se haya devenido impersonal
(ce n’est pas que ce soit devenu impersonnel), sino porque se permanece
extraordinariamente personal (¢a reste extraordinairement personnel); pero se trata de
una personalidad (es decir, una forma de la subjetivacion) que ha cambiado
completamente de sentido: ¢ ’est une personnalité qui a complétement changé de sens®’.
Ya no una yoeidad, una mismidad impersonal y burocratica (estratificada,
segmentarizada, reconocible y capturable), sino wuna singularidad productiva
extraordinariamente personal, una multiplicidad. Spinoza cum Nietzsche: Hay que
animar al ser humano a que desprecie de una manera nueva e intensa (einer neuen
grofien Verachtung), por ejemplo, a los ricos (der Reichen), a los funcionarios (der

284 DELEUZE, Sur L’Anti-(Edipe I1. Clase del 26/03/1973.

285 DELEUZE, Sur L’Anti-(Edipe I1. Clase del 26/03/1973.

286 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 168], p. 73: «Un siglo més de Prensa, y las palabras acabaran por
apestary (Noch ein Jahrhundert Zeitungen, und alle Worte stinken).

287 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 03/02/1981.

2 Pensamiento
Revista

194



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Beamten), etc., ya que toda forma impersonal de vida (unpersonliche Form des Lebens)
debe considerarse vulgar y despreciable (gemein und verdichtlich)*®.

El contento de si mismo acorde con el tercer género es aquel contento que puede
nacer de la razon activa: acquiescentia in se ipso ex ratione oriri potest’®; y que,
naciendo de ella, es el mayor contento que puede darse, puesto que es una alegria activa
que surge de una consideracion que el ser humano efectia respecto de si mismo y de su
potencia de obrar (est laetitia orta ex eo quod homo se ipsum suamque agendi potentiam
contemplatur)®®, y eso es precisamente lo mas alto que podemos esperar (summum
quod sperare possumus)®' sin caer en las trampas de la teleologia, la teodicea, y las
diversas formas del finalismo por derecha y por izquierda; y sin caer tampoco ni en las
trampas del principio del ascetismo, ni del principio de la simpatia/antipatia, ni del
principio de utilidad, ni del principio del placer.

De alli que la linea ética spinozeana efectla en la maxima ‘conocete a ti mismo’
una torsion radical, pues extirpa de ella todo lo que habia de residuo tanto socratico-
platonico como cristiano y cartesiano —concepciones sustancialistas, personalistas y
humanistas del sujeto—, asi como extirpa de ella todo lo que huele a moral o ‘sistema
del juicio’ trascendente, se trate de una moral laica, religiosa, estatal, mercantil, etc.
Conocerse a si mismo ya no constituye un acto de contemplacion, ni de reminiscencia,
ni de recogimiento, ni de reconocimiento, ni de veridiccion, ni de confesion de si sobre
si, sino la efectuacion de una potencia actual (del pensar, del obrar y del desear) para
experimentarse y probarse a si mismo en las situaciones: arte funcional de componer
relaciones activas y de descomponer relaciones pasivas y pasivizantes conociendo el
grado singular de potencia que nos constituye en la situacion en la que estamos (que no
es sino la situacion que hacemos). Arte, incluso, de conocer cudndo emprender una fuga
a tiempo, pues:

en un ser humano libre [homini libero] una huida realizada “a tiempo” [fuga in tempore]
revela igual firmeza que permanecer en la lucha, o sea que el ser libre elige la huida con la
misma firmeza o presencia de animo con la que elige el combate [homo liber eadem
Animositate seu animi praesentia qua certamen fugam eligit].>*

Conocerse a si mismo no es devenir mas sabio acerca de si mismo —no es
reconocerse en tanto que sustancia, persona, identidad, o yoidad—, ni tampoco es
convertirse en un mejor juez de si mismo o en un jefe de si mismo; tampoco es
conocerse a si mismo a través de los derechos naturales ‘inalienables’ y ‘eternos’ que se
tendrian en tanto que ‘ser racional’ y en tanto que ‘ciudadano’ estatal; mucho menos
implica conocerse a si mismo a través del rodeo de un confesor (religioso o psi), Unico
capaz de tornarnos en sujetos del enunciado y en sujetos de la enunciacion. Ningin
sistema de la moralidad, de la eticidad, o del Derecho nos sirve a tales efectos: solo
propician nuestra ilustrada ignorancia (nuestra aurea mediocritas y nuestra sancta
simplicitas) respecto de nosotros mismos y respecto de nuestras relaciones, apelando a
los signos equivocos y confusos del ‘contrato’ y del mando y la obediencia (signos,
simbolos, significantes, significados, interpretaciones, y redundancias dominantes que
nos hacen creer que las verdaderas diferencias son diferencias jerdrquicas). Por eso:

28 NIETZSCHE, KSA 9, §11[11], p. 444.
289 SPINOZA, Ethica, p. 140.
290 SPINOZA, Ethica, p- 105.
291 SPINOZA, Ethica, p. 141.
292 SPINOZA, Ethica, p. 150.

Pensamiento

Revista

195



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

«Téngase cuidado con la sancta simplicitas: ella es la que ha amontonado la lefia para
todas las Hogueras»?%3.

Conocerse a si mismo implica devenir mas potente en cuanto a la potencia de
pensar (del alma) y de obrar (del cuerpo), es decir, colocarse actualmente en la situacion
de pasar o transicionar (junto con otro u otros) a una perfeccion psico-fisica siempre
mayor, estimulando a los otros a efectuar y siendo estimulados por los otros (mediante
una composicion colectiva o comun) a efectuar sendos pasajes. Sin dudas, siempre nos
conocemos a nosotros mismos, ya sea tanto a través de nuestros afectos pasivos como
de nuestros afectos activos:

El ser humano no se conoce a si mismo sino a través de las afecciones de su cuerpo y de las
ideas de éstas [homo se ipsum non cognoscit nisi per affectiones sui corporis earumque
ideas]. [...] [Por eso] la ‘potencia’ del alma [mentis potentia] se define solo por el
conocimiento [sola cognitione definitur], y su ‘impotencia’ o pasion [impotentia seu

passio] se juzga so6lo por la privacion de conocimiento, esto es, por lo que hace que las
> 294

ideas se llamen ‘inadecuadas’.
Pero bajo la condicion de que los deseos y afectos-pasion (pasivos), junto con las
ideas que de ellos se derivan (o hacemos derivar), nos arrojan en el grado mas bajo de
auto-conocimiento que puede haber; que apenas se distingue de la auto-ignorancia
(ignorantia sui). De un lado, nadie puede conocerse a si mismo ni conquistar la
aquiescencia de si mismo en soledad y en virtud de una contemplacion solitaria y
retirada (fuera de la sociedad o fuera de su cuerpo), sino Unicamente a través de una
sabiduria practico-politica (ars vivendi et agendi) para componer buenas relaciones y
descomponer malas relaciones entre cuerpos/almas (entre paquetes de potencias). Del
otro lado, tampoco puede hacerse bajo el Imperium democratico, puesto que sus signos
equivocos nos empujan al mando y a la obediencia, del mismo modo que su ejercicio de
poder nos quiere y nos necesita tristes, temerosos y esperanzados (surcados por afectos
pasivos y por falsos problemas), viviendo bajo la logica del premio y del castigo, de la
salvacion y la condenacion, del ascenso y del descenso en la linea de las jerarquias y de
los beneficios (éxito y fracaso), de la conciencia culpable e infeliz y de la conciencia
limpia; situacion que hace que nos resulte casi imposible producir siquiera ‘nociones
comunes’ junto con otros:

La ‘Ley’ es la mistificacion [la loi ¢ est la mystification], porque no es el poder “delegado”,
sino el poder usurpado [non pas le pouvoir délégué, mais le pouvoir usurpé], en virtud de
una abominable complicité de los esclavos y sus amos [des esclaves et de leurs maitres].
[...] En efecto, sélo se es tiranizado por la Ley [on n’est tyrannisé que par la loi], [pero]
también, y sobre todo, solo se es tirano por la Ley, pues el tirano aparece con la Ley [le
tyran ne fleurit qu’avec la loi], [pues ella] hace posible al tirano [la loi rend le tyran
possible]. El tirano habla el lenguaje de las leyes y no tiene otro lenguaje [le tyran parle le
langage des lois, et n’a pas d’autre langage].>>

293 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 3791, p. 99: «Man nehme sich vor der ‘sancta simplicitas’ in Acht: sie ist
es, die das Holz zu allen Scheiterhaufen gehduft hat».

294 SPINOZA, Ethica, pp. 95; 169-170.

295 DELEUZE, Présentation de Sacher-Masoch, p. 76. Cf. asimismo DELEUZE/GUATTARI, L Anti-
Edipe, p. 250-252: «La Ley, antes de convertirse en un fingimiento [une feinte] garantizado contra el
despotismo, es la invencion del propio Déspota [est 'invention du despote lui-méme], es la forma juridica
que toma la deuda infinita [la forme juridique que prend la dette infinie]. Hasta en los tardios
emperadores romanos veremos al jurista en el cortejo del Déspota, al legislador con el monstruo: Gayo y
Comodo, Papiniano y Caracalla, Ulpiano y Heliogabalo». Esta relacion intrinseca y molecular entre /e
despote et le législateur vuelve a aparecer en Mille Plateaux, pp. 434-435.

Pensamiento

Revista

196



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Vivimos en un mundo mas bien desagradable, en el que no solo las personas, sino también
los poderes establecidos tienen interés en comunicarnos afectos tristes [a nous
communiquer des aftects tristes]. La tristeza, los afectos tristes, son todos aquéllos que
disminuyen nuestra potencia de obrar [diminuent notre puissance d’agir]. Y los poderes
establecidos necesitan de de nuestras tristezas para convertirnos en esclavos [les pouvoirs
établis ont besoin de nos tristesses pour faire de nous des esclaves]. El tirano, el cura, el
ladron de almas, necesitan persuadirnos de que “la vida es dura y pesada”. Los poderes no
tienen tanta necesidad de ‘reprimirnos’ como de angustiarnos [les pouvoirs ont moins
besoin de nous réprimer que de nous angoisser], o, como dice Virilio, de administrar y de
organizar nuestros pequerios terrorves intimos [d’administrer et d’organiser nos petites
terreurs intimes].2%

Este irremediable vinculo o soldadura del poder con la tristeza constituye ese
‘Estado de miedo’ (Etat de peur) que, como vimos, constituia para Foucault el reverso
(I’envers) mismo del Estado de derecho (I’Etat de droit), como gestion de los pequefios
miedos. ;Como no considerar como una empresa de tristeza e impotenciacion
(servidumbre y sujecion), como una nueva Iglesia o gubernamentalidad pastoral a
aquellas tentativas que insisten y persisten en que concibamos y vivamos a nuestro
deseo (cupiditas) en soldadura con la Ley??’.

La Etica de Spinoza constituye verdaderamente una psico-politica —o, en rigor,
una psico-sexo politica—, toda vez que nos permite concluir que la mayor soberbia y la
mayor abyeccion consisten en la ignorancia de si mismo (maxima superbia vel abiectio
est maxima sui ignorantia), porque ambas revelan la mayor impotencia del animo
(maximam animi impotentiam indicat)**®. Por eso el soberbio es definido por Spinoza
como un impotente de &nimo: porque en su ignorancia de si se considera superior a los
demas (se supra reliquos esse putat);, mientras que el abyecto es impotente de animo
porque en su ignorancia de si se cree inferior a los demas (se infra reliquos esse credit),
dado que comete el error de juzgar su propia potencia en funcion de (comparandola con)
la potencia de los demas (suam impotentiam ex aliorum potentia seu virtute iudicat)*®.

En efecto, nadie sabe lo que su cuerpo y su alma pueden (en acciéon y en pasion),
por eso la ignorancia acerca de si mismo equivale a la impotencia sobre si mismo: y
quien mas se ignora a si mismo mas impotente de dnimo resulta (qui igitur se ipsum
ignorat maxime animo est impotens)**°, tanto en acciéon como en pasion, y tanto en su
soberbia como en su abyeccion, tanto en su majestad como en su insignificancia; tanto
menos capaz se vuelve para conocer mas, sentir mas, amar mas, hacer mas. Por lo tanto,
jamas podran ser virtuosos ni hacer el bien ni suscitar la alegria, sino, como mucho,
desparramaran las alegrias bajas y pasivas, los dirty little secrets, las alegrias de la

29 PARNET/DELEUZE, Dialogues, p. 76

297 En el debate ‘Psi’ organizado en el afio 1973 por La Nouvelle Critique, titulado Marxisme et
psychanalyse, Serge Leclaire decia que «el concepto de Ley fue esencialmente forjado por Lacany, y que
«la ley no puede ser pensada de otro modo que en funcioén de sus relaciones con el goce», posicion
secundada en el debate por Bernard Muldworf, psicoanalista y psiquiatra comunista (BAULEO,
Vicisitudes de una relacion, pp. 33; 45; 49). También Althusser remarcaba (en su texto Freud y Lacan,
del afio 1965) la relacion dialéctico-lacaniana entre el deseo y la ley (op. cit., pp. 94-96). Para un
desarrollo de la tematica, cf. VERDIGLIONE (Comp.), EI Goce y la Ley. Ensayos sobre lo sexual y lo
Juridico (1975).

298 SPINOZA, Ethica, p. 142.

299 SPINOZA, Ethica, p. 143.

300 SPINOZA, Ethica, p. 142.

Pensamiento

Revista

197



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

servidumbre: las alegrias de los tiranos que son esclavos y de los esclavos que son otros
tantos pequefios-tiranos®®!. Alegrias de esclavos libertos o de parasitos.

Abhora bien: ;Como manejarse en la vida mientras se vive y se tiene que vivir (en
plena sociedad) entre ignorantes de si mismos? La linea ética spinozeana extrae algunas
reglas de caracter experimental o practico (reglas facultativas o reglas tentativas de
composicion): ante todo, (a) evitar sus premios y beneficios: «el ser humano libre que
vive entre ignorantes procura, en la medida de lo posible, evitar sus beneficios» (homo
liber, qui inter ignaros vivit, eorum quantum potest beneficia declinare studet)**%;
luego, (b) evitar sus trampas o capturas no mordiendo sus carnadas: no perseguir lo
mismo que persiguen ellos, ni aspirar a recibir de ellos ninguna clase de gratitud, favor,
honor, premio, aplauso, admiracion®??, reconocimiento, valor, porque «la gratitud que se
tienen entre si los seres humanos que son guiados por un deseo ciego es, generalmente,
compra-venta de lisonjas» (gratia quam homines qui caeca cupiditate ducuntur invicem
habent, mercatura seu aucupium potius quam gratia plerumque est)’**, sabiendo que
siempre que se muerde se muerde primero por deseo (y no por interés, voluntad,
necesidad o utilidad), vale decir, se muerde por una faltificacién y por una falicizacion
previa del deseo (biunivocizacion); finalmente, (c¢) evitar sus trampas o capturas no
deviniendo uno mismo la carnada. Spinoza cum Nietzsche, que tuvo la vision del eterno
retorno de lo mismo (die Wiederkunft des Gleichen) en el mismo momento en que entrd
en contacto con la filosofia de Spinoza: jNo estar a la espera ni de las dichas
(Seligkeiten), ni de las bendiciones (Segnungen), ni de los perdones (Begnadigungen)
desconocidos y lejanos, sino vivir de tal modo (so leben) que queramos vivir otra vez
(nochmals leben), y que queramos vivir eternamente de ese modo! (in Ewigkeit so
leben)’®. Si actuar y pensar como la mayoria (handeln und denken wie Viele), como

301 NIETZSCHE, KSA 10, §17[13], p. 539: «Entre vosotros reina una gran hipocresia: los que mandan
fingen tener las virtudes de los que obedecen» (Es ist eine groffe Heuchelei unter euch: die welche
befehlen, heucheln die Tugenden der Gehorchenden).

302 SPINOZA, Ethica, p. 150.

303 Para Spinoza, el ser humano /ibre conjurard en si mismo y se escapara, ademas, del vil y servil deseo
de ser admirado (o deseo de admiracion): «Quien desea ayudar a los demdas con su consejo o con sus
acciones [qui reliquos consilio aut re juvare cupit] en orden al disfrute conjunto del supremo bien [ut
simul summo fruantur bono), procurara ante todo conciliar con ellos en afecto, pero nunca lo hara con la
intencion de que aquéllos ‘le admiren’ [non autem eos in admirationem traducere], cuestion de conseguir
de este modo que la doctrina que ¢l ensefia lleve su Nombre [u? disciplina ex ipso habeat vocabulum], asi
como tampoco les dard en lo absoluto motivo alguno de envidia [rec ullas absolute invidiae causas
darel» (Ethica, p. 156). Nietzsche comparte la misma posicion existencial: «Uno esta orgulloso de adorar
cuando no puede ser un idolo» (Man ist stolz anzubeten, wenn man nicht Gotze sein kann); por eso,
«quien acepta que se le rindan homenajes es un mentiroso, o esta totalmente ciego acerca de si mismo»
(Wer Huldigungen annimmt ist ein Liigner, oder ganz iiber sich blind) (KSA 10, §4[100], p. 147; KSA 8,
§29[13], p. 514).

304 SPINOZA, Ethica, p. 151.

305 NIETZSCHE, KSA 9, §11[161], p. 503. Este fragmento es de 1881; en este mismo afio, en una carta a
Franz Overbeck Nietzsche afirma compartir cinco puntos en comiin con Spinoza: «jEstoy absolutamente
asombrado y encantado! jTengo un predecesor [Vorgdnger], y ademas, de qué clase! Spinoza me era casi
desconocido: y que ahora haya sentido la necesidad de él ha sido un ‘acto instintivo’ [eine
Instinkthandlung]. No sélo su planteamiento general coincide con el mio —hacer del conocimiento el
afecto mas potente [die Erkenntnift zum mdchtigsten Affekt zu machen]—, sino que ademas me reconozco
en cincos puntos fundamentales de su doctrina. Este pensador tan anormal y solitario [abnormste und
einsamste Denker] es el mas cercano a mi justo en estas cosas: niega la libertad de la voluntad [er leugnet
die Willensfreiheit]; los fines [die Zwecke]; el orden moral del mundo [die sittliche Weltordnung]; lo no-
egoista [das Unegoistische]; el mal [das Bdse]; aunque las diferencias, naturalmente, son enormes, tienen
mas que ver con la diversidad de las épocas, de la cultura y de la ciencia [der Zeit, der Cultur, der
Wissenschaft]» (cf. Briefwechsel, T.1, p. 111).

Pensamiento

Revista

198



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

todo el mundo (A/le), suscita en los cogitos/yoes un inconfesable sentimiento de poder
(Gefiihl von Macht), lo mas prudente es hacerse indiferente tanto sus elogios como a sus
censuras (gleichgiiltig sich gegen Lob und Tadel machen), vale decir, desconectar
(descomponer) nuestros afectos de los premios/elogios y los castigos/censuras®?®. No
transgredir ni trampear la Ley & el Orden, sino traicionar y fugarse de él (fuga in
tempore), divergiendo y suscitando la fuga en los demads, la proliferacion creativa por
series divergentes:

El traidor es muy diferente del tramposo: el tramposo pretende ampararse de propiedades
establecidas, pretende conquistar un territorio, e incluso instaurar un ‘orden nuevo’. El
tramposo tiene mucho ‘porvenir’ [avenir], —pero no tiene ni el mas minimo devenir.>"’

Las trampas (capturas) nos rodean invisibles e inaudibles en medio de nuestras
composiciones de relaciones cotidianas y habituales, ilegalisticamente juridizadas,
contractualizadas y consentidas (falicizadas y faltificadas, vale decir, impotenciadas y
envueltas de afectos que son pasiones e ideas equivocas de mando y obediencia,
superiores e inferiores, activos y pasivos). Incluso nos rodean en medio de esos
momentos altamente ambiguos que son los procesos revolucionarios, momentos en los
que se abre la brecha/acontecimiento capaz de hacer proliferar series divergentes, pero
también capaz de volver a cerrarse en la anti-produccion, presa de la re-
territorializaciéon, la re-codificacion, la axiomatizacion (restaurando todas las
trascendencias). Louise Michel, personificacion femenina clave en las filas de la
tendencia anarquista durante la Comuna de Paris (en 1871) decia en un poema suyo
titulado El degollador (Le Coupe-Gorge) que el turbio policia se arrastra sigiloso por
todas partes (partout va rampant le policier louche), y que todo es una emboscada (fout
est embuscade), porque en la sociedad estatal, mercantil y propietaria vagamos
reluctantes entre emboscadas: on erre farouche dans les guets-apens®®®. Pero no caer en
las trampas o capturas requiere para Spinoza de mucha habilidad y mucha atencion
(mucha ars et vigilantia), junto con una singular potencia de animo (singularis animi
potentiae opus est) para no dejarse llevar por la imitacion de los afectos de los otros (ne
eorum affectus imitetur)’®, por las burocracias afectivas y deseantes, por los fantasmas
o edipismos de grupo.

Por todo lo dicho, es evidente que los tres géneros de conocimiento implican
necesariamente tres modos de existencia o tres maneras de vivir, y que estos tres modos
de existencia forzosamente tendran que implicar modos diferentes de la sexualidad. Y
en este sentido, asi como los afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del
primer y segundo género de conocimiento no se comparan, en perfeccion, con los
afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del tercer género de
conocimiento, asi también ocurrird que la sexualidad (y las ideas e imagenes de

306 NIETZSCHE, KSA 9, §§10[E89] y 11[1], pp. 434; 441.

307 PARNET/DELEUZE, Dialogues, pp. 52-53.

308 MICHEL, La Commune, p. 52. Louise Michel nace el 29 de mayo de 1830, hija ilegitima de una
sirvienta seducida por el terrateniente Etienne C. Demahis. Siendo maestra, se le impidié trabajar en la
ensefianza publica por haberse negado a jurar por el Emperador Napoleon III. Condenada y deportada en
1872 a la isla de Nueva Calcedonia (colonia francesa). Una amnistia le permite volver a Francia en 1880.
En 1883 fue encarcelada por el delito de robar pan durante una protesta en la Place des Invalides. Ya
liberada, un fanatico religioso le dispara dos veces, hiriéndola en la cabeza, mientras Louise impartia unas
conferencias en enero de 1888; sin embargo, pide la absolucion del agresor ante el Juez. Después de dar
un discurso el 1° de mayo de 1890 es arrestada, y el Ministro Ernest Constans intenta declararla loca para
internarla en un ‘manicomio’. Huye a Londres.

309 SPINOZA, Ethica, p. 154.

2 Pensamiento
Revista

199



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

sexualidad) del primer y segundo género no se compararan tampoco con lo que podria
ser un deseo y una sexualidad del tercer género. Considero por mi parte que éste
aspecto sexo-politico del spinozismo ha sido completamente vadeado e incluso
obstaculizado a causa de los usos phi y psi corrientes (trascendentes) de su filosofia y su
ética.

Y bien, a ésta sexualidad concordante con el tercer género de conocimiento
Deleuze la denomina sexualidad univoca o sexualidad de la univocidad —por oposicion
a la sexualidad equivoca de los géneros anteriores—, que es el equivalente exacto a lo
que en El Anti-Edipo (junto con Guattari) se denomina bajo el nombre de sexualidad no-
humana o ‘sexo no-humano’:

El problema de la méaquina deseante, en su caracter esencialmente ‘er6tico’, no radica en
modo alguno en saber si alguna vez una maquina podra darnos “la ilusion perfecta de la
mujer” [l'illusion parfaite de la femme]. Por el contrario, radica en esta cuestion: “;En qué
maquina meter a la mujer, en qué maquina se mete una mujer para llegar a convertirse en el
objeto no-edipico del deseo, es decir, sexo no-humano? [c est-d-dire sexe non-humain].3'°

Habida cuenta de que, para colmo de males, «todos admiten, al menos entre
nosotros, en nuestra sociedad patriarcal y capitalista [dans notre société patriarcale et
capitaliste], que Edipo es algo indiscutible»®'!. Por contraposicion, la sexualidad
equivoca que cabe al primer y al segundo género de conocimiento constituyen lo que en
El Anti-Edipo Deleuze & Guattari denominan la représentation anthropomorphique du
sexe; que en rigor es una concepcion andro-morfica 'y falo-morfica del sexo;
representacion completamente vi/ y servil de la sexualidad, hecha sub specie virii et
phallus:

La representacion antropomorfica del sexo [...] es tanto la idea de que hay ‘dos’ sexos como
la idea de que s6lo hay ‘uno’. Sabemos de qué modo el freudismo esta atravesado por esa
extrafia idea de que finalmente no hay mas que un sexo (el masculino), con respecto al cual
la mujer se define como carencia [manque], y el sexo femenino, como ausencia [absence].
[...] Podemos decir, pues, que la castracion es el fundamento de la representacion
antropomorfica y molar de la sexualidad [la castration est le fondement de la
représentation anthropomorphique et molaire de la sexualité]. Es la universal creencia que
reune 'y a la vez dispersa a los varones y a las mujeres bajo el yugo de una misma ilusion de
la conciencia, y les hace adorar ese yugo. Por eso todo esfuerzo para determinar la
naturaleza ‘no-humana’ del sexo (por ejemplo ‘el gran Otro’) que continte conservando el
mito de la castracion esta perdido de antemano. [...] jQué idea mas perversa, humana,
demasiado humana! ldea llegada de la mala conciencia, y nunca del inconsciente. La
representacion molar antropomorfica culmina en lo que la fundamenta: la ideologia de la
carencia.’!?

Spinoza cum Guattari: en sus Ecrits pour I’Anti-GEdipe (redactados en su
intercambio con Deleuze entre 1969 y 1972) Félix Guattari caracterizaba al ‘falo’ y a la
economia deseante falica —cuya viralizacion por todo el campo social no corre
unicamente a cargo de la hetero-normatividad y del pensamiento reaccionario y neo-
liberal— como la muerte misma del deseo (la mort du désir), como aquél agente psico-

310 DELEUZE/GUATTARI, L ’Anti-Edipe, p. 471. El sexo no-humano, esto es, lo no-humano de la
sexualidad humana, no tiene que ver con la existencia o con el reconocimiento de un sexo o dos sexos (la
llamada ‘diferencia sexual’), sino que se refiere a los n-sexos: «Hacer el amor no se reduce a hacer uno, ni
siquiera dos, sino hacer cien mil; eso son las maquinas deseantes o el sexo no-humano: no uno ni siquiera
dos sexos, sino n-sexos [non pas un ni méme deux sexes, mais n-sexes|» (ibid, p. 352).

30 DELEUZE/GUATTARIL L "Anti-Edipe, p. 206.

312 DELEUZE/GUATTARL, L 'Anti-GEdipe, pp. 350-351.

Pensamiento

Revista

200



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

sexo politico que suelda (reduce) al deseo sobre el sexo y sobre la diferencia sexual
(biunivocizacion), vale decir, sobre el ‘sexo humano’ demasiado equivoco; ademas de
soldar el deseo con Ley (juridizacion del sexo0)*'3. Ademas, el falo es quien promueve
que vivamos y experimentemos nuestra propia subjetivacion bajo el modo de una
conciencia individual y privada (le phallus promeut une conscience individuelle), es
quien nos hace complacernos en ocupar la posicion de ‘sujeto del enunciado’ (posicion
que nos conduce a arrodillarnos ante las maquinas de confesion y de veridiccion
religiosa o psicoanalitica), y, en consecuencia, este ‘yo’ o ‘individuo’ que somos
(sameness, self, personal identity, Ichheit, Subjektivitdit) es pre-fabricado (subjetivado
anti-productivamente) como ser-para-el-falo (/’étre-pour-le-phallus); siendo este ser-
para-el-falo una ilusion propia de toda conciencia servil o impotenciada (I’illusion de la
conscience impuissantée), prototipo de subjetividad castrada y faltificada (prototype de
la subjectivité castrée)’'*. Mas aun: sea burgués o proletario, el individuo, persona,
sujeto, actor o ciudadano, vale decir, el ser humano fabricado como ser-para-el-falo, es
precisamente el ser impotente e impotenciante porque es el ser (modo de existencia)
surcado por el deseo de reconocimiento, identificacion, integracion, surcado por el
infecto deseo de ser amado, querido, deseado, visto y oido, aplaudido, likeado,
followeado, etc. Desear ser reconocido e identificado en tanto que ‘yo’ o ‘identidad
personal’ equivale a quedar capturado bajo el punto focal de convergencia trascendente
del Falo, y su hermano gemelo, Edipo. Y si el concepto que personifica dicha
subjetivacion o modo de existencia andromorfico y patriarcal es es el del esclavo
liberto, se debe a que la forma de la sociabilidad que mejor realiza dicho modo de
existencia es el Estado, como sociabilidad del poder (Estado de Derecho + Estado de
miedo).

Una sexualidad de la univocidad (o sexualidad univoca) s6lo puede comenzar a
existir desde el momento que el Falo (junto con la falta, la castracion, la spaltung de la
libido) y el deseo-de-falo queda eliminado y conjurado completamente de la ecuacion
sexual, dado que el falo jamas ha sido ni el objeto ni la causa del deseo: le phallus n’a
Jjamais été l'objet ni la cause du désir*'>.

(En que podria consistir esta nueva sexualidad univoca y aquiescente (acorde con
el tercer género de conocimiento) que no estd dada pero que sin embargo estamos
llamados a crear, si es que queremos sobrepasar lo ‘demasiado humano’ (lo demasiado
masculino, lo demasiado viril y demasiado falo-fiolo) que hay en la sexualidad
‘humana’ que nos hemos construido socialmente? ;Y en qué se diferenciaria esta nueva
sexualidad univoca y aquiescente respecto del deseo y de la sexualidad ya instituidos,
establecidos y dominantes —eso que Foucault denominaba ‘el dispositivo de la
sexualidad’—, es decir, respecto de la sexualidad que aprendemos (que se nos ensefia)
en la sociedad patriarcal (estatal y capitalista), y que nosotros mismos ejercemos como

313 LACAN, Kant con Sade, p. 767: «El deseo es el revés de la Ley; y en el fantasma sadeano se ve como
se sostienen». En su conferencia en Brasil, titulada Les mailles du pouvoir (1976), Foucault decia:
«Melanie Klein, Winnicott y Lacan intentaron demostrar que la ‘represion’ [...] forma parte del
mecanismo del instinto, o, por lo menos, del proceso a través del cual se desenvuelve el instinto sexual, se
constituye como ‘pulsion’. La nocion freudiana de 7rieb [es interpretada por ellos] como algo que ya esta
profundamente penetrado por la represion [est déja profondément pénétré par la répression]. La
necesidad, la castracion, la carencia, la prohibicion, la Ley, son los elementos a través de los cuales el
‘deseo’ se constituye como ‘deseo sexual’» (Dits et Ecrits IV, pp. 182-183).

314 GUATTARI, Ecrits pour I’Anti-Edipe, pp. 418-419; 421; 494.

315 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, pp. 427-428. Cf. DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe I: «Lo que
me fastidia en el psicoanalisis del lado de Lacan es el culto a la castracion» (ce qui m’embéte dans la
psychanalyse du coté de Lacan c’est le culte de la castration).

2 Pensamiento
Revista

201



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

si se tratase de nuestra sexualidad humana normal, civilizada, refinada y auténtica, y
que (todavia peor) incluso continuamos reproduciendo bajo la consigna de la
‘transgresion’ sexual anti-moral?

Todo este conjunto —Edipo, ‘diferencia sexual’ [différence sexuelle], castracion (como
fuente de la diferencia y gran distribuidor de Edipo)— define no la ‘sexualidad’, sino la
representacion antropomorfica de la sexualidad [non pas la sexualité mais la représentation
anthropomorphique du sexe]. Quiero decir que no hay ‘sexualidad humana’: s6lo hay una
representacion humana de la sexualidad [il n’y a pas de sexualit¢ humaine, il n’y a
d’humain que la représentation de la sexualité]. Y el Falo es el principio fundamental de la
“representacion antropomorfica del sexo” [le phallus est le principe fondamental de la
représentation anthropomorphique du sexe]. [...] El esquizo-analisis debe alcanzar el ‘sexo
no-humano’ [doit atteindre le sexe non-humain]. [Ahora bien,] solo estadisticamente (en
tanto ‘conjuntos molares’) existen “varones” y “mujeres” propiamente dichos [des
bonhommes et des bonnes femmes]. En cambio, al nivel molecular del esquizo-analisis (o
del inconsciente delirante) es imposible ‘reconocer’ a un varén o a una mujer [impossible
de reconnaitre un homme d’une femmel]; y ello no en virtud de una “bisexualidad”, sino al
nivel de los n-pequefios-sexos [au niveau des petit ‘n’ sexes]. En la representacion
‘antropomorfica’ hay varones y mujeres, pero a nivel del ‘sexo no-humano’ no los hay
[dans la représentation anthropomorphique il y a des hommes et des femmes, au niveau du
‘sexe non-humain’, il n’y a ni homme ni femme). [...] Las relaciones entre los n-sexos son
de tal naturaleza que “homosexualidad”, “heterosexualidad”, “varén”, “mujer”, ya no
tienen sentido alguno [homosexualité, hétérosexualité, homme, femme, cela n’a plus de
sens]. A nivel del ‘sexo no-humano’ no se conoce ni nombre del padre [nom du pere], ni
forclusion, ni castracion, etc. En estas regiones esas cosas no existen: no conciernen al
inconsciente, sino que forman parte de las ‘imagenes’ que la conciencia se hace del
‘inconsciente’ [cela ne concerne pas l’inconscient, cela fait partie des images que la
conscience se fait de l’inconscient].3'

De alli todas las preguntas de E!/ Anti-Edipo: ;En qué modo de existencia nos
sumergen (o0 quieren sumergirnos) todos aquellos que, todavia hoy, nos dicen que lo
propio del deseo es la falta, la carencia, la menesterosidad, el falo, la castracion, el
placer y el goce (imposible)? ;En qué modo de existencia nos sumergen (0 quieren
sumergirnos) todos aquellos que, ademas, nos dicen que todos nuestros deseos sexuales
(libido) han de valorarse seglin un sistema del juicio trascendente en funcion del cual (y
a partir de signos e interpretaciones totalmente equivocas) se divide previamente a
nuestra sexualidad en ‘normal’ o ‘patoldgica’, o, incluso, segin un sistema del juicio
trascendente que pretende valorar nuestra sexualidad seglin cuales sean las ‘personas’ o
los ‘objetos’ que perseguimos (homosexual, heterosexual, bisexual, asexual, etcéteras)?
(En qué modo de existencia nos sumergen (o quieren sumergirnos) todos aquellos que
postulan que existe “en ultima instancia” un codigo trascendente y seguro (v. gr. la
clase, la posicion en el esquema de produccion, el tiempo de valorizacion del capital,
etc.) que nos permitira distinguir de antemano, por ejemplo, entre la sexualidad
burguesa y la sexualidad progresista, plebeya o proletaria? ;Y en qué modo de
existencia nos sumergen (o quieren sumergirnos) todos aquellos que, finalmente,
postulan que la sexualidad s6lo puede definirse y valorarse segin un los postulados de
un codigo juridico-contractual (axiomas estatales y mercantiles), del tipo “contrato
sexual consentido”, para obtener en el “intercambio” el mejor goce posible del “capital
erdtico y sexual” del otro? ;No nos sumergiran en el mas terrorifico y servil modo de
existencia y de experiencia afectiva, sexual y deseante? ;No nos invitan por todos los
costados posibles (en nombre de la opinidn y de la ciencia, en nombre de la civilizacion
y de la revolucién) a vivir y a reproducir una sexualidad totalmente equivoca,

316 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe I. Clase del 25/06/1972.

Pensamiento

Revista

202



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

andromorfa, falo-morfa, propia de esclavos que mandan sobre esclavos? El amor y la
sexualidad acordes con los dos primeros géneros de conocimiento constituyen, en
nuestras sociedades, el epitome de ‘la’ sexualidad: lo normal, lo humano; pero no son
mas que tristezas y malos amores: amores/sexos bajos o serviles, en virtud de su
maquinismo interno, de su diagrama interno de composicion y descomposicion de
relaciones.

Las cartas entre Spinoza y Blyenbergh, asi como algunos pasajes de la Etica y del
Tratado Politico dejan entrever una critica feroz contra los dos tipos clasicos de ‘malos
amores’ estadisticamente reproducidos, en tanto que amores/sexos propios de una
existencia servil. Ellos son: el adulterio y la prostitucion (o amor bajamente sensual).
Ambos constituyen —para todas las filosofias moralo-juridicas del siglo XVII al XIX—
los dos tipos paradigmadticos de amores bajos y serviles (junto con el concubinato), que
se corresponden con el primer género de conocimiento y con el modo de existencia
afectivo-pasivo que éste expresa, y que la sociedad misma estimula. Son amores/sexos
que pertenecen irremediablemente al género de la tristeza, la impotencia y la
depotenciacion reciprocas. Pero la diferencia y la divergencia entre la ética sexual de
Spinoza y la moral sexual del resto de los autores modernos radica en que la linea acrata
spinozeana no busca elucidarlos aplicando un sistema del juicio moralo-juridico
trascendente (reduciendo el andlisis a su caracter moral o inmoral, legal o ilegal,
permitido o prohibido por el Estado), sino que intenta abordarlos desde la perspectiva
inmanente de las potencias y de las composiciones de potencia o entre potencias.

Sin embargo, no por ello habremos de concluir que, por oposicion al adulterio y a
la prostitucion, el matrimonio (conyugalidad) habria de constituir para la linea
spinozeana el ejemplo del ‘buen amor’, del amor apetecible, reconocible, respetable y
superior; que es precisamente la conclusion a la que llegan (y nos conducen) todos los
filésofos, moralistas y legisladores modernos (Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel,
Fichte, Schlegel, etcéteras), que colocan al matrimonio (zweiatomiges Molekiil) como
institucion fundamental para la virtud amorosa y sexual. Para Spinoza el matrimonio
(contrato juridicamente codificado y axiomatizado por la sociedad estatal), en si mismo,
no significa nada ni posee ningun sentido ni ningin valor positivo intrinseco (0 a
priori); al contrario, la conyugalidad establecida y tenida por ‘normal’, al igual que el
adulterio y la prostitucion, no constituyen sino parte integrante del mundo relacional
dégoiitant, infect (toxico), y minable. Porque tanto en el matrimonio como en el
adulterio y la prostitucion lidiamos con una forma de deseo y de sexualidad en la que /es
hacemos pagar a los demds nuestras faltas, carencias, negatividades, necesidades, asi
como nuestros placeres, nuestras satisfacciones, nuestras ‘descargas’, nuestros goces
(imposibles), nuestras tristezas, sentimientos de fracaso, nuestras ‘fiestas’, etc. Por lo
demas, los celos, la envidia, la ambicion, la mala conciencia, la toxicidad, y todas las
peores tristezas o alegrias-pasivas se encuentran presentes por igual tanto en el amor del
matrimonio como en el adulterio o la prostitucion.

Y el hecho de que la sociedad estatal valore e invista con sus codigos y axiomas al
matrimonio como practica virfuosa mientras que, por el contrario, valore e invista al
adulterio o a la prostitucion como practicas viciosas, ilegales y/o criminales, todo eso
todavia nos dice nada acerca de la comprension de la composicion y descomposicion de
relaciones, ni acerca del tipo de sexualidad que ejercemos. Y ain mas: tampoco nos lo
dird incluso para el caso de que la sociedad las valore e invista como practicas
aceptables y reglamentables (juridicamente reglables y econémicamente capitalizables).
Plantearse el problema desde la perspectiva de su prohibicion o su reglamentacion no
nos hace avanzar ni un milimetro en lo tocante al problema de las relaciones de

2 Pensamiento
Revista

203



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

poder/potencia que se ejercen en el plano inmanente del amor, el afecto, el sexo, y el
deseo.

En otras palabras: ya sea capitalista o socialista, burguesa o proletaria, aquello que
la moral de la sociedad estatal —con sus signos equivocos del mando y la obediencia
(jerarquia y diferencias jerarquicas), y con sus maquinas de interpretacion (sistema del
juicio trascendente)— nos permite o nos prohibe, nos castiga o nos premia, N0OS coarta
0 nos estimula, todavia no nos dice nada acerca de por qué, por ejemplo, devenir un
varén tramposo (un engafiador o un prostituyente) constituye, desde la perspectiva de
los grados de potencia y de la composicion de relaciones, un modo de existencia bajo,
vil, servil y depotenciante, y por lo tanto, algo que debemos traicionar, conjurar y cortar
(huir y hacer huir). No avanzamos ni un solo paso cuando reducimos los problemas mas
fundamentales al lenguaje juridico-contractual de lo legal y lo ilegal (de lo que se halla
dentro de la ley o fuera de la ley, prohibido por la ley o regulado por la ley). Es
necesario emplazar una problematizacion relativa no a las _formas moralo-juridicas sino
a las relaciones de potencia/poder.

Para empezar: si atendemos a la definicion del ‘amor’ tal y como aparece en la
Etica de Spinoza vemos que se define como una alegria (laetitia) acompaiiada por la
idea de una causa exterior, y que aquel que ama se esfuerza (conatur) necesariamente
por tener presente y conservar a la cosa que ama (quam amat praesentem habere et
conservare) afectandola cuanto pueda de alegria (laetitia quantum potest afficiendo)’!’.
Pero ademas, Spinoza agrega que este conatus amoroso del amante es tanto mayor
cuanto mayor es su amor, asi como cuanto mayor es su esfuerzo para conseguir que la
cosa amada le ame a su vez (ut et conatus efficiendi ut res amata ipsum contra amet)’'8.
Esta es la definicion rigurosa del amor que todos suelen citar de la Etica spinozeana.

Sin embargo, poco y nada se ha advertido que esta es unicamente la definicion
diriase teorematica del amor; resta todavia pasar al plano problematico del amor, que
consistira en ver —en nuestra vida practica concreta y en funcion de la composicion y
descomposicion concreta de relaciones que efectuamos— con qué tipo de afecto
envolvemos a este conatus o esfuerzo amoroso de tener presente y de conservar a la
cosa/persona amada. Es decir, resta todavia ver si este conatus que es el amor surge o es
motorizado en nosotros por una alegria pasiva o por una alegria activa, pues es eso lo
que marcara la diferencia y los que nos dira ‘algo’ acerca de los modos de existencia y
de las maneras de vivir (y concebir) nuestra sexualidad y nuestro deseo.

Pero todavia mas: es necesario notar asimismo que esta definicion teorematica del
amor detalla expresamente que se trata del amor en tanto que sea experimentado por el
amante como una ‘alegria’ (laetitia) acompariada por la idea de una causa exterior o
externa. Se trata, por lo tanto, de una definicion del ‘amor’ en tanto que ese amor
dependa de otra cosa como su causa o idea de causa; por ejemplo, si el amor que
experimenta el amante depende (para seguir siendo ‘amor’ o para perseverar como
amor) del amor del otro, esto es, del deseo de ser amado y de ser deseado por el otro. Y
es por el hecho mismo de depender de algo ‘exterior’ —por ejemplo, de cosas tales

317 SPINOZA, Ethica, p. 74.

318 SPINOZA, Ethica, p. 86. Por contra, Spinoza define al ‘odio’ como una tristeza acompafiada por la
idea de una causa exterior en la que el que odia se esfuerza necesariamente por apartar y destruir la cosa
que odia (quam odio habet amo-vere et destruere conatur) (p. 74). Sin embargo, la ética spinozeana como
sistema de pruebas nos dice que el odio siempre puede ser destruido por el amor (odium amore deleri
potest) (p. 89); y cuando eso ocurre, cuando el odio se trueca en amor (in amorem transit), ese amor sera
mas agrande que si el odio no lo hubiera precedido (amor propterea maior est quam si odium non
praecessisset) (p. 90).

2 Pensamiento
Revista

204



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

como la apariencia, figura o fisonomia de la persona amada, o las pasiones que la
persona amada (o la idea/recuerdo/fantasia de la persona amada) suele suscitar o
encender en nosotros—, ocurre que dicho amor siempre puede caer en el exceso o
paroxismo.

En consecuencia, el amor que puede volverse excesivo o paroxistico es,
precisamente, el amor que se configura a partir de alegrias pasivas o afectos pasivos. A
punto tal —y se trata aqui de un punto fundamental— que este tipo de ‘amor’ pasivo o
amor-pasion no se diferencia en nada del mero ‘placer’ y ‘goce’ (titillatio y gaudium en
Spinoza, pleasure en Locke, Smith, Burke y Bentham, Lust en Leibniz, Hegel, Fichte,
Schopenhauer, etc.):

El ‘amor’ es una alegria acompafada de la idea de una causa externa: asi pues, el ‘placer’
acompafiado de la idea de una causa externa es amor [amor est laetitia concomitante idea
causae externae: titillatio igitur, concomitante idea causae externae amor est].>'°

El ‘amor’ que surge de afectos-pasion y de la idea de una causa exterior es un tipo
o modo del amor que precisamente puede sufrir todo tipo de equivocidades y
alteraciones, ya que, tal y como Spinoza nos lo dice, con frecuencia nos ocurre que
incluso mientras disfrutamos (fruimur) de la cosa que apeteciamos (appetebamus)
nuestro cuerpo comienza de repente a adquirir en virtud de ese disfrute una nueva
constitucion —por la cual nuestro cuerpo queda determinado de un modo diferente al
que estaba—, y, desde entonces, se excitan en nuestro cuerpo otras imdgenes de las
cosas (aliae rerum imagines in eo excitantur), a punto tal que el alma comienza al
mismo tiempo a imaginar y a desear otras cosas (mens alia imaginari aliaque cupere
incipit)’?0.

En otras palabras, el amor-pasion (pasivo) acorde con el primer género de
conocimiento, que es este amor que, partiendo de la falta, el malestar y la
menesterosidad (uneasines / Unbehagen), tiene su origen en afectos de ‘placer’ y de
‘satisfaccion’ de un anhelo, es un amor siempre mudable y que estara siempre sujeto a
imdagenes, signos e interpretaciones cambiantes, a punto tal que éstos son capaces de
hacer que aquello que hasta recién amabamos nos resulte a partir de ahora indiferente, o
incluso odioso. De modo que desde el punto de vista de las afecciones interiores, el
amor-pasion puede saciarse, hartarse, saturarse, y comenzar a resultar odioso,
generando hastio o repugnancia (fastidium o taedium). Y ello es asi porque segun
Spinoza el amor y el deseo, cuando tienen su origen en afectos-pasion (pasivos) y en la
idea de una causa externa, pueden tener excesos (amor et cupiditas excessum habere
possunt)®!; y muy especialmente se convertirdn en ‘exceso’ en fanto que deriven y
contintien derivando solamente de afectos-pasion, que son afectos que sujetan al alma
de tal modo en la consideracion de un solo objeto, que ya no puede pensar en otros
objetos (mentem in sola unius obiecti contemplatione ita detinent, ut de aliis cogitare
nequeat)***. Lo que Spinoza critica con insistencia Adam Smith lo convierte en 1759 en
un lugar comun porque considera, como todo el mundo, que una vez saciados los
apetitos el objeto que los excita deja de ser agradable: as soon as they are gratified, the
object that excited them ceases to be agreeable; y sobre todo cuando se trata de la mas

319 SPINOZA, Ethica, p. 136.
320 SPINOZA, Ethica, p- 100.
321 SPINOZA, Ethica, p. 136.
322 SPINOZA, Ethica, p. 137.

Pensamiento

Revista

205



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

furiosa de las pasiones humanas (the most furious of all the passions), que para Smith es
la pasion sexual (the passion of sex)’?.

Pero el propio Spinoza nos brinda una clave de desciframiento al decirnos que su
propia definicion del ‘amor’ se desmarca abiertamente de la definicion brindada por el
resto de los autores, por cuanto que éstos han venido definiendo al amor muy
equivocamente, es decir, lo han venido definiendo como “la voluntad que tiene el
amante de unirse a la cosa amada” (auctorum definiunt amorem esse voluntatem
amantis se iungendi rei amatae). Para Spinoza, dicha definicion —que es la de
Descartes, Leibniz, Locke, Smith, Burke, Bentham, Hegel, Fichte, Novalis,
Schopenhauer, etc.— no expresa para nada la ‘esencia’ del amor en tanto que potencia,
sino que solo expresa una simple ‘propiedad’ suya (non amoris essentiam, sed eius
proprietatem exprimit). En otras palabras: la moral como sistema del juicio trascendente
y emanador define al amor segun su propiedad, mientras que la ética como sistema
inmanente de pruebas lo define segin su esencia/potencia.

En efecto, ocurre que segiin Spinoza la mayoria de los autores (profetas, filosofos,
médicos, moralistas, tedlogos, legisladores, etc.) se han hecho un concepto de la
voluntad totalmente equivocado y ficticio, toda vez que por ‘voluntad’ no pueden
entender otra cosa que el ‘libre albedrio’ (/iberum arbitrium). Asi, si definen al amor
por su propiedad es porque lo conciben como una ‘eleccion del alma’ hecha en funcion
de una supuesta ‘libertad de la voluntad’. En orden a poder divergir y desmarcarse de
estas concepciones y representaciones demasiado morales y juridicas del amor, propias
de todo sistema del juicio trascendente (sea un sistema filosofico, juridico, teoldgico,
astrologico, psicoanalitico, psiquiatrico, neurocientifico, etc.), Spinoza considera que si
queremos aceptar la definicion del amor como “la voluntad que tiene el amante de
unirse a la cosa amada” sera bajo la condicion de no considerar a la ‘voluntad’ como un
‘consentimiento’ o una ‘deliberacion’, o como si la voluntad consistiese en una especie
de ‘libre decreto del animo’ (non intelligere consensum vel animi deliberationem), pues
semejante concepto de la voluntad, nos dice Spinoza, seria ficticio: hoc fictitium esse.
Hemos visto mas arriba que Spinoza compartia esto con William Godwin.

He aqui un punto muy importante para la ética sexual de Spinoza y que considero
que se tiende a pasar por alto: el problema psico-politico del amor y del sexo, desde la
perspectiva de la esencia o la potencia, no tiene nada que ver con (no pasa por) el
consentimiento o la deliberacion. Lo cual no quiere decir que el consentimiento y la
deliberacion no tengan ni sentido ni valor; simplemente quiere decir que la pregunta por
la presencia (o no) de un consentimiento y de una deliberacion se refieren al amor en
tanto que ‘propiedad’. Pero el consentimiento fodavia no nos dice nada ni acerca de
cuales son las relaciones de potencia (o de poder), ni acerca del modo (libre o servil)
segun el cual componemos o descomponemos nuestras relaciones de potencia (en el
plano del amor y el sexo).

En segundo lugar, otro punto fundamental de divergencia poco explorado:
Spinoza sostiene que por “voluntad de unirse a la cosa amada” tampoco hay que
entender un ‘deseo’ de unirse a la cosa amada cuando ella se encuentra ausente (nec
cupiditatem sese jungendi rei amatae quando abest); mucho menos hay que entenderlo
como el ‘deseo’ de perseverar o de insistir en su presencia cuando ella se encuentra
ausente (vel perseverandi in ipsius praesentia quando adest), puesto que, de hecho, el

323 SMITH, The Theory of Moral Sentiments, p. 34.

2 Pensamiento
Revista

206



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

amor puede concebirse perfectamente sin ninguno de esos deseos ‘en falta’ o ‘ausentes’:
potest namque amor absque hac aut illa cupiditate concipi®®*.

Por contra, el concepto spinozeano positivo y afirmativo de ‘voluntad’ (por
referencia al amor) constituye algo extremadamente diferente: es el contento
(acquiescentiam) que la presencia de la cosa amada produce en el amante; contento que
le fortifica (qua corroboratur), o que al menos mantiene (aut saltem fovetur) la alegria
del amante*?®. Es un contento por una praesentia, jy nunca por una privatio, ausencia o
falta! En consecuencia, todos aquellos amores y deseos anteriormente descriptos no
pueden constituir mas que tristezas directas o bajas alegrias pasivas y compensatorias
(que son tristezas indirectas), y por lo tanto, no fortifican sino que deprimen e
impotencian la potencia de obrar de nuestro cuerpo y la potencia de pensar de nuestra
alma, impidiéndonos el pasaje hacia una perfeccion mayor (la de una sexualidad de la
univocidad). En efecto, todos esos amores y sexualidades nos hacen depender de
afectos-pasion (pasivos), asi como de una causa externa o de la idea de una causa
externa —a la que encima se concibe y se inviste en funcion de su ausencia o falta—,
asi como también nos hacen depender del infecto y venenoso deseo de ser amados y
deseados.

Recien a partir de aqui nos colocamos en la condicion de poder elucidar ya no
teoremdaticamente —como se tiende a hacer— sino problemdticamente en qué consiste
aquello que Spinoza considera como ‘amores bajos’ o amores-pasion, es decir,
amores/sexos serviles, pasivos e impotenciantes, que son todos los amores que caben al
primer género de conocimiento y al modo de existencia y de vida mas bajo; a todo ese
mundo relacional profundamente dégoiitant, infect (t6xico), y minable.

Aqui el ejemplo paradigmatico de Spinoza es aquel amor que podemos denominar
como amor fiolo o prostituyente, o amor bajamente sensual: es el amor lascivo o
prostituyente (amor meretricius), esto es, el deseo de copular suscitado solamente por la
belleza de los cuerpos: generandi libido quae ex forma oritur. Y, mas en general, es
meretricius toda clase de ‘amor’ que no reconozca como ‘causa’ la libertad del alma
(omnis amor qui aliam causam praeter animi libertatem agnoscit), y que, por eso, se
convierte facilmente en odio (facile in odium transit)**°. A condicion, nuevamente, de
que por ‘libertad del alma’ (animi libertatem) entendamos no el libre albedrio ni el
consentimiento, sino el ya mentado contento (acquiescentiam) que la presencia (y no la
ausencia) de la cosa amada produce en los amantes, contento que los fortifica, o al
menos mantiene la alegria de los amantes.

Asi, el ‘amor’ definido no como mera propiedad (teorematicamente) sino desde la
perspectiva de la esencia/potencia activa (problematicamente) es aquel que de alguna
manera ha conseguido desmarcarse tanto de los afectos-pasion (pasivos) como de la
idea de una causa externa —y por lo tanto, del infecto deseo de ser amados, deseados,
valorados, reconocidos, identificados—; puesto que si lo que nos obsesiona y nos
mueve es la idea de una causa externa que encima se encuentra ausente (sea esa causa la
esposa, la amante o la prostituta), entonces dicho amor sera todo lo que se quiera, pero
nunca un amor-libre suscitado por un deseo libre, por un deseo que fortifica a todos
aquellos que entran en relacion.

Esta es la razon por la cual Spinoza nos dice que es cierto que si el lujurioso
(prostituyente) esta triste, su tristeza se debe unicamente al hecho de no haber podido
aliviarse o descargarse (si libidinosus tristis est quod sibi morem gerere nequeat); pero

324 SPINOZA, Ethica, p- 102.
325 SPINOZA, Ethica, p- 102.
326 SPINOZA, Ethica, p. 155.

2 Pensamiento
Revista

207



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

también nos dice que atn llegado el caso de que el lujurioso (prostituyente) consiguiese
efectuar finalmente su anhelada descarga, su titillatio, alin asi, lo que habra conseguido
experimentar con dicha descarga no sera una alegria activa sino solo una simple alegria
pasiva, y por lo tanto, semejante alegria jamas podra ser solida, ni estar libre de todo
conflicto del animo: haec laetitia vix solida, et absque ullo animi conflictu esse
potest’?’; alegria pasiva que es la alegria propia de la economia del placer y de la 1ogica
de la fiesta, donde, como vimos, nunca se tiene en cuenta la salud integra (integra
valetudo) y s6lo se invisten ‘partes’ aisladas del cuerpo del otro (y no la totalidad)??®.
Como vemos, si Spinoza elucida problematicamente a los amores impotenciantes
(amores que reproducen la servidumbre humana), como es el caso del amor lujurioso,
lascivo o prostituyente, lo hace sin embargo de una manera completamente divergente
respecto del psicoanalisis: el amor meretricius de Spinoza no guarda ninguna relacion
con lo que la ciencia sexual de Freud y sus discipulos llaman Dirnen-liebe (o amor por
las putas) en los varones®?’. Y aquello que Freud y sus discipulos instituyeron bajo el
nombre de Dirnen-komplex (complejo de la prostituta)’*° no es mas que una
mistificacion patriarcal de trascendencia (metafisica de verdugo) cuya referencia eterna
son el falo y la falta.

Consecuencia psico-sexo politica: el lujurioso o el prostituyente no se definen
como tales ni por los objetos ni por las personas que persiguen y desean (porque desean
tomar prostitutas pudiendo desear en su lugar un buen y fiel ‘amor conyugal’), sino que
se definen como tales por la composicion y la descomposicion de relaciones afecto-
pasivas que trazan, asi como por la ignorancia que contagian por doquier, tanto por lo
que toca a si mismos (y a sus propias potencias), como por lo que toca a las personas (y
a las potencias de las personas) a las que prostituyen.

Pero esta ‘ignorancia’ que el libertino, el lujurioso o el prostituyente contagian por
doquier es altamente peligrosa y venenosa justamente porque no se trata de la simple
ignorancia del ‘no-saber’ —no es ni falta de educacion, ni falta de conocimiento, ni falta
de estudios, ni falta de informacion, ni falta de deconstruccion, ni falta de titulos y
diplomas, ni falta de ‘especializacion’ en el tema, ni falta de empatia, etc.—, sino que,
muy por el contrario, es la ignorancia propia del que vive (y se vive) segun la sabiduria
mas servil que puede haber: la sabiduria del primer género de conocimiento. Sabiduria
servil o sabiduria de esclavos que es esencialmente una sabiduria propia de tiranos:
porque los tiranos s6lo pueden mandar y regir sobre esclavos previos, siendo ellos
mismos los primeros esclavos, dado que no pueden reinar mas que inyectando por
doquier la esperanza y el temor, o sea, la tristeza y la impotencia (y hacer eso es sintoma
de un modo de existencia esclavo). Su ignorancia es, en rigor, una sabiduria servil, y su
esclavitud es, en rigor, una tirania vil. Es la vida y el conocimiento de los esclavos
libertos: de aquellos que solo se sienten libres cuando y porque quitan la libertad
(esclavizan) a los demas. Se liberan... esclavizando.

La elucidacion propia de la linea spinozeana alcanza aqui una ‘punta’
problematica ético-sexual y psico-sexo politica que se tiende a pasar por alto en todos
los estudios habidos sobre Spinoza. A saber: que cualquier varon puede estar afirmado

321 SPINOZA, Ethica, p. 79.

328 SPINOZA, Ethica, p. 146.

329 FREUD, Beitréige zur Psychologie des Liebeslebens, p. 5.

30 FREUD, EI problema econémico del masoquismo, pp. 197-198; 170. Cf. asimismo, FENICHEL, Zur
prigenitalen Vorgeschichte des Odipuskomplexes, p. 329; LAMPL-DE GROOT, The Evolution of the
Oedipus Complex in Women, p. 339; MASLOW, Self-esteem (Dominance-feeling) and Sexuality in
Women, pp. 130-131; y DEVEREUX, Baubo: la Vulva mitica, p. 113.

Pensamiento

208



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

(conatus) en un ‘modo de existencia’ psico-sexual y afectivo de tipo prostituyente,
incluso si nunca pagé por prostituir a nadie, ya sea con dinero, valores o regalos (Gelde,
Geldeswert, oder auch in einer Gefiilligkeit), para usar los términos de Fichte33!. Porque
incluso un esposo, novio o amante puede comportarse de facto como un ‘prostituyente’
con su propia esposa, novia o amante toda vez que reproduzca ese maquinismo
(composicion) del deseo y del conato, es decir, toda vez que efectue con su esposa,
novia o amante una composicion de relaciones afecto-pasivas en las que —movido por
la falta y las exigencias del falo— se desentiende de todo excepto de su propia titillatio
y de su propia necesidad de descarga, incluso cuando su esposa, novia o amante hayan
consentido con dicha relacion.

Bajo esta linea servil y tiranica (parasitaria) del amor y del sexo sucede que el
esposo, amante, novio o prostituyente componen relaciones a través de la
descomposicion de relaciones: afirman sus propias potencias y afirman sus propias
relaciones disminuyendo, negando y ninguneando las potencias y las relaciones de los
otros (a quienes no invisten mas que por fragmentos); reducen las potencias al poder y
al ejercicio de un poder, y entonces hacen que los demas les paguen por afirmar su
propio deseo y conato: hacen pagar a los otros su propio placer, descarga y satisfaccion.
Paguen o no paguen, ellos siempre hacen pagar a los demads.

Aquello que nos mueve y nos define, tanto en acciéon como en pasion, no es ni el
‘objeto’ sexual (esposa, novia, amante, o prostituta), ni las ‘intenciones’ sexuales
(buenas o malas, legales o ilegales), ni las ‘metas’ sexuales (normales o patologicas), ni
tampoco los ‘motivos’ sexuales (espirituales o carnales, tiernos o sensuales, terrenales o
celestes); antes bien, son las maneras de componer y descomponer nuestras relaciones
amatorias y sexo-afectivas aquello que nos define (y que define a la ‘masculinidad’).
Todos ellos, tanto el esposo como el novio, el amante o el prostituyente devienen
literalmente ‘prostituyentes’ foda vez que hacen pagar a los otros (a las potencias de
los otros o a las potencias que los otros son en acto) su placer y la satisfaccion de su
placer; con la diferencia de que, ademas, el prostituyente hecho y derecho siempre paga
con dinero, mientras que el esposo, novio 0 amante no pagan nada; y en esto, todos ellos
son perfectos en su impotencia (en su deseo de esclavitud) y en la impotenciacion de los
demas (en su deseo de tirania). La masculinidad prostituyente arraiga actualmente en
todos los varones y masculinidades (no por esencia o propiedad sino por potencia y por
composicion de potencia), crece como una especie de secrecion interna, y no solamente
en aquellos prostituyentes (johns, pimps, tricks) que se reconocen o son reconocidos
como tales. Por consiguiente, tampoco es el ‘dinero’ ni el acto de ‘pagar por sexo’
(contrato de intercambio) aquello que define la esencia de una composicion
prostituyente de relaciones; ain cuando el prostituyente hecho y derecho si anteponga
su dinero, regalos, etc. El componente ‘econémico’ capitalista (“dinero por sexo”) no
explica total y acabadamente el fendmeno prostituyente en tanto que fenomeno de falo-
poder masculino; reducir la existencia y la persistencia de la prostitucién al modo de

31 FICHTE, Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschafislehre, p. 337. Segin Fichte, si
una mujer confesase abiertamente que su “ocupacion” cotidiana consiste en prostituirse, el Estado tendria
todo el derecho a declararla como loca (wahnsinnig);, y mas atn: las prostitutas deberan ser expulsadas
fuera de las fronteras del Estado: «A la mujer prostituida [Prostituierte Weibspersonen] (quae quaestum
corpore exercent), que hace de la prostitucion su unica ocupacion [ Gewerbe], no puede tolerarla el Estado
dentro de sus fronteras [kann der Staat innerhalb seiner Grenzen nicht dulden]; tiene que expulsarlas del
pais [er muf sie des Landes verweisen], y esto sin quebrar su libertad, anteriormente deducida, de emplear
su cuerpo [Leibe] en lo que quieran» (pp. 338-339). Acerca de los varones prostituyentes, Fichte no
pronuncia una sola palabra.

2 Pensamiento
Revista

209



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

produccion capitalista deja sin analizar gran parte de las relaciones de poder inmanentes
a la situacion prostituyente, especialmente, su componente patriarcal.

De alli que Spinoza a considera a los celos (zelotypia), que para €l implican una
mezcla de afectos de odio y de envidia, constituyen la mecanica propia de todos
nuestros malos y bajos amores (amores de la servidumbre y la tirania), tanto de aquellos
amores legales o permitidos por la sociedad (matrimonio) como de aquellos amores
ilegales o prohibidos (adulterio y prostitucion):

Quien imagina a la mujer que ama prostituyéndose con otro [alteri sese prostituere], no
solamente se entristecerd [contristabitur] por resultar reprimido su propio apetito [ipsius
appetitus coercetur], sino que también la aborrecerd [aversatur] porque se ve obligado a
unir la ‘imagen’ de la cosa amada a los genitales y a las secreciones del otro [quia rei
amatae imaginem pudendis et excrementis alterius iungere cogitur].>*?

Segun la linea spinozeana, siempre que el deseo y el amor estén basados en
alegrias pasivas (en placeres, titilaciones y descargas seminales del cuerpo), siempre
que sean suscitados estrictamente por causas y fijaciones exteriores, asi como
motivados por la ausencia y la falta de algo o alguien, no podran conducirnos mas que a
una vida (individual y social) de celotipia interminable, de esclavitud, tristeza,
impotencia y frustracion permanentes, habida cuenta de que todo amante se entristecera
(amans contristabitur) cada vez que advierta que las circunstancias favorables a él han
cambiado incluso en lo mas minimo; siendo la “frustracion’ (desiderium) una especie de
tristeza-de-ausencia (de falta) propia o caracteristica del modo de amar correspondiente
al primer género de conocimiento. Tristeza (¢ristitia) que se produce respecto de la
ausencia de lo que amamos (absentiam eius quod amamus)®*3. Para Spinoza la
frustracion del amor, o, en rigor, el amor que siempre resultara frustrante y servil (amor
del primer género), es un afecto de tristeza ad cupiditatem refero, vale decir, relativo al
deseo pasivo o deseo-pasion: un deseo o apetito celotipico de poseer una cosa
(desiderium est cupiditas sive appetitus re aliqua potiundi); deseo o apetito alentado por
el recuerdo de la cosa, y a la vez reprimido por el recuerdo de otras que excluyen la
existencia de la cosa apetecida’3*.

Soélo los filosofos, moralistas, pastores, sacerdotes, profetas y tiranos nos juran
que los ‘celos’ son afectos buenos; tal es el caso de Montesquieu (en 1735), para quien
los celos (jalousie) forman parte del amor®*®. Kant lo secunda afirmando (en 1775-
1781) que los celos (Eifersucht) son propios de la naturaleza humana (es ist uns zwar
sehr natiirlich), pero que deben ser limitados por maximas de la razon (miissen wir sie
durch Vernunft einschrinken); y mas tarde (en 1796-1798) incluso llegara a decir que si
las mujeres jovenes pudiesen elegir entre un tribunal masculino o uno femenino para ser
juzgadas, elegirian sin duda al primero®3®; por la sencilla razon de que las mujeres son
celosas (eifersiichtig) entre ellas a causa de los varones’*’. Mas aun: los ‘celos’ son la
pasion recurrente también en el esclavo Séverin von Kusiemski, en La Venus de las
pieles (de 1870) de Sacher-Masoch.

332 SPINOZA, Ethica, p. 85. En este pasaje es imperativo remitirse al texto latino, ya que las traducciones
disponibles de la Efica de Spinoza (Vidal Pefia y Pedro Lomba) tienden a escamotear el carcter
prostituyente que Spinoza coloca en este pasaje, toda vez que traducen ‘alferi ese prostituere’ por un
aséptico ‘entregandose a otro’.

333 SPINOZA, Ethica, p. 86.

334 SPINOZA, Ethica, p. 107.

35 MONTESQUIEU, L Esprit des lois, T.1, p. 418.

36 KANT, Anthropologie, pp. 255-256.

37 KANT, Vorlesungen iiber Moralphilosophie, p. 438.

Pensamiento

Revista

210



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Ahora bien, para experimentar este deseo/amor de tristeza, celos, frustracion y
odio (disminucion de la potencia de obrar y pensar) ni siquiera hace falta que el varon
vea con sus propios ojos a aquella mujer que ama o desea prostituyéndose con otro,
porque la sola fijacion excesiva del alma del varon en ése solo y unico objeto (a saber,
su amante o prostituta) es ya, en tanto que tal, es decir, en tanto que coeundi libido, una
especie de delirii o de morbo del alma:

no menos delirantes son considerados, ya que suelen mover a risa, los que se abrasan de
amor sofiando noche y dia solo con su amante o prostituta [nec minus insanire creduntur
qui amore ardent, quique noctes atque dies solam amasiam vel meretricem somniant, quia
risum movere solent].3*

Asi, por mas que los varones engafiadores o prostituyentes se vanaglorien de su
‘potencia sexual’ y su virilidad en su trato con las personas que prostituyen, juzgando
que, con su practica sexual prostituyente, ellos estdn contribuyendo a aumentar no sélo
su propia potencia sino también la potencia de los demas —el juicio del prostituyente
sentencia que €l “empodera” a la la mujer (o a quien sea) prostituyéndola y dandole
“trabajo”—, en rigor, ocurre que no son sino varones impotentes (esclavos) a la vez que
impotenciadores de los otros (tiranos); porque desde el instante en que se sientan
ninguneados o rechazados por su amante (qui male ab amasia excepti sunt), caeran
inmediata y necesariamente en esa mezcla de odio y envidia que son los celos
(zelotypia), y, acto seguido, despreciardn necesariamente a todas las mujeres3’,
revelando finalmente de qué estd hecho su modo de existencia:

Si alguien imagina que la cosa amada [rem amatam) se une a otro con el mismo vinculo de
amistad, o con uno mas estrecho [eodem vel arctiore vinculo amicitiae] que aquel por el
que ¢l solo la poseia, sera afectado de odio hacia la cosa amada [odio ipsam rem amatam
afficietur), y envidiara a ese otro [illi alteri invidebit].>*°

Nuestros amores, los amores que estamos acostumbrados a emplazar (a
componer) en la sociedad patriarcal (ya sean los amores del matrimonio, del adulterio, o
de la prostitucion), al ser amores-pasion y al estar todos fuertemente fijados en las
causas exteriores, no son sino —por esencia y por potencia— amores bajos y serviles,
amores investidos o fijados por los signos del mando y la obediencia (amores no-libres,
sino atravesados por la jerarquia, la dismetria), amores que aspiran a la posesion
permanente (posesivos) y a la exclusividad irrestricta (celotipicos), y que derivan
indefectiblemente, mas tarde o mas temprano, en la competencia, la desconfianza, la
vanagloria, la ambicion, la envidia, y el deseo de ser amados, el hastio, la frustracion, el
desencanto.

A punto tal, que ya no sabemos ni amar ni desear sino aquello que los demas nos
disputan y nos quieren arrebatar (o que nosotros les queremos arrebatar a ellos), ocasion
que conduce a Spinoza a citar el inquietante verso de Ovidio: ‘Hay que ser de hierro
para querer amar aquello que nadie nos disputa’ (ferreus est, si quis quod sinit alter
amat)**!. Nos hemos construido un modo de existencia social y sexo-afectivo pandptico
tal, que todo esta hecho para que unicamente podamos experimentar amor y deseo por
aquellas cosas o personas que ya se encuentran bajo la mirada o la posesion vigilante de
otro; una cosa o una persona que nadie codicia, que nadie mira, que nadie conoce o

338 SPINOZA, Ethica, p- 137.
339 SPINOZA, Ethica, p. 166.
340 SPINOZA, Ethica, p. 84.
341 SPINOZA, Ethica, p. 83.

Pensamiento

Revista

211



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

reconoce, que nadie identifica, o que nadie posee, nos resultara indiferente ¢ invisible. Y
todavia peor: cuanta mas resistencia y competencia haya entre las personas, tanto mas
fuertemente se avivara entre ellas el amor y el deseo de obtener aquello que se les
resiste, o que es objeto de una competencia:

si imaginamos que alguien goza [gaudere] de alguna cosa que solo uno puede poseer [qua
unus solus potiri potest], nos esforzaremos [conabimur] por conseguir que no posea esa
cosa [ne illa re potiatur] 3%

En consecuencia, la ambicion, la vanagloria, y el deseo de reconocimiento (el
deseo de ser reconocido, identificado, deseado y amado por los demas) se constituyen,
bajo los signos confusos del mando y la obediencia (signos propios del régimen social
estatal), en las bajas y serviles pasiones fundamentales de los seres humanos en tanto
que se definen (y se viven) como ‘animales sexuales’ y como ‘animales politicos’:

Lo que quieren las ‘voluntades’ en Hegel es hacer ‘reconocer’ su potencia, ‘representar’ su
potencia [faire recomnnaitre leur puissance, représenler leur puissance]. [..] Una
concepcion semejante es la del esclavo: es la imagen que el hombre del resentimiento se
hace del poder 3

Desde el punto de vista de un verdadero analisis, nada se hace mientras se permanezca en el
dominio de las ‘representaciones’ [au domaine des représentations], mientras se
permanezca en el dominio de los ‘sentimientos’ que atraviesan a alguien [au domaine des
sentiments qui traversent quelqu 'un].>*

Los celos (zelotypia) y el deseo de ser amado son dos de los afectos pasivos mas
contagiosos y mas fundamentales que constituyen a la ‘sexualidad’ servil e impotente
del primer género de conocimiento, junto con toda forma de sentimentalismo. Spinoza
nos dice que cuando amamos (amamus) asi, amamos a una persona que es semejante a
nosotros, esforzandonos cuanto podamos (conamur quantum possumus) por conseguir
que ella nos ame a su vez (ut nos amet), es decir, esforzandonos por hacer que sus
afectos de amor estén asociados exclusivamente con la idea o imagen de nosotros
(concomitante idea nostri)**; por lo tanto, nos esforzaremos en ser (y en aparecer
como) la unica ‘causa externa’ de su amor, y desde entonces, todo ‘deseo de ser amado’
esta fundado en una esperanza de gloria:

Quien por amor hace un beneficio a alguien [qui prae amore in aliquem beneficium
contulit], 1o hace en virtud del anhelo que tiene de ser amado a su vez [id facit desiderio
quo tenetur ut contra ametur], esto es, con esperanza de gloria [spe gloriae].3*¢

Triste e impotente cosa es el deseo de ser amados, porque queriendo todos ser
amados o alabados por todos, resulta que se odian entre si: et dum omnes ab omnibus
laudari seu amari volunt, odio invicem sunt**’; modo de vida de esclavitud liberta. El
‘sexo humano’ es como el Estado: se alimenta y vive del miedo (metus) y de la
esperanza (spe), que son tristezas, negatividades, afectos que son pasivos.

La propia dinamica social estatal, tanto la composicion de sus legalidades como la
descomposicion de sus ilegalidades, nos atasca, al amar, en lo mas vil y servil del amor

342 SPINOZA, Ethica, p. 83.

343 DELEUZE, Nietzsche et la Philosophie, p. 11.

344 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977.
345 SPINOZA, Ethica, p. 84.

346 SPINOZA, Ethica, p. 89.

347 SPINOZA, Ethica, p. 83.

Pensamiento

Revista

212



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

y del deseo, en su mas bajo concepto (en el amor que cabe al primer género de
conocimiento); por eso en las relaciones amorosas y sexuales tal y como ya existen y las
ejercemos, la concordia, asi como la firmeza del animo (fortaleza relativa a la relacion
del agente consigo mismo) y la generosidad (fortaleza relativa a la relacion del agente
con los otros) resultan siempre imposibles. Y por eso nunca deberemos creer, como
hacen los profetas, filosofos, sabios, moralistas, legisladores y tedlogos, que al varén
mujeriego o prostituyente le falta conocer el verdadero amor, puesto que ‘el verdadero
amor’ es una expresion sin sentido (tal cosa no pre-existe): supone definir al amor desde
la perspectiva de la propiedad (del libre albedrio y del consentimiento), y no desde la
perspectiva de la potencia (activa o pasiva) y de la composicion y descomposicion de
relaciones.

En funcién de todas estas conceptualizaciones y precisiones que se pueden
maquinar desde la Etica de Spinoza cabe plantear ahora las siguientes preguntas ético-
sexuales: ;Por qué entonces, y después de todo, los actos de engafiar o de prostituir a
alguien (las trampas placenteras y transgresoras del deseo) pueden ser considerados por
nosotros como algo ‘malo’, es decir, como actos o practicas que nos conducen a una
menor perfeccion (tristeza)? ;Por qué el varon tramposo (engafiador o prostituyente)
expresa siempre y en todos lados un ‘modo de existencia’ social, afectivo y sexual bajo,
vil, impotente e impotenciante (incluso cuando el varon rebose de virilidad y simpatia),
que debemos evitar y conjurar a toda costa? ;Y como explicarnos mutuamente todo esto
sin recurrir ni a la moral, ni al imperativo de la razon, ni al Juez y al fiscal interior a la
vez que trascendental, ni a la Ley, ni al Derecho estatal, ni a la utilidad (sistemas del
juicio trascendente)? Y luego, /como suscitar su fuga, su sabotaje, su desmantelamiento
(las traiciones del deseo)? ;Como dejar de trampear y pasar a traicionar, conjurar,
fugar, abolir?

En primer lugar, hemos de recordar que desde la perspectiva de una ética
inmanente como sistema de pruebas no hacemos el mal por desconocimiento, error de
juicio, o ignorancia del Bien; ni tampoco lo hacemos por el hecho de que nuestra
conciencia se encuentre alienada por la ‘ideologia’ o la falsa conciencia; ni por el hecho
de que la naturaleza humana, en virtud de la Caida, se habria tornado esencialmente
pecadora; tampoco por el hecho de que consentimos en hacer el mal con un ‘mal uso’ de
nuestro libre albedrio. Todas estas respuestas son dogmaticas, metafisicas y teologicas
porque remiten a una instancia trascendente al ser (instancia vertical y jerarquica) en
funcion de la cual juzgamos, tasamos, valoramos, y sentenciamos todo lo real; ya sea
que creamos que dicho Juez es Dios y sus mandamientos, la Razon y sus postulados, el
Estado y sus codigos/axiomas, el Capital con su ciclo de valorizacion, o el Falo con su
ley de la falta y la castracion. Antes bien, hacemos el mal toda vez que destruyamos o
descompongamos una o varias relaciones ya existentes en acto.

En consecuencia, cuando un varén comete adulterio, engafa, trampea o prostituye
no hace mas que componer relaciones de poder que descomponen relaciones de potencia
(en el cuerpo y en el alma/psiquis de los demas), y de diferentes modos segin sea el
caso. Se trata eminentemente y ante todo de un asunto de poder y de potencia (y de un
poder para impotenciacion de los otros), y por lo tanto, es un asunto de politica, nunca
de moral o legislacion.

Haciendo su propio recorrido por el intercambio de cartas entre Spinoza y
Blyenbergh, Deleuze comenta: hay un apetito bajamente sensual (appétit bassement
sensuel) cuando asocio mi accion o la imagen de mi accion (j 'associe mon action ou
l’image de mon action) a la imagen de una cosa cuya relacion es descompuesta por mi
accion (dont le rapport est décomposé par cette action); se trata aqui de un verdadero

2 Pensamiento
Revista

213



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

goce pasivo o impotente, que conlleva una fascinacion por la destruccion de relaciones
(fascination de la décomposition de rapports)**®. Una dizzy ambition, segun las palabras
de Kate Millett en 1971.

La relacion y la practica prostituyente que el varon produce (con su novia, amante,
esposa, o prostituta) nunca es ‘mala’ por el hecho de que se trate de un acto
juridicamente penalizable, ni por el hecho de que atafie mas al cuerpo lujurioso que al
alma virtuosa, ni por el hecho de tratarse de un asunto /ibidinal de goce carnal o
concupiscente (en vez de algo puro, santo o espiritual), sino por destruir relaciones, por
disminuir la potencia, y por hacer pasar al otro a una perfecciéon menor; es decir, por
contagiar la tristeza y la impotencia por doquier. El apetito bajamente sensual no esta
‘mal’ por ser sensual (ce n’est pas parce qu’il est sensuel qu’il est mal) sino por ser
bajamente sensual, servilmente sensual, y porque en consecuencia no cesa de efectuarse
fundamentalmente sobre la descomposiciones de relaciones: il ne cesse pas de jouer sur
les décompositions de rapports®®.

Aqui conseguimos dar con algunos elementos conceptuales posibles para un
analisis o problematizacion divergente sobre la violencia econdémica y psico-sexual
masculina (violencia que es transversal al matrimonio, al concubinato, al adulterio, y a
la prostitucion) que nos permite conceptualizar al prostituyente como “aquél que
reproduce el mal” sin tener que remitirnos a priori un c6digo (ni a un enjuiciamiento)
religioso, ideoldgico, moral, juridico, psiquiatrico, etc.

De hecho, nuestra sexualidad no reproduciria el mal ni la violencia (atn si es una
micro-violencia) si pudiésemos encontrar la manera de poder ejercerla sin descomponer
ni la potencia de obrar ni la potencia de pensar de los demads, y sobre todo, sin fijar o
investir a nuestra sexualidad unica y exclusivamente sobre la genitalidad, sobre la
libidinizacion o carnalizacion del sexo, segun la regla del Falo y de la llamada
‘imposibilidad de la relacion sexual’. Pero para ello seria necesario una transformacion
completa y radical (4crata) de nuestra subjetivacion y de nuestra manera de componer
relaciones afectivas, amatorias, sexuales y deseantes (de relacionarnos con nuestras
potencias y con las de los demas); transformacion tal, que haga que dicha composicion
devenga acorde con el segundo género de conocimiento (construyendo ‘nociones
comunes’ entre dos o mas), pero solo en orden a, acto seguido, fugarse hacia una
composicion de relaciones (afectivas, amatorias, sexuales y deseantes) acorde con el
tercer género de conocimiento, construyendo una afectividad, una sexualidad y una
sociabilidad anti-jerarquica de la univocidad. Pero el deseo/conato/amor prostituyente
en el varon (amor meretricius que Freud denomina Dirnenliebe) no es capaz de
componer ninguna ‘nociéon comun’ ni ningun ‘tercer cuerpo’ (troisiéme corps) junto con
otros cuerpos (ya sea su novia, amante, esposa, o prostituta).

El varon prostituyente no hace mas que descomponer y destruir relaciones, y
sobre todo, descompone y debilita las relaciones de aquella persona con la que se
relaciona, asi como descompone y debilita, en vez de fortificar y potenciar, el resto de
relaciones que dicha persona podria componer con los demds; y procede a
descomponer, debilitar y destruir no por falta, carencia, privacion, desconocimiento,
ignorancia, engafio, ideologia, sino por poder. Un poder impotente (pero poder al fin), y
justo por eso el mas peligroso de los poderes: porque es un poder para la implantacion
de la tristeza y la fabricacion de la impotencia. Spinoza cum Kate Millet3*,

348 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 20/01/1981.
349 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 20/01/1981.
330 Cf. MILLET, The Prostitution Papers, pp. 33; 41; 56: «Una prostituta no puede decir: “Bueno, yo no
la chupo” [a prostitute can’t say: Well, I don’t suck]. Ella tiene que hacer [she’s got to do] lo que ¢él le

2 Pensamiento
Revista

214



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Poder de esclavo liberto, poder que cabe al modo de vida parasitario. En Spinoza,
el amor bajamente (o servilmente) sensual o prostituyente del varon es un amor-pasion
estrictamente ligado a la idea de una causa externa por la cual el varéon no se posee
todavia a si mismo en sus potencias ni tampoco permite que la otra persona se posea a si
misma en sus potencias (composicion que solo puede ocurrir recién a partir del segundo
género de conocimiento y por la via de las nociones comunes entre dos o mas cuerpos);
en consecuencia, no ve en los otros mas que cosas u ‘objetos sexuales’ (objetos de
placer, goce, satisfaccion y descarga), partes, 6rganos y emisiones especificas de los
cuerpos que lo afectan particularmente, y, literalmente, se queda fijado en esa afeccion
de dicho cuerpo sobre ¢él, sin tornase nunca capaz de comprenderlo en su totalidad y en
funcion de la relacion de poder que los envuelve a ambos. El prostituyente, esto es, el
deseo y el conato prostituyente, se complace en la destruccion de relaciones, llegando al
punto del enloquecimiento (haciendo de eso su propio régimen de delirio normal o
anormal). Por eso, todas las alegrias y placeres personales masculinos que fastidien a
algin otro, y que les hagan pagar a los otros (con o sin mediaciéon de dinero) por ese
placer, no seran sino lineas de odio: parce qu’embéter quelqu’un et la joie d’embéter
quelqu’un, c’est trés lié aux lignes de haine®'.

Este tipo de problematizacion acrata no se funda, como se ve, en ningln sistema
del juicio ni en ninguna regla trascendente, ya sea del sistema del Derecho estatal, del
sistema de la moralidad, del sistema de la eticidad, etc. Para comprender por qué la
masculinidad prostituyente siembra el despotismo, el terror y la inhumanidad no hace
falta remitirse a una Ley del Estado (al régimen de lo permitido y de lo prohibido, las
recompensas y los castigos). No hace falta remitirse a una Ley del Mercado (al régimen
de los contratos y los intercambios consentidos). No hace falta remitirse a una Ley de
Dios/Uno. No hace falta apelar ni a Dios, ni al Estado, ni al Mercado, ni a las Iglesias
(psicoanalisis incluido); es mas: si apelamos a ellos ignoraremos completamente todo lo
relativo a las causas de la alienacion y la explotacion psico-sexual masculina.

Surcando esta linea resulta necesario concluir que el deseo prostituyente en el
varon es, por defecto, aquello que Spinoza denomina deseo ciego (caecus cupiditas), y
por lo tanto, es un deseo-pasivo (esclavo) y pasivizador (tirano), habida cuenta de que
todo prostituyente, por definicion, unicamente inviste y se interesa por a una o varias
partes del cuerpo de aquella o aquel a quien prostituye, pero nunca por su totalidad, ni
por su salud integra (integra valetudo)’**. Fichte mismo decia, como vimos, que
tampoco el Estado debe ocuparse por la salud integra de las mujeres prostituidas, sino
que debe expulsarlas del pais (er mufs sie des Landes verweisen), ya que el Estado no
sabe nada de estas “irregularidades”: der Staat weif3 von diesen Unregelmdfsigkeiten

dice, o se acabd el trato [or the deal is off]. [...] Lo que los varones prostituyentes ‘compran’ es poder
[what they 're buying is power]. Ellos pueden decirte qué tenés que hacer, y vos los tenés que complacer:
seguir ordenes [they can tell you what to do, and you're supposed to please them, follow orders]. E
incluso en el caso de los varones “masoquistas” (que gozan obedeciendo fus o6rdenes), en realidad vos
seguis obedeciendo sus oOrdenes: ellos te dan la orden de que vos les des ordenes a ellos [you're still
following his orders to give him orders]. [...] No es “el sexo” aquello para lo cual la prostituta realmente
estd hecha para vender: es degradacion [degradation]. Y el vardn prostituyente no estd comprando
“sexualidad”, sino poder: el poder sobre otro ser humano [power over other human being], la
enloquecedora ambicion de ser el amo de la voluntad ajena [the dizzy ambition of being lord of another’s
will] durante un periodo determinado de tiempo, la euférica posibilidad de dirigir y gobernar [to direct
and command] una actividad. [...] Los varones sélo pueden disfrutar del sexo con alguien inferior [with
someone low]». Este texto de 1971 es contemporaneo a las concepciones sexuales de Deleuze, Guattari y
Foucault.

31 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 03/02/1981.

352 SPINOZA, Ethica, p. 146.

2 Pensamiento
Revista

215



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

nichts. Por contra, el deseo y el amor liberatorio o revolucionario (anti-edipico y anti-
falo) no pueden tener nunca nada que ver con el deseo prostituyente: «non pas certes
qu’il suffirait d’investir la femme pauvre, la bonne ou la putain, pour avoir des amours
révolutionnaires» (no es verdad que bastaria con investir a la mujer pobre, la criada o la
puta para tener amores revolucionarios)333,

El llamado spinozeano es anti-falta, y por tanto, anti-falo y anti-edipo: es un
llamado a construir y fabricar una sexualidad univoca (une sexualité univoque) que
todavia no existe; habida cuenta de que nosotros, todavia en la época actual, seguimos
haciendo proliferar con gran gusto, ruido y furia la total equivocidad y la completa
confusion (la impotenciacion individual y colectiva) en materia de sexualidad:

El ideal de Spinoza es abandonar el mundo de lo inadecuado y de la passion, el mundo de
los signos oscuros y equivocos, puesto que en tanto se queden en los signos equivocos
(sean los signos de la sexualidad, sean los de la teologia), se arrastraran en el ‘primer
género de conocimiento’, se arrastran en /a peor de las existencias [vous vous trainez dans
la pire des existences]. [...] Lo mejor que pueden hacer es sustituir los signos equivocos por
el dominio de las expresiones univocas [le domaine des expressions univoques]. [...] Porque
la sexualidad, desde el punto de vista del spinozismo, estd muy anclada y es inseparable de
la oscuridad de los signos. Si hubiese una ‘sexualidad univoca’ (s’il y avait une sexualité
univoque), Spinoza estaria completamente a favor (€l no esta en contra de la sexualidad). Si
ustedes pudiesen extraer y vivir en la sexualidad expresiones univocas [tirer et vivre dans
la sexualité des expressions univoques], Spinoza les diria: “jAdelante! jEso es lo que hay
que hacer!”. Sin embargo, ;existen amores univocos? Al contrario, mas bien parece que,
lejos de ponernos a descubrir fuentes de la univocidad en la sexualidad [loin de découvrir
des ressources d’univocité dans la sexualité], nos hemos puesto a hacer malabarismos [on a
jonglé], a hacer proliferar una equivocidad de lo sexual [on a fait proliférer [’équivocité du
sexuel]. Y, en nuestra época presente, seguimos yendo completamente en ése sentido.3>*

A punto tal que, pertrechandose con toda esta bateria de equivocidades psico-
sexuales, el Psicoanalisis y la Psiquiatria, asi como también el freudo-lacano marxismo
y la anti-psiquiatria contribuyen a fabricar cotidianamente (tal y como se expresa en las
tesis de El Anti-Edipo) todas las trampas del deseo, imposibilitando a la vez todas las
traiciones y las fugas del deseo®>. En consecuencia, no ofrecen algo divergente
respecto del deseo y del sexo tal y como son fabricados por el conductismo, la
psicologia humanista, la psicologia evolutiva, las neurociencias, el analisis existencial,
el coaching ontologico, el mindfullness, el counseling, la biodecodificacion, o el
psicoanalismo en general (new wave, o lineas neo-liberales). La triple maquina de
entrampamiento (z7iple bind o triqueta) fabricada por derecha y por izquierda consiste
en postular —en concordancia con la herencia patriarcal (la imagen dogmatica y moral)
producida entre los siglos XVII y XIX— la necesidad del deseo-falta, del deseo-placer,
y del deseo-goce. En otras palabras: relacionar el deseo con la falta, relacionar el deseo
con placer o el orgasmo, y relacionar el deseo con el goce constituyen lo que Deleuze

353 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, p. 438.

354 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 17/03/1981.

355 En L’Anti-Edipe Deleuze y Guattari critican no s6lo a la psicologia y al psicoanalisis institucional
(Freud, Lacan, conductismo, etc.), sino también al freudo-marxismo (Reich, Marcuse, Reiche, etc.) (pp.
372-373), y a la anti-psiquiatria (pp. 381-382; 431-432). En textos como “Provocar la huida”, “Anti-
psiquiatria y anti-psicoanalisis”, “El circuito alternativo a la psiquiatria” (de 1977) Guattari hace una
critica a la anti-psiquiatria de Laing, Cooper, Joseph Berke, Franco Basaglia, Giovanni Jervis (cf. La
revolucion molecular, pp. 249-262; 266-300).

Pensamiento

Revista

216



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

denomina le cercle religieux de la théorie du désir (el circulo religioso de la teoria del
deseo ‘psi’)*e.

Por lo que toca al propio Spinoza, no podemos dejar de notar que también él1
incurri6 en wuna clara jerarquizacion que coloca al varén en una posicion
pretendidamente superior respecto de la mujer, a la que considera mds débil, ya que
afirma que las mujeres no tienen, por naturaleza, un derecho igual al de los varones:
feminas ex natura non aequale cum viris habere ius; y en esto, Spinoza no se desmarca
en lo mas minimo de la tradicion filosofica masculina del ‘sistema del juicio’. Por eso
llega a afirmar que, bajo el Estado (/mperium), incluso si se trata de un Estado
democratico (Imperium democratico), es imposible que ambos sexos gobiernen por
igual (fieri non posse ut uterque sexus pariter regat), y menos aun que los varones sean
gobernados por las mujeres (et multo minus, ut viri a feminis regantur)®’. Sobre este
punto, Spinoza mantiene la misma posicion andromorfica y patriarcal que la
(aplastante) mayoria de los filosofos modernos.

Sin embargo, a renglon seguido, Spinoza traza una tenue linea divergente,
despuntando una linea de fuga que nosotros podemos por nuestra parte seguir aun
cuando ¢l mismo no la haya seguido; linea que interpela a la masculinidad dominante
problematizando la manera masculina existente de componer y descomponer relaciones
afectivas y sexuales: los varones, dice Spinoza, casi siempre aman a las mujeres
movidos solamente por un mero afecto sexual (viri plerumque ex solo libidinis affectu
feminas ament), y les aprecian su talento y su sabiduria (earum ingenium et sapientiam)
s6lo en la medida en que ellas sean ‘bellas’ (pulchritudine)’*s.

Actitud masculina servil para la composicion de relaciones psico-sexuales que la
mayoria de los autores, como es el caso de Burke, naturalizard y elevara a la categoria
trascendente de principio rector universal (para los varones y las mujeres) en su obra de
1757 sobre el origen de nuestras ideas de lo sublime y lo bello, cuando afirma que los
seres humanos tendemos al sexo por el sexo mismo (carried to the sex in general as it is
the sex) y por la ley comin de la naturaleza (by the common law of nature), pero que
acabamos eligiendo y uniéndonos a personas particulares segun sea su belleza personal:
attached to particulars by personal beauty®>.

356 DELEUZE, Sur L’Anti-(Edipe II: «Para cerrar este circulo religioso [...] es evi-dentemente muy util
establecer una distincion entre ‘goce’ y ‘placer’; esto es lo que hara funcionar el todo (pienso
particularmente en esta distincion cara a Lacan). [...] Volvemos a encontrar la dualidad del ‘sujeto del
enunciado’ (capaz de placer) y del ‘sujeto de la enunciacion’ (digno de goce). Como el sujeto del
enunciado no se eleva nunca hasta el sujeto de la enunciacion (pues el sujeto de la enunciacion finalmente
es el ‘gran significante’), va de suyo que el goce es imposible, [y] esta en relacion fundamental con la
muerte. [...] Toda la historia del deseo (y en esto cae también Reich) consiste en este modo de re-ligar el
deseo a un mas alla (sea el de la falta, sea el del placer, sea el del goce) y establecer el dualismo del
sujeto de la enunciacion y del sujeto del enunciado. No es por azar que hoy los lacanianos hagan lo
mismo: que engendren todos los enunciados a partir de un sujeto que deviene sujeto fracturado (en sujeto
de enunciacion y sujeto de enunciado). Lo que esta inscripto alli es (1) el sujeto de la enunciacion que
pone al deseo en relacion con el goce imposible, (2) el sujeto del enunciado que pone al deseo en relacion
con el placer, y (3) la ‘fractura’ entre los dos sujetos que pone el deseo en relacion con la falta y la
castracion. [...] Se nos dice: “jAtencion! No confundan el deseo, el placer, y el goce”. No hay que
confundirlos, puesto que, evidentemente, se los necesita para hacer tres arcos de un mismo circulo, las
tres maldiciones hechas al desco: “Carecerds cada vez que desees; no esperards mas que descargas;
perseguiras el imposible goce”».

35T SPINOZA, Tractatus Politicus, pp. 136; 76.

338 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 136.

339 BURKE, 4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 42.

Pensamiento

Revista

217



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Tanto mas divergente resultaria considerar ‘bello’ a aquello que nos permite
percibir, pero también producir, un nimero mayor de relaciones (un plus grand nombre
de rapports) que aumenten y fortifiquen reciprocamente las potencias de los
involucrados, vale decir, considerar que ‘la belleza’ comienza, se acrecienta, varia,
declina y desaparece segun las relaciones (i est donc constant que la beauté commence,
s’accroit, varie, décline et disparait avec les rapports)*®°, pero siempre y cuanto se
trate, como en Spinoza, de relaciones de potencias (y no de poder) en términos de
aumento o disminucioén, potenciacion o depotenciacion, alegria o tristeza. Para el
pluralismo o el inmanentismo radical spinozeano la belleza siempre existe por relacion a
una composicion de potencias que nos permite efectuar un transito hacia una perfeccion
mayor (no depende de ninguna regla o codigo estético a priori que actie como marco
de referencia para todo ‘enjuiciamiento’ estético posible). El problema de lo bello no
pasa ni por la propiedad, ni por la esencia, ni por la apariencia, sino por la potencia
situacional o composible en acto. La belleza no esta ligada al aumento de placer, sino al
aumento de alegria, al aumento de potencia.

Spinoza nos dice que histéricamente, y por lo tanto, social y politicamente, el
conatus de los varones tiene la tendencia perseverante y la costumbre de auto-reducir su
propio deseo masculino a una mera excitacion sexual (de reducir su cupiditas a su
libido), y por lo tanto, que en sus composiciones de relaciones con los demas, y sobre
todo con las mujeres (sean novias, amantes, esposas, o prostitutas), tienden a no buscar
otra cosa que su propia satisfaccion sexual (ex solo libidinis) a través del acto de
posesion/penetracion (coito orgastico-genital), y movidos por la bella apariencia
(pulchritudine o personal beauty); en otras palabras, el conatus de los varones tiene la
tendencia perseverante y la costumbre de vivenciar y de ejercer su propia cupiditas bajo
el modo del Selbstgenuss, del Selbstbefriedigung, del self-regarding pleasure, del self-
enjoyment®®'. Quiere decir, una vez mas, que todos los varones se comportan como
prostituyentes de un modo u otro; y que esto es un problema politico (un problema de
relaciones de poder y de potencia) antes que un problema moral, juridico, o psiquiatrico.

En consecuencia, los ciudadanos varones, que son los Unicos que tendrian la
capacidad de ejercer la summa potestatis del Estado, no viven a fin de cuentas mas que
bajo un modo de existencia atrapado completamente en el primer género de

360 DIDEROT, Recherches philosophiques sur I'origine et la nature du beau, pp. 29; 31.

361 Bentham decia en 1789 que cuando un placer eventual cualquiera (any pleasurable incident) se le
presenta a un ser humano cualquiera, lo primero que le sobreviene es el placer auto-gratificante (first
comes the self-regarding pleasure), y luego, en una segunda instancia, el placer que podria llamarse ‘de
simpatia’ (pleasure of sympathy) (cf. An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, p. 60).
Fichte dice en 1796 que la naturaleza ha basado su proposito de propagar el género humano en un instinto
natural (Naturtrieb) que, separado o dividido en dos sexos diferentes, ¢l mismo existe s6lo para si mismo
y no tiene otra finalidad ni aspira a otra cosa que a su propia satisfaccion: nichts auszugehen scheint als
auf seine eigne Befriedigung (cf. Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, p.
309). Hegel utiliza el concepto de Selbstenuss ya en su Sistema de la eticidad (de 1803); pero todavia en
sus lecciones de 1822-1831 define al Espiritu Absoluto como la sustancia propiamente dicha que se
alimenta de si misma, y que es ella misma el material que elabora: sie zehrt aus sich und ist sich selbst
das Material, das sie verarbeitet. Su omnipresencia absolutamente poderosa (schlechthin Mdchtige) hace
que la Razdn gobierne al Mundo (die Vernunft die Welt beherrsche), y que el Espiritu (Geist) se propague
en una inagotable multitud (einer unersmopflimen Menge) de aspectos, satisfaciéndose y gozandose en
ellos (sich ergehen und geniefien) con un auto-goce divino (gottliche Selbstgenuf3) (cf. Die Vernunft in
der Geschichte, pp. 29; 33; 35; Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, p. 18; Uber die
wisseuschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, p. 379). En 1844 Max Stirner dedica un apartado
de EI Unico y su propiedad a «mi auto-goce» (Mein Selbstgenuss) (Der Einzige und sein Eigentum, pp.
313-354).

2 Pensamiento
Revista

218



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

conocimiento (vida de afectos pasivos y dependiente de causas puramente exteriores y
de ideas inadecuadas); viven en medio de la sociedad como si estuviesen aun en el
estado de naturaleza. Y en medio de la sociedad civil estatal, todos los varones devienen
(por la manera de componer relaciones con las potencias de su pensamiento y de su
cuerpo) unos esclavos libertos; viven y se comportan como tales, aun cuando detenten
el poder soberano democratico.

6. ;Tiende el deseo (cupiditas) esencialmente al placer (titillatio) y al goce
(gaudium)? Contra el saber-phi y psi.

Omnes, tam qui regunt quam qui reguntur, homines sunt absque
labore scilicet proclives ad libidinem (Spinoza, afio 1670).32

Es giebt genug: die wissen nichts Besseres auf Erden als mit
einem Weibe zusammen zu liegen. Was wissen die vom Gliick!
(Nietzsche, afio 1883).363

Si recuperamos todo lo que hemos venido analizando en los puntos anteriores,
notamos que la linea acrata e inmanentista spinozeana nos conduce por una via ético-
sexual y psico-politica divergente respecto de todo sistema del juicio trascendente (o
imagen dogmatica y moral), porque no nos habla ni de valores, ni de esencias, ni de
apariencias, ni de propiedades, ni de libertades, ni de derechos y deberes innatos, a
priori, consustanciales, universales, propios de la esencia, constitucion o condicion
humana. So6lo nos habla de nuestra ignorancia demasiado humana (inherente a nuestra
civilizacion sabihonda y cientifica plagada de ‘verdades’) respecto del conocimiento de
nuestra propia naturaleza y de la naturaleza de las cosas, de la ignorancia que
guardamos (bajo el nombre de ciencia, metafisica, teodicea, fisica, legislacion, arte,
moral, religion, psicologia, etc.) respecto de nuestras propias potencias del pensar y del
obrar, de nuestras potencias para la receptividad y para la espontaneidad, tanto en
accion como en pasion. Pero no nos habla de todo esto para poder decirnos, a
continuacion, qué debemos hacer para salir de nuestra desventura, ni para dirigirnos por
la recta senda del buen uso del libre albedrio, ni para pensar por nosotros, en nuestro
lugar, un codigo de leyes, reglamentos, juicios, veredictos, valores, conductas,
comportamientos, doctrinas, ideas de sociedad, programas politicos, catecismos
politicos, etc. Antes bien, Spinoza nos deja (en lo singular y en lo colectivo) librados a
la experiencia y a la prueba razonada y cauta, a la prueba del alfarero (/’épreuve du
potier), incitandonos a que no dejemos en ningiin momento de plantearnos mutuamente
el problema de como componemos y descomponemos nuestras relaciones reciprocas de
potencia/poder, en todos los niveles de la sociabilidad.

La épreuve du potier como sistema de pruebas —y en oposicion al sistema del
Jjuicio (del Falo, de Dios, de Razon, del Espiritu Absoluto, de la Voluntad de Vida, del
Estado, del Mercado, del Capital) que pretende partir de una regla, ley, codigo o tabla
trascendente de valoracion anterior a toda situacion, experiencia y composibilidad
posible— consiste en buscar los puntos de fisura (les points de félure), llegar a poner en
claro, cada uno frente a si mismo, y todos con todos (en nuestras composiciones
reciprocas de potencia), en qué y sobre qué ponemos nuestras cargas de miedo,
esperanza, tristeza y angustia (arriver a mettre au clair, chacun vis-a-vis de soi-méme,

362 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 222 : «Todos, tanto los que gobiernan como los
gobernados, son seres humanos que rehuyen el trabajo y propenden al placer».

363 NIETZSCHE, KSA 10, §4[164/267], pp. 160; 219: «Hay suficientes: de aquellos que no conocen nada
mejor en el mundo que acostarse junto a una mujer. jQué saben ellos de la felicidad!».

2 Pensamiento
Revista

219



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

en quoi et sur quoi nous mettons nos charges d’angoisse), cuales son nuestros puntos
vulnerables (nos points vulnérables a nous) en lo singular y en lo comun; pues la carga
de miedo, esperanza, tristeza y de angustia siempre esta alli donde nos rompemos, nos
quebramos, nos resquebrajamos (la charge d’angoisse est toujours la ou je casse, ou je
brise, ou je féle); pero también consiste en llegar a poner en claro donde, de qué manera,
y sobre qué colocamos nuestras cargas de alegria, de belleza, de placer, etc3.

En consecuencia, Spinoza nos invita a vivirnos no como sujetos, sustancias
pensantes, yoes, mismidades, identidades personales (sameness, self, personal identity,
Ichheit, Selbstbewufitsein, Subjektivitit), sino como ‘modos de existencias’ capaces de
expresar, cada uno de una manera diferencial (y segin cual sea nuestra manera de
componer y descomponer relaciones) la unica sustancia absoluta, indivisible, infinita,
caosmotica, rizomdtica y anti-jerarquica, que es «deus sive natura» a la vez que es
«chaos sive natura», o «chaos des alls»*®. Pero los modos de existencia no son (no
somos) mas que las afecciones mismas de la sustancia infinita e indivisible (segin la
Definicion V de la Primera Parte de la Etica)®®, y, en consecuencia, aquello que
expresamos (cada uno de nosotros una manera diferente y seglin cual sea la manera en
que componemos y descomponemos las relaciones con nosotros mismos y con los
demas) son los ‘atributos’ de la sustancia infinita, que son el pensamiento (alma) y la
extension (cuerpo). Por lo que nos toca a nosotros los mortales, que somos ‘modos’ de
existencia (y no sustancias indivisibles)*®’, nuestro propio cuerpo y nuestra propia alma
(que son anti-jerarquicamente una y la misma cosa) si son divisibles; el primero es
divisible en partes extensivas, mientras que la segunda es divisible en partes intensivas.
Nuestras partes extensivas e intensivas se componen con las partes extensivas e
intensivas de los demas: cuando comemos, hablamos, obramos, interactuamos,
dormimos, sofiamos, alucinamos, amamos, estudiamos, etc. Somos el resultado en acto,
somos el efecto de nuestras multiples composiciones/descomposiciones de potencias
extensivas e intensivas, y, en consecuencia, ese modo de existencia que somos y que
hacemos (con nosotros mismos y con los demas) puede devenir servil y esclavo, o
puede devenir libre y autbnomo segun sus composiciones/descomposiciones tiendan (en
extension y en intensidad, en accion y en pasion, en receptividad y en afectividad) a la
tristeza y a la impotencia, o a la alegria y a la potencia (pasaje a una perfecciéon mayor).

Es a partir de aqui que, siguiendo la linea spinozana, se torna relevante el
problema de los tres géneros de conocimiento (o tres conatos de la razon),
correlativamente con el problema de los tres géneros de la sociabilidad (el estado de
naturaleza / el Imperium o Estado / la anarquia coronada), y correlativamente con el
problema de los tres modos de la sexualidad (la sexualidad natural / la sexualidad
estatal / la sexualidad de la univocidad).

Reencontramos en la linea psico-sexo politica spinozeana la invitacion a efectuar
ese pasaje o transicion a perfecciones o alegrias cada vez mayores, en orden a
conquistar la aquiescencia de si mismo (y de todos con todos), vale decir, buscando
siempre deshacer el yo (défaire le moi) para crear y suscitar una nueva individuacion
sin-sujeto (individuation sans sujet); deshacer el rostro, perder la identidad, zafarse del

364 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 17/03/1981.

365 NIETZSCHE, KSA 9, §11[197], pp. 519; 528.

366 SPINOZA, Ethica, p. 1: «Per ‘modum’ intelligo substantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per
quod etiam concipitury.

367 SPINOZA, Ethica, p. 34: «A la esencia del ser humano [essentiam hominis] no pertenece el se de la
sustancia [non pertinet esse substantiae], o sea, no es una sustancia lo que constitue la forma del ser
humano [substantia formam hominis non constituit]».

2 Pensamiento
Revista

220



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

reconocimiento y de la identificacion, romper la relacion consigo mismo (briser le
rapport avec lui-méme), y de perder nuestra ‘identidad’ (perdre son identité)’®3; llegar a
poder concebirnos y vivirnos ya no como ‘mismidades’ sino como singularidades,
aecceidades o multiplididades (no-métricas, a-centradas, anti-jerarquicas, acratas,
insumisas, rizomaticas). Pero bajo la condicion de que

no hay ‘intensidades’ abstractas [intensités abstraites]; la cuestion radica en saber si una
intensidad conviene a alguien, y si puede soportarla [si une intensité convient a quelqu 'un
et si il peut le supporter]. Una intensidad esta siempre en relacion con otras. Una intensidad
es ‘mala’, radicalmente mala [radicalement mauvaise], cuando excede el poder de ser
afectado de aquél que la experimenta [quand elle excéde le pouvoir de celui qui [’éprouve].
Es ‘mala’ atn si es “la més bella de las cosas” [la plus belle des choses].>%

Si las multiplicidades no-métricas o de espacio liso, a-centradas, anomales,
acéfalas®’?, insumisas y rizomaticas’’! son aquellas que ocupan el espacio sin medirlo
(occupent [’espace sans le compter), y que solo se pueden explorar caminando sobre
ellas (en cheminant sur elles)*’?, entonces la sociabilidad nueva, radical y auto-
emancipatoria (anarquia coronada o Erewhon) que tenemos que crear implicara abrirnos
a duraciones e intensidades superiores a las nuestras (superiores a las actuales en
nosotros).

En esto consiste el deseo (&crata por su tendencia o conatus) de liberarse de las
servidumbres especulativas y practicas, segun el sentido que nos proponia Bergson:
liberarse de aquellos conceptos, esquemas y sistemas de pensamiento y de accion (tanto
teoricos como operativos)*’® que la sociedad, tal y como ya existe, (nos) fabrica para
sostenerse, y que hacen que la imagen del pensamiento a la que damos el nombre de
‘filosofia’ o ‘ciencia’ nos impida plantearnos nuevos problemas, atascandonos en un uso
utilitario e instrumental (patriarcal) de la inteligencia y del conocimiento:

368 FOUCAULT, Dits et Ecrits IV, p. 50.

36 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977.

370 NIETZSCHE, KSA 10, §2[15], p. 46: «La gente buena y moral alimenta la sospecha [ Verdacht], como
si se tratase de un depredador errante [ein schweifendes Raubthier], de toda persona que es independiente
[unabhdingigen] y que desdefia ocupar el papel de ‘referente’ o de ‘guia’ de un rebaiio [Leithammel]»;
especialmente porque el anomal o acephal sabe que los rebafios no son cosa buena, ni siquiera cuando te
siguen a ti (Heerden sind nichts Gutes, auch nicht wenn sie dir nach laufen) (KSA 10, §4[4], p. 110).
Pero también el cientifico/filésofo/erudito (Gelehrte) es incapaz de comprender aquello que es raro y
anomalo (ist er unfihig, das Seltne und Abnorme) (KSA 7, §29[13, 3], p. 628). Y por contra: «Si quieres
tener una vida facil [das Leben leicht haben], permanece siempre junto al rebafio [bei der Heerde].
jOlvidate a ti mismo por el rebafio! jAma al Pastor y honra el mordisco de su perro! [Liebe den Hirten
und ehre das Gebifs seines Hundes!]. Y si entiendes de ladrar y de morder [zu bellen und zu beifen],
entonces conviértete ti en el Perro del Pastor del rebafio [so sei der Hund der Heerde], asi es como te
haras la vida facil» (KSA 10, §4[38], p. 119).

371 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 46: «Para Bergson hay multiplicidades numéricas o
extensas, y multiplicidades cualitativas y de duracion. Nosotros hacemos mas o menos lo mismo [nous
faisons a peu prés la méme chose] cuando distinguimos entre multiplicidades ‘arborescentes’ y
multiplicidades ‘rizomaticas’, macro y micro-multiplicidades. Por un lado: multiplicidades extensivas,
divisibles y molares; unificables, totalizables, organizables; conscientes o pre-conscientes. Por otro lado:
multiplicidades libidinales, inconscientes, moleculares, intensivas, constituidas por particulas que al
dividirse cambian de naturaleza, por distancias que al variar entran en otra multiplicidad, que no cesan de
hacerse y deshacerse al comunicar, al pasar las unas a las otras dentro de un umbral, o antes, o después.
Los elementos de estas ultimas multiplicidades son particulas; sus relaciones son distancias; sus
movimientos son brownianos; su cantidad son intensidades, diferencias de intensidad.

372 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 460.

373 BERGSON, La pensée et le mouvant pp. 25; 27; 30; 49; 262

Pensamiento

Revista

221



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

[Los conceptos] han sido elaborados, la mayoria de las veces, por el organismo social en
vista de un objeto que no tiene nada de metafisico: para fabricarlos, la sociedad ha
recortado lo real segun sus ‘necesidades’ [pour les former, la société a découpé le réel
selon ses besoins]. [...] El lenguaje transmite 6rdenes o advertencias [le langage transmet
des ordres ou des avertissements]. Prescribe o describe [il prescrit ou il décrit]. En el
primer caso, es el llamado a la accion inmediata; en el segundo, es el seflalamiento de la
cosa o de alguna de sus propiedades, en vista de la accion futura. Pero, en un caso como en
el otro, la funcién es industrial, comercial, militar, siempre social [toujours sociale]. Las
cosas que el lenguaje describe han sido recortadas en lo real [découpées dans le réel] por la
percepcion humana en vista del trabajo humano [en vue du travail humain].>’*

La filosofia se vuelve capaz de liberarnos (nous affranchit) de las servidumbres
especulativas (servitudes spéculatives) unicamente cuando, a diferencia del realismo,
del idealismo, de la dialéctica (idealista o materialista) nos dispensa de emplear los
conceptos en un trabajo para el cual la mayoria no estan hechos (nous dispense
d’employer les concepts a un travail pour lequel la plupart ne sont pas faits)*’>. En
contraposicion a los conceptos que hemos heredado de todos los métodos y sistemas
filosoficos existentes —que son conceptos ya hechos para problemas que se encuentran
mal planteados (Spinoza diria ex eorum vulgari usu y no ex accurata cognitione)*’°—,
se trata de fabricar conceptos nuevos para problemas divergentes; es decir, conceptos
que ya no estén producidos a la medida de las llamadas ‘necesidades’ individuales o
sociales’”?, sino a la medida de las cosas o de los fendmenos mismos (en su diferencia y
singularidad y en su poder de afirmar); y sin caer ni en el atolladero del idealismo (que
postula que los fenomenos mismos son completamente ajenos a las relaciones de poder
existentes), ni en el atolladero de la dialéctica (que postula que los fenomenos sélo
pueden ser analizados bajo el movimiento de la falta, lo negativo, la contradiccion, la
guerra, la negacion, la represion, la totalizacion orgénica, etc.).

Pero hay que advertir rapidamente que nuestra servitude especulativa y practica
no radica Unicamente en hacernos conceptos ontologicos o metafisicos abstractos, como
por ejemplo el de cosa-en-si (que guarda un elevado grado de abstraccion intelectual),
sino que radica también en conceptos ético-politicos especificos y concretos, como el de
deseo, amor, felicidad y placer, cuyo sentido y cuyo valor, segin el propio Bergson lo
admite, nunca estan sustraidos a las relaciones sociales de poder. En La intuicion
filosofica (de 1911) Bergson decia que el ‘sentido’ de una cosa no refiere a la cosa en
tanto que es pensada, sino que el sentido se refiere a un movimiento del pensamiento, y,
en rigor, menos a un movimiento que a una direccion del movimiento del pensamiento:
le sens est moins une chose pensée qu’un mouvement de pensée, moins un mouvement
qu 'une direction®’8.

El ‘sentido’ consiste entonces en una determinada direccion o tendencia que
adopta, traza o dibuja el pensamiento (segln las fuerzas o poderes que se apoderan del
pensamiento y lo fuerzan a pensar); direccion o tendencia que se asemeja a aquello que
Spinoza llamaba, como vimos, cornatus de la razén (donde cada uno de los tres géneros
de conocimiento implicaba una direccion o tendencia especifica en el pensamiento).
Abhora bien, la direccion habitual del pensamiento (de las fuerzas o potencias de nuestro

374 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 49; 51; 86-87.

375 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 51.

376 SPINOZA, Ethica, p. 94.

377 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 58: «Las ‘ideas generales’ son aquellas que la sociedad ha
preparado para el lenguaje con vistas a la conversacion y a la accion» (Des idées générales sont celles que
la société a préparées pour le langage en vue de la conversation et de I’action).

378 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 133.

2 Pensamiento
Revista

222



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

pensamiento) en el seno de la sociedad estatal estd siempre orientada hacia la
conservacion de aquellas exigencias que nos permiten el dominio sobre la materia y el
espacio, todo lo cual supone dar directamente por sentado al llamado ‘sistema de las
necesidades’ de dicha sociedad. Ahora bien, es en ese preciso instante que la ‘represion’
se torna posible:

La sociedad siempre produce la represion del deseo [la société fasse la répression du désir|
apelando al discurso de: “La gente tiene ‘necesidades’ y nosotros nos encargamos de
satisfacerlas” [les gens ont des besoins, et nous, nous nous chargeons de les satisfaire]. La
represion del deseo nunca se hace apelando a que hay “deseos y hay que tenerlos en
cuenta” [il y a des désirs il faut en tenir compte], sino apelando a “ser razonables” [soyez
raisonnables], y ello siempre en nombre de la ‘necesidad’ [au nom du besoin].>"

Pero detras de las ‘necesidades’ aparece el Juez que las calcula, las tasa, las
evalua, y reparte su satisfaccion. Y junto con el Juez viene el Legislador. Y junto con el
Legislador viene el Déspota: pues no hay Déspota, Tirano, Gobernante, ladron de almas
que no hable ni viva del lenguaje equivoco ¢ ilegalista de la Ley, los contratos y los
intercambios “consentidos”. La direccion habitual de los pensamientos y de las
imaginaciones de todos nosotros tiende, en la sociedad, a convocar la represion del
deseo; represion que siempre se hace en nombre de un ‘sistema del juicio’ trascendente
y de unas ‘necesidades’ humanas, individuales, sociales, sectoriales, etc., pero nunca se
hace en nombre del ‘deseo’, justamente porque los procesos inconscientes del deseo no
se dejan reducir jamas a la ‘hipotesis represiva’ y al sistema de las necesidades.
Guattari nos lo decia en su curso de 1980: hay que derribar la nociéon de ‘represion’ (fait
tomber la notion de refoulement), porque en la problematica de los agenciamientos
jamas se podra hablar de represion (dans le problématique des agencements, on ne
pourra jamais parler de refoulement)*. Sélo al nivel de las necesidades (conscientes o
pre-conscientes) es posible la represion del deseo, mientras que al nivel del deseo
mismo (inconsciente) no hay negacion ni represion sino complementariedades
moleculares, co-determinacion reciproca, alianzas micro-fisicas y moleculares. Esto no
implica negar la existencia de la represion (v. gr. la represion estatal, policial, sexual,
moral, racial, etc.), sino que implica cuestionar que los fendomenos de violencia,
explotacion, extorsion, chantaje, alienacion, etc. se reduzcan a una explicacion por la
mera instauracion de una prohibicion, una represion, una impugnacion, una censura, un
decir ‘No’ (negacion, castracion, falta), pues ocurre que, inquietantemente, e incluso
con las mejores intenciones, los seres humanos deseamos nuestra propia represion,
alienacion, etc. (independientemente de donde coloquemos nuestro consentimiento). Y
este deseo es lo que tenemos que poder explicarnos; Spinoza y La Boetie comparten en
comun esta problematizacion.

Como contrapartida, tampoco el movimiento auto-emancipatorio o revolucionario
puede reducirse y agotarse en el simple acto de la ‘transgresion’ (hacer justo aquello
que la ley y la norma prohiben porque lo prohiben)*8!, pues quien conjura la prohibicion
conjura también la transgresion y el escandalo, abriendo con esa doble conjura la
posibilidad de crear algo nuevo que sobrepase tanto la politica de la represion como la
politica de la transgresion. Colocarse ‘mas alla del bien y del mal’ es colocarse mas alla

379 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe II.

380 GUATTARI, Les séminaires de 1980 a 1988. Clase del 09/12/1980.

381 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-(Edipe, p. 133: «Transgresion, culpabilidad, castracién: json
‘determinaciones’ del inconsciente, o son la manera como un sacerdote ve las cosas [la maniére dont un
prétre voit les choses] .

2 Pensamiento
Revista

223



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

de la represion y de la transgresion: nunca la transvaloracion de todos los valores (del
valor de todos los valores sociales, econdmicos, politicos, psiquicos, sexuales, afectivos,
etc.) puede tener algo que ver con transgredir (o trampear) los valores, la ley, la norma,
los codigos, los mandamientos, etc. Es en éste Gltimo sentido que los ilegalismos juegan
para Foucault un papel fundamental en el mantenimiento y la conservacion de todas las
sociedades estatales, puesto que es en adyacencia y en complementariedad —y no “en
contradiccion”— con lo ilegal que dichos ilegalismos cumplen su funcion de organizar
la transgresion de las leyes en una tactica general de sometimientos (ils tendent a
aménager la transgression des lois dans une tactique générale des assujettissements);
los ilegalismos forman parte del inconsciente social como la Ley y lo legal forman parte
de su expresion consciente. En otras palabras: la sociedad y su orden juridico-legal (que
dictamina las prohibiciones) no podria sostenerse ni por un segundo, y se hundiria en la
ruina, si no fuese gracias a una enorme serie o archipi¢lago de ilegalismos (politicos,
economicos, policiales, para-policiales, sociales, sexuales, laborales, sindicales,
previsionales, familiares, conyugales, etcéteras) que gestionan para la sociedad las
grandes y pequenias transgresiones®%?.

La transgresion deja intacto el lugar y la posicion (vertical, jerarquica y
mayestatica) de lo Uno, del Amo, del Jefe y del Tirano: lugar y posicion que, individual
o colectiva, solo aspira a ‘tomar el poder’ para devenir un nuevo amo; incluso si es un
nuevo amo mas virtuoso, educado y humano, cuya promesa consista en hacer
imposibles a todos los amos... en algun futuro:

Practicar la ‘transgresion’ [pratiquer la transgression] es hacer, por un instante, en un
lugar, y para una persona, que la ley sea irreal e impotente. Pasar a la ‘disidencia’ es
combatir esa conexion [entrer en dissidence c’est s’attaquer a cette comnexion], esa
coercion. [...] Se trata de atacar, de des-hacer el vinculo.’®?

La moral y la politica de la transgresion descomponen la relacion pero sélo para
recomponerla en sentido invertido: su trampa estd en no abolir nunca las lineas de
jerarquia, sino en invertir su direccion (dejando intactas las lineas jerarquicas). La linea
ética y politica de disidencia, insumision®®* o revolucion (la alegre rebeldia)®®>
descompone la relacion creando otra composicion nueva: es una linea de divergencia
por creacion de series igualmente divergentes. Por eso transgredir no implica
revolucionar ni mucho menos abolir (en un sentido auto-emancipatorio colectivo) el
kratos (poder), el arkhé (principio), el télos (finalidad) patriarcal vertical, disimétrico y
jerarquico que rige al orden social ya existente, con sus ‘necesidades’ de placer y
felicidad. El Falo se auto-goza, se erecta tanto mds en su propia trascendencia, cuando
la imagen de la revolucion cobra la figura de la ‘transgresion’. La inversion del Falo es
la nueva diversion del Falo (cyborg-porno-king), asi como la inversion del Edipo es la
nueva diversion del Edipo.

La transgresion —y ello se ve, de manera super-amplificada, en Sade y Sacher-
Masoch— siempre es del orden de la trampa, y nunca es del orden de la traicion: ya
que la trampa siempre produce a ‘aquello’ que a continuacioén va a capturar; la trampa
produce a la presa en tanto que ‘presa’; y de la presa, hay que decir que siempre pre-
existe desde la perspectiva de las necesidades (concientes o pre-concientes) pero a la

382 FOUCAULT, Surveiller et Punir, p. 277.
383 FOUCAULT, La société punitive, p. 116.
384 En Sécurité, Territoire, Population Foucault prefiere el concepto de insumision (insoumission) antes
que el de disidencia (dissidence) (cf. p. 204).

KOMAN ILEL, La alegre rebeldia. Mensaje del EZLN a los 20 afios

385

Pensamiento

Revista

224



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

vez nunca pre-existe desde la perspectiva del deseo (inconsciente). Desde la perspectiva
de las necesidades siempre somos las presas, siempre somos los trampeados o
traicionados, las victimas de las trampas, pero desde la perspectiva del deseo no es tan
facil, porque bien puede ocurrir que siendo tramposos caigamos en la trampa (double-
cross). Comme dit Marx: chaque fois que la capture contribue a créer ce qu’elle
capture (como dice Marx: siempre la captura contribuye a crear aquello que ella
captura)®%®,

El llamado ‘sistema de las necesidades’ siempre reproduce aquello que captura;
por ejemplo, reproduce al trabajador como aquel sujeto sobre el que se ejercera
irremediablemente la extorsion de un trabajo no-pagado (die Auspressung von
unbezahlter Arbeit)®®’, vale decir, como aquél a quien se extorsiona (celui qu’on
extorque) al mismo tiempo en que se produce la extorsion (a la fois qui produit
[’extorsion)*®®; asimismo, produce al ciudadano “libre” (homo juridicus + economicus)
como aquél a quien se reduce a una sujecion social (assujettissement social) y a una
servidumbre maquinica (asservissement machinique) mediante axiomas juridico-
contractuales; extréme perversion, delirio social (moralo-juridico) que hace que el
sujeto se encadene a si mismo y, acto seguido, se siga considerando ‘libre’ mientras mas
se carga a si mismo y cada vez con mas peso, culpa, resentimiento, mala conciencia:

El campo de inmanencia burgués instaura una esclavitud incomparable [un esclavage
incomparable], una servidumbre sin precedentes [un assujettissement sans précédent];
ahora, ni siquiera hay “amor” [maitre], ahora s6lo esclavos mandan a los esclavos [seuls
maintenant des esclaves commandent aux esclaves]. Ya no hay necesidad de cargar al
animal desde fuera, se carga a si mismo [i/ se charge lui-méme]. No es que el ser humano
sea el esclavo de la ‘maquina técnica’, sino esclavo de la ‘maquina social’ [esclave de la
machine sociale]. Ejemplo de tal esclavo es el burgués, que absorbe la plusvalia [absorbe la
plus-value] con ‘fines’ que, en su conjunto, no tienen nada que ver con su goce [sa
Jouissance]: es mas esclavo que el ultimo de los esclavos [plus esclave que le dernier des
esclaves], primer siervo de la maquina hambrienta [premier servant de la machine
affamée], bestia de reproduccion del Capital [béte de reproduction du capital],
interiorizacion de la deuda infinita. “Yo también soy esclavo” [Moi aussi, je suis esclave],
tales son las nuevas palabras del ‘sefior’.%’

Es aqui donde Spinoza nos lanzaba reiteradamente su conjuracién o avertencia
psico-politica: homines se liberos esse opinentur, homines se liberos esse putant,
homines se liberos esse existimant;, homines se liberos esse credunt. Resulta evidente
que no es simplemente cambiando o alternando el orden, la distribucion, y la jerarquia
de las ‘necesidades’ (individuales, sociales, etc.) —cuestion de poder canalizar y
gestionar el descontento—, sino forciendo radical o acraticamente el régimen de deseo y
su direccion habitual del pensamiento que podremos tornar inttiles (al menos, hasta
nuevo aviso) las trampas existentes; forcer la linea en una direccion acrata radical nos
coloca sobre un devenir-imperceptibles ante los tramposos ojos y oidos del poder, a la
vez que nos permite producir nuevas visibilidades y audibilidades (haciendo visibles y
audibles a las relaciones de poder efectivas y reales, dado que en si mismas no lo son).

Ocurre lo mismo con la nocion de exclusion y de de represion (linea de negacion)
que con la nocion de transgresion (linea de trampa o de pseudo-afirmacion); a saber:
ninguna de las tres politicas nos desmarcan verdadera o radicalmente de las categorias,

3% DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, ed. cit., p. 559

37 MARX, Das Kapital, MEW 25, p. 54.

388 DELEUZE, Appareils d’Etat et machines de guerre. Clase del 05/02/1980.
3% DELEUZE/GUATTARI, L Anti-GEdipe, p. 302.

Pensamiento

Revista

225



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

las imagenes y las representaciones patriarcales y falomorficas ya dominantes, sino que
con ellas nos mantenemos dentro del campo de las ‘representaciones’ dominantes
(demeurer a l'intérieur du champ des représentations) y entonces dejamos de tener en
cuenta (y de analizar) las luchas, las relaciones, las operaciones especificas del poder
(ne pas tenir compte ni analyser les luttes, les rapports, les opérations spécifiées du
pouvoir)*®. Considerar que el maquinismo propio del poder opera Unicamente en
términos de exclusion o répression, y que el rechazo del poder opera en términos de
transgression o inversion, nos sujeta y nos inclina ante todas las redundancias ya
dominantes contra las cuales pretendiamos combatir (mais ces ‘inverseurs’ demeurent
ordonnés au systeme général des représentations contre lesquelles ils étaient
tournés)®'. Razon por la cual la funcion politica de una manera contra-filosofica de
ejercer las potencias de nuestro pensamiento consiste en invertir la direccion habitual
del trabajo del pensamiento: philosopher consiste a invertir la direction habituelle du
travail de la pensée’®>.

Ahora bien, en nuestras sociedades (patriarcales) afrodisiacas y espectaculares,
que son ademas unas sociedades técnico-cibernético-crypto industriales altamente
vigiladas, controladas y militarizadas (bajo la forma parlamentaria y representativa),
forzosamente se habra de abordar y de definir de una manera muy especifica el
significado del ‘placer’ y el significado de la ‘felicidad’ (y de la supuesta relacion
directa entre ambos). Nueva conexion de Spinoza cum Bergson cum Nietzsche:

Toda nuestra civilizacion es afrodisiaca [foute notre civilisation est aphrodisiaque]; es una
invocacion constante a los sentidos por intermedio de la imaginacion [c’est un appel
constant au sens par l'intermédiaire de l'imagination].>*>

Pensemos en nuestras sociedades [Gesellschaften], y veamos hasta qué punto estan
compuestas a base de cansancio y de ganas de distraccion [seht wie die Ermiidung, die
Zerstreuungslust sie zusammensetzen]. [...] jLa cultura nueva no debe ser convertida en
espectaculo! [eine neue Cultur: die soll man nicht verschauspielern!]. [...] Por todas partes
hay sintomas de una atrofia [Symptome eines Absterbens): el laissez faire de las Ciencias, y
la despreciable economia del dinero y del placer [laissez faire der Wissenschaften, und die
verdichtliche Geld- und Genusswirthschait].>**

Sin dudas que nuestras sociedades afrodisiacas no se no habla (ni se nos hace
hablar) de otra cosa que de la bisqueda (altamente equivoca) del placer, del goce, y de
la felicidad (dado que hay ‘necesidades’ que satisfacer). Pero si de lo que se trata —a la
hora de psico-sexo politizar a todo eso que llamamos ‘placer’, ‘goce’ y ‘felicidad’— es
de sustraerse y divergir respecto de todos los sistemas y métodos filos6ficos heredados
y de sus falsos problemas, es decir, si de lo que se trata es de diferir respecto la
direccion y de la tendencia redundante del trabajo habitual (analdgico y dialéctico) del
pensamiento, entonces el esfuerzo de nuestro pensamiento debe inclinarse a conseguir
situarse no en una posicion de trascendencia sino en una posicion de inmanencia, al ras
(en rizoma y sobre el plano), en el interior mismo de esas actividades humanas que nos
hacen buscar y perseguir aquello que en la sociedad lleva los nombres de placer, goce y

390 FOUCAULT, La société punitive, p. 5.

31 FOUCAULT, La société punitive, p. 7.

392 BERGSON, La pensée et le mouvant p. 214.

393 BERGSON, Les deux sources..., p. 322. De alli la desconfianza de Bergson frente al sentido corriente
de ‘progreso’: «Se habla de progreso, pero cada progreso nuevo viene sefialado por la invencion de un
nuevo ruido» (On parle de progrés, mais chaque progrés nouveau se marque par [’invention d'un
nouveau bruit) (CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 98).

3% NIETZSCHE, KSA 7, §28[1], p. 614 y KSA 9, §1[29], p. 13.

Pensamiento

Revista

226



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

felicidad. Pero no con la finalidad de aplicarles conceptos, sentidos, significados y
significantes ya hechos (y traidos desde el exterior), sino con la finalidad de extraer y
maquinar desde la inmanencia de esas actividades, relaciones y practicas humanas tanto
el problema adecuado como el concepto que permitira plantear adecuadamente el
problema (precision)’®>. Y plantearlo de una manera tal que sea nueva, autdnoma e
independiente por relacion a las necesidades y las exigencias que la sociedad ya ha
sobre-impreso (registrado) como por defecto en nuestra inteligencia y en sus procesos
intelectivos ¢ imaginativos:

Abramos un tratado elemental de Filosofia: uno de los primeros capitulos trata del placer y
del dolor. Se plantea alli al estudiante una pregunta como esta: “;El ‘placer’ es o no es
‘felicidad’?”. [...] Si lo que se quiere hacer es que los estudiantes capten realidades (en vez
de “poner a punto” las convenciones), ;por qué se pretende que términos tal vez artificiales
planteen un problema que concierna a la naturaleza misma de las cosas? Supongan que
examinando los estados animicos agrupados bajo el nombre de ‘placer’ no se les descubra
nada en comin mas que el de ser estados que el ser humano busca; la humanidad habra
clasificado asi cosas muy diferentes dentro de un mismo ‘género’ (porque les encontraba el
mismo interés practico y reaccionaba a todas de la misma manera). [...] Muy pronto el
problema se desvanece, o mas bien se disuelve en problemas completamente nuevos de los
que no podremos saber nada [nous ne pourrons rien savoir], y cuyos ‘términos’ incluso no
poseeremos antes de haber estudiado en si misma la actividad humana sobre la cual la
sociedad habia tomado, desde afuera, para formar las ideas generales de ‘placer’ y de
“felicidad’ [les idées générales de plaisir et de bonheur].3%°

Si es verdad que, como nos decia Bergson, el lenguaje humano no tiene otra
funcioén que recortar determinados aspectos de lo real con vistas al trabajo humano
(con vistas a la accion de creacion, produccion o fabricacion), entonces se comprende
que en una sociedad afrodisiaca y espectacular como la nuestra (sociedad patriarcal,
estatal y capitalista) dicho recorte esté hecho para transmitir 6rdenes (des ordres) o
advertencias (des avertissements) muy especificas y muy concretas, con el fin de
suscitar en nosotros acciones o producciones siempre ligadas a las ‘necesidades’ (y a las
satisfacciones) andromorficas y falométricas. Por su parte, Spinoza mismo nos decia
que los varones casi siempre amamos a las mujeres movidos solamente por el afecto
sexual (ex solo libidinis affectu), y que si apreciamos su ingenium y su sapientia es solo
porque primero hemos recortado, apreciado y valorado de ellas su belleza fisica
(pulchritudine). ;CoOmo no ver que, en consecuencia, el lenguaje y los conceptos
humanos (tanto en su uso cotidiano como en su uso cientifico) estan hechos no para que
podamos ‘comunicarnos’ y ‘entendernos’ sin mas, ni para que podamos ‘compartirnos’
reciprocamente nuestros conocimientos sin mas, sino que estin hechos para darnos
mutuamente oOrdenes, para imponernos mutuamente coordenadas semioticas
(biunivocizantes), para emitir, recibir y transmitir las 6rdenes y consignas (mot d’ordre)
propias de la sociedad patriarcal con Estado y con capitalismo? Guattari y Deleuze
tironean de esta conceptualizacion en Mil Mesetas (1980):

La maestra de escuela no se informa [ne s ‘informe pas| cuando interroga a un estudiante, ni
tampoco informa cuando ensefia una regla de gramatica o de calculo. Ella “ensigna” [elle
“en signe”], da oOrdenes [donne des ordres], manda [commande]. Los ‘mandatos’ del
profesor [commandements du professeur] no son exteriores a aquello que nos ensefia, y
tampoco lo “refuerzan”. No derivan de significaciones primordiales, ni son la consecuencia

395 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 1: «Lo que mas le ha faltado a la filosofia es la precision» (ce
qui a le plus manqué a la philosophie, c’est la précision).
3% BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 52-53.

Pensamiento

Revista

227



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

de informaciones: la orden siempre estd basada en ordenes, por eso es ‘redundancia’
[[’ordre porte toujours et déja sur des ordres, ce pourquoi [’ordre est redondance]. La
‘maquina de ensefianza obligatoria’ no comunica “informaciones” sino que impone al nifio
las coordenadas semioticas [impose a [’enfant des coordonnées sémiotiques], con todas las
bases duales de la gramatica (masculino-femenino, singular-plural, sustantivo-verbo, sujeto
de enunciado-sujeto de enunciacion, etc.). La unidad elemental del lenguaje (el enunciado)
es la ‘consigna’ [mot d’ordre]. Mas que el “sentido comun” (facultad que centralizaria las
informaciones), hay que definir esa abominable facultad que consiste en emitir, recibir y
transmitir las consignas [abominable faculté qui consiste a émettre, recevoir et transmettre
les mots d’ordre]. El ‘lenguaje’ ni siquiera esta hecho para que se crea en él, sino para
obedecer y hacer que se obedezca [pour obéir et faire obéir].>’

Pero que nuestros conceptos actuales o heredados (sean ordinarios, cientificos,
metafisicos, econdmicos, éticos, politicos, psiquicos, sexuales, afectivos, etc.) estén ya
anclados de facto en el ‘sistema de las necesidades’ patriarcales existentes y en curso
(eso que Hegel llamaba das System der Bediirfnisse)**® no significa, sin embargo, que
ello deba ser asi de jure, siempre y en todos los casos. En otras palabras, considero que
Bergson nos esta diciendo que forcer la direccion habitual del pensamiento no consiste
en hacer que nuestro analisis o planteamiento de problemas (sobre todo en el terreno
psico-politico) se proponga como punto de mira descubrir cudl seria el contenido
(manifiesto o latente) que cada sociedad, incluyendo la nuestra, le atribuye al concepto
de ‘placer’, para, acto seguido, proceder a analizar cudl es la conexion (verdadera o
falsa, normal o anormal, util o inutil, etc.) que dicha sociedad establece entre ‘ placer’ y
‘felicidad’. Por eso, «plantear un problema no es simplemente descubrir: ante todo es
inventar» (c’est inventer), y por eso también el esfuerzo de invencion consiste la
mayoria de las veces en suscitar el ‘problema’, en crear los términos en los cuales el
problema se planteard: [’effort d’invention consiste le plus souvent a susciter le
probléme, a créer les termes en lesquels il se posera®”.

Es perfectamente esperable (y redundante) que en el seno de una sociedad
andromorfica y falocratica (donde todo es aphrodisias y espectdculo)*® un funcionario
o agente cualquiera del sistema educativo/cientifico escriba sus tratados o libros de
pedagogia, filosofia, moral, medicina, psicologia, psicoanalisis o psiquiatria empezando
por el placer y por el principio del placer, por el plus-de-gozar y por el plus-de-
privacion, distinguiéndolo del dolor o displacer —de Platén a Lacan, pasando por el
freudo-marxismo y la anti-psiquiatria, nos encontramos con esa bétise o dummheit—, e
incluso, como vimos, es altamente esperable que reduzca el deseo (cupiditas/conatus) a
la libido sexual, y por tanto, a la falta, la necesidad y la busqueda de un placer y una
satisfaccion mas o menos ‘imposible’ (ya sea que fundamente toda la operacion
apelando al método del idealismo, del materialismo, de la dialéctica, etc.). Partiendo de
esta base, es perfectamente esperable y redundante que se plantee también la pregunta
por la relacion (directa o indirecta, real o imaginaria, virtuosa o viciosa) entre placer y
felicidad.

Surgiran inmediatamente las preguntas (falsos problemas) que ya conocemos
demasiado bien: “Si el fin del ser humano es la felicidad y el bienestar, ;acaso el placer
es el medio mas adecuado para dicho fin?”; o bien: “;No sera que acaso la felicidad se

397 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 95-96.

3% HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 159-169 (§§189-208).

39 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 52.

400 NIETZSCHE, KSA 9, §10[B52], p. 423: «Desearia quitarle a la Ciencia [Wissenschaft] algo de su
solemnidad [Feierlichkeit]: al no haber tras ella ningin ‘cuidado’ [keine Sorgen hinter ihr], se ha
convertido en un espectaculo [es ist jetzt eine Lustbarkeit geworden]».

2 Pensamiento
Revista

228



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

equivale con el placer, de forma tal que ambos constituyen el fin de nuestra existencia, y
que cuanto mas placer experimentamos mas felices somos?” ; o bien: “;No sera que
encontramos un placer o goce inconsciente en nuestro propio sintoma?”’; o bien: “;No
sera que el goce siempre esta ligado al sufrimiento, y que cuanto mas gozamos mas
sufrimos, porque, en ultima instancia, el goce es imposible (por culpa del valor de
Capital)?”.

Pero si el ser humano es esencialmente un ser activo y creador, y si el deseo
humano es productor de realidad (produccion deseante), no hay por qué seguir las
consignas del lenguaje y de la gramatica fabricadas por la sociedad patriarcal dominante
(hechas para mandar y obedecer, hechas de signos oscuros y equivocos del mando y la
obediencia); no hay por qué partir del binomio placer/dolor o goce/sufrimiento, para
después ver como todo eso se relacionaria con nuestra felicidad/infelicidad (individual o
colectiva). En vez del falso mixto placer-felicidad, introducir un nuevo mixto: placer-
trabajo (habida cuenta precisamente del caracter creador o laborante del ser humano),
siempre en conexion con los sentidos, valores, valoraciones, y poderes dominantes.
Nuevo punto de contacto de Spinoza cum Bergson cum Nietzsche, que en sus postumos
de 1883 y 1888 decia que:

La aspiracion a la ‘felicidad’ [das Streben nach ‘Gliick’] es estipidamente interpretada
[alberner interpretirt] por los seres humanos como aspiracion al ‘goce [als Streben nach
‘Genuf3 T*!

El displacer y placer [ Unlust und Lust] constituyen los mas estipidos ‘medios de expresion’
de juicios que se pueda imaginar [die denkbar diimmsten Ausdrucksmittel]; son siempre
fendomenos terminales [Schlufiphdnomene], y no ‘causas originarias’ [Ursachen]. Los
sentimientos [gefiihle] de placer y displacer son reacciones de la voluntad [Willens-
Reaktionen]. [...] Son juicios de valor de segunda categoria [ Werthurtheile zweiten Ranges],
que se derivan a partir de un ‘valor’ ya dominante [regierenden Werth], [asi como] la
desicion [Entscheidung] sobre lo que debe suscitar displacer y placer depende del grado de
poder [vom Grade der Macht].*%?

Ya en el anteriormente citado fragmento postumo de 1881 Nietzsche nos decia
que debemos ante todo erradicar (dejar de ser esclavos de) los conceptos de placer y
displacer no s6lo como reglas de nuestra vida, sino incluso al hacer Ciencia: Seien wir
nicht Sklaven von Lust und Schmerz, auch in der Wissenschaft!; especialmente porque
ni el placer/goce ni el displacer/dolor cuentan como pruebas o signos (beweist) que
hablen en favor o en contra de nuestra propia salud (mayor /[ust/placer # mayor
gesundheit/salud)*®. Se trata entonces de trastocar completamente los términos mismos
del problema apelando a la intuicion (en el sentido riguroso y anti-dialéctico que
Bergson le atribuye), para suscitar, por ejemplo, preguntas nuevas como éstas: “En el
seno de una sociedad afrodisiaca como la nuestra, ;cual es la relacion que se nos
impone entre el ‘trabajo’ (en tanto que actividad humana material) y la busqueda del
‘placer’ (en tanto que fendencia humana animica anclada en unas ‘necesidades’ que hay
que satisfacer, y tanto mas, cuanto mas salario o ganancia se consiga)?”. Es un tipo de
interrogante no s6lo econdémico sino psico-sexo politico. O bien esta otra pregunta:

41 NIETZSCHE, KSA 10, §7[176], p. 299.

402 NIETZSCHE, KSA 13, §§11[71] y 11[61], pp. 31; 33-34. Rechazo de plano, sin embargo, la
concepcion que Nietzsche tiene de la prostitucion/prostituyentes, asi como la que tienen Proudhon,
Stirner, Marx, Engels, Bebel, Riazanov, Reich, Marcuse, Freud, Lacan, Laing, Cooper, y otros
contemopraneos a nosotros (cf. CHICOLINO, Las Falo-maquinas).

403 NIETZSCHE, KSA 9, §11[116], pp. 482-483.

Pensamiento

Revista

229



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

“/No sera que la tematica del placer y del goce (de la imperiosidad o de la
imposibilidad de su satisfaccion) nos reenvia necesaria e irremediablemente al mundo
material del trabajo (y del dinero), y al mundo social de las necesidades pre-fabricadas
(que se satisfacen con trabajo y/o con dinero), suponiéndolos a ambos como ya dados
(dejandolos como un mixto sin analizar o mal analizado)?”.

En otras palabras: plantear problemas sustrayéndose a la vision social ya existente
sobre el ‘objeto’ (o a la imagen social ya constituida sobre el objeto): «Arribar a una
filosofia mas intuitiva [que] se desviara la mayoria de las veces de la vision social del
objeto ya hecho [détournera le plus souvent de la vision sociale de [’objet déja fait], y
nos exigira participar en espiritu en el acto que lo hace»***. Los problemas sociales,
¢ticos, sexuales y politicos ya no pasarian, entonces, por la relacion abstracta entre
placer-felicidad (falso mixto) sino por la relacion concreta entre placer-trabajo (buen
mixto); habida cuenta de que para Bergson «el ser humano es esencialmente fabricante»
(fabricant)*®>.

Creemos que pertenece a la esencia del ser humano crear material y moralmente, fabricar
cosas y fabricarse ¢l mismo [de fabriquer des choses et de se fabriquer lui-méme]. [...] El
homo sapiens ha nacido de la reflexion del homo faber sobre su propia fabricacion.*%

En una conversacion con Chevalier (del afio 1931) Bergson avanzaba en la
conceptualizacion del verdadero mixto placer-trabajo (por contraposicion al mixto falso
y servil de placer-felicidad) cuando decia que si no hay un ‘propdsito’ en el acto de
trabajar, entonces ya no queda mas que el placer: sil n’y a plus de but au travail, il ne
reste que le plaisir*®’. El anhelo y la necesidad de placeres (de hedonés, de aphrodisias,
de titillationes, de pleasures) comienza donde termina el reino de la actividad libre (que
bajo un movimiento de variacidon continua se da a si misma su propodsito, su como, su
cuanto, y su para qué). El placer es hermano siamés del parasitismo y del sobre-trabajo;
pero el sobre-trabajo comienzo muchos milenios antes de que comience aquel sobre-
trabajo que es propio del régimen de trabajo asalariado del Capital. El parasitismo y el
sobre-trabajo pertenecen al régimen del Falo (al patriarcado), y, como consecuencia
derivada, pertenecen también al régimen de auto-valorizacion del valor de Capital.

Donde muchos verian una sentencia moralista y burguesa (Politzer, Nizan,
Lukacs, Bassin, etc.), podemos por el contrario extraer una psico-politizacion auto-
emancipatoria: segun Bergson el anhelo del placer es, €l mismo, el producto de un acto
productivo que se encuentra ya alienado en su propio proceso productivo (que funciona
“sin proposito”), es decir, es el producto de un acto de producciéon vuelto anti-
productivo, cerrado sobre la re-produccion de su propio proceso al infinito (parasitismo
o vampirismo). La pregunta baja (moral) por el placer insatisfecho o por el goce
sufriente conduce a Bergson a la alta pregunta (politica) por el acto de trabajar
devenido sin-proposito. (Como no ver aqui una politizacion singular, especifica,
concreta (en torno a un problema que es a la vez econdmico, politico, ético, sexual)?

Individual o colectiva, toda fuerza o potencia productiva, toda actividad humana,
todo despliegue de la potencia humana del pensar y del obrar, todo proceso de
produccion, todo acto de fabricacion cuyo movimiento y devenir opere o funcione sin
un proposito libre, es decir, sin un propo6sito que haya sido engendrado por y para dicho
proceso (y desde la inmanencia del proceso), desarrollara irremediablemente una

404 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 64.

405 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 63.

406 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 91-92. Sobre el homo faber: L’ Evolution créatrice, p. 140.
407 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 143.

2 Pensamiento
Revista

230



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

tendencia hacia la busqueda del placer y del goce afrodisiaco, excitante y ruidoso: wo
‘Erregungen’ noth thun, da ist das Uberstrémen nicht mehr da (si se tiene necesidad de
‘excitacion’, es porque ya no hay sobreabundancia)**®. Individual o colectiva, una vida
auto-emancipada (que ha logrado conquistarse a si misma y a sus propias condiciones),
y, por lo tanto, una vida inmersa en una actividad libre y en variacion continua (que ha
logrado la autonomia de auto-determinarse y de auto-gobernarse) nunca reducira todos
sus problemas mas fundamentales (en economia, politica, sexualidad, salud, psiquismo,
alimentacion, ecologia, etc.) a la sosa y servil pregunta por el placer y por su
satisfaccion (descarga), ni tampoco hara del régimen de aphrodisias el problema
fundamental de la vida y la existencia.

La psico-politica del deseo queda reducida a una mera psico-politica del placer,
del goce y la satisfaccion so6lo en manos de los modos viles y serviles del pensar, del
obrar, del sentir, del afectar, del amar, del organizar, del componer y descomponer
relaciones entre fuerzas/potencias; y el Estado tanto como el Mercado constituyen,
segin hemos visto en los apartados anteriores, sendas cristalizaciones institucionales
(estratificaciones) de dichos modos viles y serviles. Por el contrario, hay una regla
deseante comun a Spinoza, Bergson y Nietzsche: “Quiero deseos, nada mas que deseos
(Wiinsche will ich, nichts als Wiinsche); y siempre, en lugar de la ‘satisfaccion’, quiero
un nuevo deseo” (und immer an Stelle der ‘Erfiillung’ einen neuen Wunsch) *%°; toda
vez que, desde una concepcion inmanentista, el deseo es la felicidad misma (Begehren
ist das Gliick), mientras que la ‘satisfaccion’ (Sdttigung) considerada como felicidad
(als Gliick) es un simple epifenomeno, es el ultimo instante del acto de desear (ist nur
der letzte Augenblick des Begehrens). En otros términos: “Ser todo deseo equivale a la
felicidad (Ganz Wunsch sein ist Gliick), y ser un nuevo deseo, una y otra vez (und
immer wieder ein neuer Wunsch)*'°. A condicion de que por cupiditas/Wunsch
entendamos no la [libido, Lust, Erfiillung, Befriedigung, o Genuss, sino el deseo que
completa la fuerza con la fuerza y que enriquece (da mas) aquello con lo que entra en
relacion o composicion.

En otras palabras: la persecucion permanente del placer (y el culto hedonista al
placer) esta conectada de modo inmanente con unos modos de existencia, con una
duracion vital, y con una sociedad donde el trabajo —se haga la actividad que se
haga— se convierte siempre en un odioso sin-proposito para aquel mismo (individuo o
sociedad) que lo ejecuta. Y si ello es asi, no lo es por “accidente” o por “imperfeccion”
de la sociedad, sino por su logica relacional inferna, por el modo en que la sociedad
conecta (compone y descompone) entre si a las fuerzas productivas humanas, ya sean
las del pensamiento, las de la imaginacion, las del trabajo, etc. So6lo en una sociedad
afrodisiaca y espectacular como la nuestra, donde de un modo planificado se pone a las
fuerzas creativas humanas a trabajar por trabajar, a producir por producir, a buscar el
sexo por el placer que reporta su descarga (que no es sino una forma de producir para
anti-producir), los problemas econdmicos, politicos, éticos y sexuales no podran
pensarse ni abordarse mas que partiendo de la pregunta por el ‘placer’ y por sus modos
de ‘satisfaccion’.

Cuando nos contentamos con partir del mixto mal analizado (placer-felicidad) el
juego ya resulta trucado de antemano: porque aceptaremos (inadvertidamente o no) el
hecho mismo de que todos nuestros ‘placeres’ posibles, todos nuestros ‘anhelos de

408 NIETZSCHE, KSA 9, §1[44], p. 15.

49 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 124], p. 68.

410 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 209], p. 211. Cf. §7[25], p. 250: «Schmerz und Lust sind nur
‘Begleiterscheinungen’» (el dolor y el placer son simplemente fendmenos secundarios, o epifendémenos).

Pensamiento

231



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

satisfaccion’ imaginables, y todos nuestros intereses y necesidades ‘de gozar’, no
podran ser colmados —en el seno de esta sociedad afrodisiaca y mercantil en la que
vivimos— de otra forma que con dinero (provenga éste del salario o de la ganancia), y,
en consecuencia, con algin grado de participacion, complicidad y complacencia en las
relaciones de falo-fiolo poder ya instituidas. Para conseguir el ‘dinero’ necesario para
obtener cierto grado de participacion resultard imperativo tener que ir a trabajar (lo que
supone la existencia de aquellas condiciones en las que el trabajo carecera de proposito
para aquél mismo que lo ejecuta); o bien poner a otros a trabajar para si.

Es en este estricto sentido que Bergson afirma que quien practica regularmente la
moral ciudadana (la morale de la cité) experimenta ese sentimiento de ‘bienestar’
(sentiment de bien-étre) que es «comun al individuo y a la sociedad», y que «pone de
manifiesto la interferencia de las resistencias materiales entre si»; y que si bien puede
ser cierto que el placer y el bienestar son ‘algo’ (leplaisir et bien-étre sont quelque
chose), no obstante la alegria es todavia mucho mas (la joie est davantage), porque
«mientras ésta no se encuentra contenida en aquéllos, ellos se encuentran virtualmente
contenidos en ellay, dado que «placer y bienestar equivalen a estar quietos o mantenidos
en el mismo lugar, mientras que la alegria es una marcha hacia adelante» (elle est
marche en avant)*'!. Solo la existencia baja y servil confunde la alegria con el placer y
el bienestar. Y permanecer quieto en un mismo lugar era precisamente la actitud del
parasito, que siempre se las ingenia en su tendencia al letargo para obtener en el mismo
lugar todo lo que le hace falta en vez de ir a buscarlo (s’arranger pour obtenir sur
place tout ce qu’il lui faut au lieu de ’aller chercher)*'?,

La politica del ‘placer’ anhela la eternidad del presente (su aletargamiento), desea
eternizar el instante presente del goce, pero estd condenada a fracasar desde el momento
en que su pre-supuesto de base es que solo se desea aquello que falta (lo ausente). En
cambio la ‘alegria’ (signo de que la potencia aumenta) quiere la duracion, quiere el
devenir, la irrupcion de novedad (no vive del tiempo sino del acontecimiento). La
alegria no quiere ni el tiempo ni la eternidad, sino lo intempestivo. La alegria no nos
remite (como el placer) a la conservacion de lo dado y lo ya conocido, ni anhela (como
el placer) aferrarse al aqui y ahora de la ‘necesidad’ y de la ‘satisfaccion’, sino que nos
remite a la creacion continua de imprevisible novedad (la création continue
d’imprévisible nouveauté)*'?. La alegria no radica en la auto-conservacion sino en el
sobrepasamiento divergente.

Pero ademas, el placer siempre tiene como referencia los marcos internos y
cerrados de la sociedad y su red de alianzas de poder; en cambio la alegria tiene como
referencia la linea de fuga, lo Abierto, el Afuera o las fuerzas del Afuera (esta abierta al
devenir, a su propia finitud). El placer que conocemos s6lo puede re-territorializarnos
dentro de Lo Mismo; soélo la alegria puede producir la fuga. Por eso Bergson dice que
solo una filosofia de la duracion y del devenir puede apuntar a hacernos sentir mas
alegres y mas fuertes: plus joyeux et plus forts*'*. Pues solo la alegria activa (aquella
que surge de afectos que no son pasiones 0 pasivos) es un signo o sintoma de un
aumento de potencia de vida, es decir, de un aumento de la potencia para crear
novedad, bajo la condicion de que crear implique enriquecer (y ser enriquecido por) la
fuerza o la potencia de vida de aquello con lo que entramos en relacién o composicion
(en lugar de depotenciarla):

411 BERGSON, Les deux sources..., p. 57.

412 BERGSON, L *énergie spirituelle, p. 12.

413 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 99.
414 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 116.

2 Pensamiento
Revista

232



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Una ‘fuerza’ trabaja frente a nosotros [une force travaille devant nous], una fuerza que
busca liberarse de sus grilletes asi como sobre-pasarse a si misma [qui cherche a se libérer
de ses entraves et aussi a se dépasser elle-méme], dando en primer lugar a todo lo que
tiene, y luego, mds de lo que tiene [a donner d’abord tout ce qu’elle a et ensuite plus
qu’elle n’a] *°

So6lo asi nuestra facultad de actuar, reconquistandose a si misma, se intensificara:
notre faculté d’agir, en se ressaisissant, s’intensifiera*'®. Esta potencia, fuerza o
esfuerzo de alegria activa se juega, a la hora de actuar, en el terreno de una creacion que
no se parece en nada al movimiento del ‘placer’, porque, a diferencia del placer, este
esfuerzo consiste en que uno ha extraido de si mas de lo que tenia, uno se ha alzado por
encima de si mismo: on a tiré de soi plus qu’il n’y avait, on s’est haussé au-dessus de
soi-méme*'’. Todo lo contrario al movimiento juridico-estatal del ‘contrato’ y del
‘intercambio’, del doy para que des (do ut des), hago para que hagas (facio ut facias),
suelto con una mano para retomar con la otra, que Fichte inmortaliz6 como modo
normal y racional de relacion o composicion (agenciamiento).

El placer es incapaz de semejante movimiento o proceso de auto-superacion
(sobrepasamiento o sobre-pasaje) porque parte del falso problema de la falta, la
carencia, la necesidad, el malestar, el displacer, etc. (esta del lado de lo negativo y de la
privacion). Ahora bien, en una sociedad que nos entristece y nos depotencia tanto con
sus ‘trabajos’ como con sus ‘placeres’ y sus ‘goces’, la busqueda de la alegria activa
(tanto individual como colectiva) deviene mucho mas transvaloradora que la conquista
del placer, de los goces y de los disfrutes (hedonismo y transgresion por derecha o por
izquierda); a condicidn, claro estd, de que primero redefinamos la alegria como ese
aumento de la potencia vital y animica posible que sélo puede ocurrir cuando
simultineamente —y por el tipo y el modo de la relacion (composicion o
agenciamiento)— aumenta también la potencia de aquello con lo que se entra en
relacion. Es por eso que

la ciencia nos promete el ‘bienestar’ [le bien-étre], a lo sumo, el ‘placer’ [le plaisir]; pero la
filosofia podria darnos ya la ‘alegria’ [mais la philosophie pourrait déja nous donner la
Jjoie].#1#

Librarse de las servidumbres conceptuales y especulativas (que son también
servidumbres existenciales, de habito, de practicas y de situaciones, servidumbres de la
cupiditas y del conatus), es decir, operar una rectification del pensamiento, implica
redefinir la alegria como lo contrario al problema del placer y del bienestar (que s6lo
podemos obtener en el marco de ésta sociedad y de su sistema de necesidades). De
hecho, el anhelo de bienestar y de porvenir, el anhelo de tener éxito y de obtener
reconocimiento*'? constituyen, junto con el infecto deseo de ser amado y complacido, el
frenesi (el aceleracionismo) propio de nuestras sociedades afrodisiacas parlamentarias
y tecno-cyber-crypto-burocraticas, tal y como ya las conocemos:

415 BERGSON, L ‘énergie spirituelle, p. 21.

416 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 116.

417 BERGSON, L ‘énergie spirituelle, p. 22.

418 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 142.

419 NIETZSCHE, KSA 10, §1[63], p. 26: «Quien aspira a la grandeza [Gréf3e] tiene razones para
encontrar su consumacion y su satisfaccion [seine Vollendung und Befriedigung] en la ‘cantidad’ y lo
cuantitativo [in der Quantitdt]. Pero las personas que se esfuerzan por la ‘c(u)alidad’ [die Menschender
Qualitdtstreben] no aspiran a la grandeza sino a la insignificancia [Kleinheit]». He aqui el devenir-
imperceptible que ha de ser inmanente a la linea de fuga acrata o emancipatoria.

Pensamiento

Revista

233



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Vemos que la carrera hacia el ‘bienestar’ ha ido acelerdndose [la course au bien-étre aller

en s accélérant] sobre una pista en la que se precipitan multitudes cada vez mas compactas

[foules de plus en plus compactes]. Hoy, eso ya llega a la locura [aujourd hui, c’est une
501 420

ruée].

El concepto bergsoniano (y también spinozeano) de ‘alegria activa’ presiona
entonces sobre el mixto ya instituido de placer-trabajo, haciéndolo estallar desde
adentro (como falso problema) y suscitando una nueva imagen intensiva, convocando
nuestra atencion hacia un estado de intensidad vital (o modo de existencia superior) que
solo puede existir bajo una condicién: que el movimiento o proceso de creacion y
produccion (actividad o trabajo) que se emprende no se encuentre alienado de su propio
proposito. Y ello no depende sino de decisiones colectivas directas y anti-jerarquicas
respecto de la organizacion, la produccion, la reproduccion, la propiedad, el comercio,
el estado de la técnica, las relaciones sexo-politicas, etc.; proposito o sentido que, por
definicion, nunca puede estar ya dado de antemano, ni bajado por un decreto juridico o
mercantil.

El trabajo humano sobrepasara su actual estado permanente de sobre-trabajo no
pagado (unbezahliter Arbeit) conquistando un estado de variacion continua (divergencia
por produccion de series divergentes), deveniendo trabajo libre, trabajo-creacion; solo
asi el trabajo puede convertirse en esa fuerza que enriguece a aquello (a aquella otra
fuerza) con lo que entra en relacion (en vez de empobrecerla, depotenciarla, colonizarla,
extinguirla). Bergson lo expresa en una bella formula:

Creador por excelencia [créateur par excellence] es aquel cuya accion, intensa en si misma
[intense elle-méme], es capaz de intensificar a su vez la accion de los otros seres humanos,
y de encender, generoso, focos de generosidad [est capable d’intensifier aussi I’action des
autres hommes, et d’allumer, généreuse, des foyers de générosité] **!

Aun mas: si Bergson caracteriza al yo (moi) no como un ‘conmutador’ —ni a la
conciencia como una ‘facultad de representaciones’, ni al sujeto como una ‘sustancia’ o
yoidad (Ichheif)— sino que, por el contrario, lo define como una fiterza creadora, como
una potencia vital intensa capaz de efectuar movimientos verdaderamente libres
(movimientos que sean producto de su propia auto-determinacion y fabulacion), es
porque lo concibe como una fuerza que puede extraer de si misma mds de lo que
contiene, que puede devolver mds de lo que recibe, que puede dar mds de lo que tiene
(une force qui peut tirer d’elle-méme plus qu’elle ne contient, rendre plus qu’elle ne
re¢oit, donner plus qu’elle n’a)**.

El yo que nos tenemos que fabricar, experimentar y vivir (si es que aln
quisiéramos seguir llamandolo ‘yo’) no es el yo-conmutador, el yo-sustancia, o el yo-
cerebro (sede de representaciones, identificaciones, reconocimientos, demandas de
amor, placer y satisfaccion)*??, sino el yo-intensificador, la aecceidad o singularidad. Y
desde la perspectiva de mi hipotesis, esto concuerda con lo que Spinoza llamaba tercer
género de conocimiento y tercer modo de existencia: un modo de la subjetivacion que
ya no se rige por los signos equivocos de orden/obediencia, que ya no se rige por

420 BERGSON, Les deux sources..., p. 318.

421 BERGSON, L ‘énergie spirituelle, p. 25.

422 BERGSON, L *énergie spirituelle, p. 31.

423 NIETZSCHE, KSA 7, §27[37], p. 598: «No es el cerebro el que piensa [nicht das Gehirn denkt], sino
que nosotros pensamos el cerebro [wir denken das Gehirn]; él mismo, en si, no tiene absolutamente
ninguna realidad».

Pensamiento

Revista

234



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

afectos-pasion (sean tristezas o placeres y alegrias pasivas), y cuya linea de actividad o
produccion (maquinismo) consiste en extraer de si mismo mads (tirer d’elle-méme plus),
en devolver mads (rendre plus), en dar mds (donner plus). Una singularizaciéon o un
modo de la subjetivacion que, en consecuencia, ya no se rige por la servil logica
(todavia en curso) del contrato y del intercambio juridico-mercantil. Spinoza cum
Bergson cum Nietzsche:

Quiza en lugar del ‘Yo’ [Ich] acabemos conociendo las afinidades [Verwandtschaften] y
antagonismos [Feindschaften] de las cosas, esto es, las multiplicidades [Vielheiten] y sus
leyes. Procuremos liberarnos del error del Yo’ [wir vom Irrthum des ‘Ich’ uns zu befieien
suchen]. [...] jTransmutar el ‘sentimiento del yo’! [das ‘Ichgefiihl’ umschaffen!] jAtenuar la
inclinacion personal! [den persénlichen Hang schwdchen!] [...] jNo pretender poseer a los
seres humanos! [nicht Menschen besitzen wollen!] Hay que crear algo nuevo [es ist etwas
Neues zu schaffen] que ya no sea ni el Ego, ni el Tu, ni el Omnes! [nicht Ego und nicht Tu
und nicht Omnes!].4**

Quien aspira a la grandeza [Grife] tiene razones para encontrar su consumacion y su
satisfaccion [seine Vollendung und Befriedigung] en la ‘cantidad’ y lo cuantitativo [in der
Quantitit]. Pero las personas que se esfuerzan por la ‘c(u)alidad’ [die Menschender
Qualitiitstreben] no aspiran a la grandeza sino a la insignificancia [Kleinheit].**

He aqui el devenir-imperceptible o devenir-cualquiera que ha de ser inmanente a
la linea de fuga 4crata o emancipatoria, pues cuanto mas se da vida al ‘individuo’
identificable y reconocible, mas retorna el rebafio al que pertenece: Je mehr Individuum,
um so weiter soll die Heerde, zu der es gehort*?®. Sustraerse a la gramatica y a la
persona gramatical (cogito identificable, reconocible, capturable), que es el cuerpo
eucaristico de Dios/Uno/Falo (sistema del juicio trascendente) escondido y agazapado
en el lenguaje y en las reglas demasiado duras de nuestro lenguaje demasiado humano,
siempre exclusivas y excluyentes —o bien masculino, o bien femenino, o bien neutro,
vale decir, ni masculino ni femenino, o bien andrégino, vale decir, masculino y
femenino—, y con sus signos equivocos de orden y obediencia*?’. Sobrepasar lo
humano en un sentido anti-dialéctico (anti-aufhebung) no puede tener entonces nada
que ver con “superar conservando en una totalidad superior”, sino que implica
transicionar (transitio, segun Spinoza), torcer o sobrepasar (dépasser, segiin Bergson)
la produccion de subjetivacion humana (andro-antropo-morfica) ya existente en acto
hacia una especie de plus-de-subjetivacion (tirer plus, rendre plus, donner plus), o lo
que es lo mismo decir, hacia un plus-de-intensidad creativa (tanto individual como
colectiva) que ya no tiene nada que ver con el intitulado ‘plus-de-gozar’. Plus-de-vida
(conatus afirmativo) que nuestras sociedades patriarcales afrodisiacas, espectaculares y
exitistas (sociedades de reconocimientos, representaciones, identificaciones) jamas
podran recuperar ni re-territorializar con sus politicas del placer y del bienestar, ni con
su archipi¢lago de aparatos de captura (tanto legales como ilegalistas); ya se trate de
placeres y bienestares que extraigamos ora de obedecer la ley y la norma (neurdticos),
ora de transgredir la ley y la norma (perversos). Sobrepasar lo humano implica torcer al

424 NIETZSCHE, KSA 9, §11[21], p. 450. Cf. KSA 10, §1[20], pp. 13-14: «Das ‘Ich’ unterjocht und
todtet; es arbeitet wie eine organische Zelle: es raubt und ist gewaltthditig» (el ‘Yo’ subyuga y mata;
trabaja como una célula organica: depreda y es violento).

425 NIETZSCHE, KSA 10, §1[63], p. 26.

426 NIETZSCHE, KSA 10, §4[88], p. 136.

427 NIETZSCHE, Gétzen-Dimmerung, p. 78: «Temo que no podamos deshacernos de Dios porque
todavia creemos en la gramatica...» (Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die
Grammatik glauben...).

Pensamiento

Revista

235



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Yo sobre la linea de fuga del devenir-nadie o devenir-cualquiera: ese fue el gesto de
Spinoza de evitar el reconocimiento cientifico rechazando su puesto en la
Universidad*?8.

Antes que vivirnos personalmente como un ‘teatro de representaciones’ (i.e. un
teatro edipico) y antes de vivir nuestra sociedad como un ‘drama’ (le point de
vue dramatique con el que Politzer se burlaba de Bergson)*?, somos una brecha, un
centro de indeterminacion (cadsmosis) capaz de crear diferencia o novedad, siempre
que creemos colectivamente condiciones de libertad, reciprocidad radical, autonomia y
auto-determinacion:

El cerebro no fabrica representaciones, sino que unicamente complica la relacion entre un
movimiento recibido (excitacion) y un movimiento ejecutado (respuesta). Entre los dos
establece una brecha [il établit un écart], sea que divida al infinito el movimiento recibido,
sea que lo prolongue en una pluralidad de reacciones posibles.*3°

Es por eso que Deleuze maquina esta conceptualizacién bergsoniana hacia sus
derivaciones politicas: politicamente hablando, la lucha y la resistencia (en pos de la
creacion de una nueva sociedad liberatoria o anarquia coronada) ya no pasarian
entonces por el movimiento de la negacion, el antagonismo, la polémica, la
competencia, la contradiccion, la guerra (y en el limite, la negacion que llega hasta la
eliminacion del otro), sino por el movimiento activo y por la potencia de afirmar
(creacion de novedad, de un nuevo orden de sociabilidad, subjetivacion, deseo, y
sexualidad). De alli la diferencia entre la guerra y la lucha/combate:

La lucha [le combat] es esa poderosa vitalidad no organica [cette puissante vitalité non-
organique] que completa la fuerza con la fuerza [qui compléte la force avec la force], y
enriguece aquello con lo que entra en relacion [et enrichit ce dont elle s’empare].**!

Pero el placer, el goce, el bienestar y el porvenir, atados como estan al culto del yo
y al sistema de las necesidades, siempre pre-suponen que el trabajo nunca estara
liberado del absurdo del des-proposito (de la alienacion por la heteronomia), que el
trabajo nunca sera creativo sino aufomadtico, iterativo, maquinal, circular, heteronomo,
parasitario (letargo). En consecuncia, hacer girar los problemas éticos, sexuales,
econdmicos y politicos mas importantes en torno al mixto ‘placer-felicidad’ constituye
para Bergson el indice de que los sistemas filos6ficos (sobre todo la dialéctica) han

428 E] 16 de febrero de 1673 Johan Ludwig Fabritius, consejero de la Corte, es encargado de ofrecerle a
Spinoza (en nombre de Su Sefioria) la catedra de ordinariam philosophiae professionem en la
Universidad de Heidelberg, cobrando un estipendio anual y prometiéndole la mas amplia libertad de
filosofar (philosophandi libertatem amplissimam), bajo la no pequefia condicion de prometer que nunca
perturbara la religion publicamente establecida; Spinoza responde rechazando in toto cargo y salario,
alegando cuatro razones radicales (Epistolae, p. 303). Como becario de la Academia de Besangon,
Proudhon expres6 en 1840 una actitud de rechazo que recuerda la respuesta de Spinoza: les Académies
sont-elles en général des centres de répression intellectuelle, de sottise, et de basse intrigue (cf. Qu’est-ce
que la propriété?, p. 26).

429 En su libro anti-bergsoniano La Fin d’une parade philosophique: le bergsonisme (de 1929), Politzer
pretende denunciar la incomprension de la filosofia de Bergson respecto del caracter dramatico de la
existencia humana: «En efecto, desde que se entiende que hay realidades sui generis, estados de
conciencia, estados del alma, desde que se define a la psicologia como el estudio de una realidad sui
generis, se cae necesariamente en la abstraccion. [...] Abandona, entonces, el punto de vista dramatico [le
point de vue dramatique] o, mas simplemente, el punto de vista humano, y sustituye la multiplicidad de
los seres humanos por la multiplicidad de los procesos» (pp. 47; 55).

430 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 14.

1 DELEUZE, Critique et Clinique, pp. 166-167.

Pensamiento

Revista

236



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

desconocido la verdadera libertad, la verdadera accion libre de variaciéon continua y
divergente (diferencial). En efecto, si es cierto que la cuestion del placer y de la
excitacion solo constituye un ‘problema’ alli donde el trabajo (en tanto que actividad de
produccion) carece de propdsito, entonces también es cierto que todos los placeres y
satisfacciones que podriamos obtener dentro de ésta sociedad afrodisiaca y espectacular
no son sino el fruto del despropdésito instituido y vuelto regla, asi como de la escasez y
la falta inyectadas en la inmanencia de los procesos. De modo que, en rigor, ningun
placer, ni goce, ni bienestar, ni éxito, ni reconocimiento actual ha de otorgarnos (ni ha
de constituir ¢l mismo) un auténtico factor de verdadera novedad e imprevisibilidad:

Admiten, sin darse cuenta, que todo es dado [tout est donné]. No tienen idea alguna, segiin
parece, de una accidén enteramente nueva (al menos por adentro) que no fuera pre-existente
a su realizacion, ni siquiera bajo forma de puro posible. Y con todo, esa es la verdadera
accion libre. Pero para divisarla (asi como para figurarse por otra parte cualquier creacion,
novedad o imprevisibilidad) hace falta volver a situarse en la duracion pura. [Y] en la
duracion, considerada como una evolucion creadora, hay creacion perpetua de posibilidad
(y no solo de realidad) [création perpétuelle de possibilité et non pas seulement de
réalité] 43

Es el actual ‘mundo del trabajo’ (trabajo que, segun la buena gente, dignifica y
hasta cura) el que nos reenvia al mundo de los placeres, los aphrodisia, las titillationes
y los pleasures, ese mundo lenitivo que nos permite olvidar y escapar por un instante
del entristecedor mundo del trabajo (trabajo sin horizonte, sentido, propdsito, dignidad,
ni valor intrinsecos); e incluso hay quienes, creyéndose transgresores revolucionarios,
hacen del ‘mundo del sintoma’ su pequefio reducto de aphrodisias revolucionarias
(publican y venden sus sintomas en el mercado editorial, tornandolos nuevos items en el
curriculum vitae académico-laboral). Pero este mundo instantdneo y afrodisiaco de los
placeres solo podra aportarnos, como mucho, meras ocasiones de satisfaccion y éxito
(descargas y distensiones), meros amores bajos y serviles (por la diestra y la siniestra),
es decir, simples estados de pseudo-alegrias o de supuestas buenas tristezas (tristezas
“que ensefian”, tristezas “enriquecedoras”, tristezas “resilientes™)*3; y para que toda esa
servidumbre se torne siquiera posible, los placeres deben primero ser pagados con
dinero, o cualquier forma de equivalente general.

Con lo que, tarde o temprano, la propia dinamica de los placeres y los aphrodisias
(que debian hacernos olvidar y escapar del mundo sofocante, depresivo y gris del
trabajo) acaba sin embargo por reenviarnos nuevamente al mundo del sobre-trabajo (del
salario, la ganancia, y la competencia por los premios y los reconocimientos). Mundo
del sobre-trabajo que, a su vez, nos hace recordar y retornar al placer, el cual nos sirve
para olvidar y escapar del mundo del trabajo, que a su vez... (atolladero sin salida). De
alli que Nietzsche nos decia en 1883 lo siguiente: Vuestra vida de placeres es una auto-
tortura (euer Leben in den ‘Liisten’ ist eine Selbstpeinigung), y ambas cosas constituyen
enfermedades e indignidades (Krankheiten und Unwiirdigkeiten)**; de alli también que
proponerse el placer como meta de la Moral es ya caracteristico de naturalezas
oprimidas y sufridoras: das Erstreben der Lust als Ziel der Moral ist schon
charakteristisch fiir unterdriickte und leidende Naturen**>. Trabajo, placer y bienestar

432 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 10; 13.

433 DELEUZE, Spinoza: Les Vitesses de la Pensée: «La mistificacion consiste en hacernos creer que hay
buenas tristezas; pero en términos de potencia, no puede haber tristezas buenas porque foda tristeza es
una disminucion de potenciay.

434 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 230], p. 214.

435 NIETZSCHE, KSA 10, §7[38], pp. 254-255.

2 Pensamiento
Revista

237



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

nos re-lanzan en un circulo vicioso perpetuo e iterativo del cual sélo la alegria activa
puede sacarnos, abriéndonos al Afuera (al devenir):

Hablo de la alegria, y no del placer [je dis la joie, je ne dis pas le plaisir]. El ‘placer’ no es
mas que un artificio imaginado por la naturaleza [un artifice imaginé par la nature] para
obtener del viviente la conservation de la vida; pero no indica la direccion [n’indique pas
la direction] en la que es lanzada la vida. Pero la ‘alegria’ [la joie] anuncia siempre que la
vida ha triunfado [que la vie a réussi], que ha ganado terreno, que ha conseguido una
victoria: toda gran alegria tiene un acento triunfal [foute grande joie a un accent triomphal].
[Por eso] hallamos que en todas partes donde hay alegria, hay creacion [partout ou il y a
Joie, il y a création], y cuanto mas rica es la creacion, mas profunda es la alegria [plus
riche est la création, plus profonde est la joie] ¢

La unica felicidad esta en la creacion: jTodos vosotros debéis participar en la creacion y
disfrutar de esa felicidad en cada accion! [das einzige Gliick liegt im Schaffen: ihr Alle sollt
mitschaffen und in jeder Handlung noch dies Gliick haben!].*"

Soélo aquellos cuyo modo de existencia esta anclado en la servidumbre y el trabajo
(los esclavos libertos) identifican omnicontentos la alegria con el placer (‘joy’ is a
pleasant emotion)*38; incluso entre quienes hablan de la huelga psiquica y de la politica
de los sintomaticos. No es casualidad que el problema del displacer o del dolor (en tanto
que falta o ausencia de placer) sea propio de aquellas filosofias que dieron por sentados
los dos grandes falsos problemas, o las dos grandes ilusiones de la conciencia; a saber:
el falso problema del origen del Ser y el falso problema del origen del Orden; con sus
correlativos falsos problemas de la nada (como aquello que niega o contradice al ser) y
del desorden (como aquello que niega o contradice el orden)**°. Por el contrario,

una voluntad o un pensamiento divinamente creador esta demasiado lleno de si mismo
[trop pleine d’elle-méme], en su inmensidad de realidad, como para que la idea de una falta
de orden o de una falta de ser [manque d’ordre ou d’'un manque d’étre] pueda ni tan
siquiera aflorar.*4

No puede resultar mas evidente el hecho de que sea éste, precisamente, el sentido
y el valor que El Anti-Edipo atribuy6 al concepto mismo de ‘deseo’ —en tanto que
energia y produccion deseante, en tanto que libido inconsciente creadora de realidad, en
tanto que catexis o investimento inconsciente del campo social—; a saber: que el deseo
desconoce toda idea de falta, ausencia, castracion, negacion, contradiccion:

Sabemos incluso que la sociedad esta organizada [la société est organisée] para distribuir
la ‘falta’ en tal lugar y el ‘exceso’ en tal otro lugar [pour distribuer le manque en tel
endroit, le trop en tel autre endroit]. [Por eso] no decimos que “no hay falta”. Decimos: los

436 BERGSON, L *énergie spirituelle, p. 23.

437 NIETZSCHE, KSA 10, §4[76], p. 135.

438 SMITH, The Theory of Moral Sentiments, p. 52.

439 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 106-108: «'Nada’ designa la ausencia [I’absence] de lo que
buscamos, de lo que deseamos, de lo que esperamos. Suponiendo, en efecto, que la experiencia nos
presentara alguna vez un ‘vacio’ absoluto, ¢l estaria limitado, tendria contornos, seria entonces todavia
‘algo’. Pero en realidad no hay vacio [il n’y a pas de vide]. Nosotros solo percibimos e incluso
concebimos lo lleno [du plein]. [...] Diria otro tanto de la idea de desorden, [pues] el desorden es
simplemente el orden que no buscamos [le désordre est simplement I’ordre que nous ne cherchons pas];
ustedes no pueden suprimir un orden, aun mediante el pensamiento, sin hacer surgir otro [sans en faire
surgir un autre]». Nueva coincidencia entre Bergson y Spinoza, que también niega el vacio y la nada.

440 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 66.

Pensamiento

Revista

238



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

fendomenos de ‘falta’ no guardan relacion con el deseo [les phénoménes de manque, ce n’est
pas le désir] *4!

Y si la produccion deseante (nuestra cupiditas o deseo inconsciente) desconoce la
negacion, la contradiccion, falta y la ausencia (castracion) es porque, en primer lugar,
desconoce el Falo: Le phallus n’a jamais été l’objet ni la cause du désir (el falo nunca
ha sido el objeto ni la causa del deseo)**?. El falo y el Edipo son los amos del placer y
del goce, es decir, constituyen la doble tristeza pasiva de la anti-produccioén deseante:
son aquello que el deseo persigue y produce (balbucea) cuando ya se encuentra
empastado e impotenciado en un proceso de anti-produccion cerrado sobre si mismo,
bajo el peso de una sociedad patriarcal afrodisiaca y espectacular como la nuestra (que
nos atiborra con la tematica y la industria del placer y del sexo); diagrama patriarcal
falo-fiolo que incluso puede disfrazarse de proyecto revolucionario, huelga psiquica,
Frente Unico de los sintomaticos del mundo, etc.

De alli que considero que la ‘alegria’ se torna en Bergson (como en Spinoza) un
concepto cargado de un contenido ético-politico tal, de un sentido y un valor tal, que
nos conduce directamente al problema psico-sexo politico de la produccion de
subjetivacion y de de deseo; y en particular, nos conduce directamente al problema de
como producir nuevos modos de subjetivacion (politica y sexual) sin-sujeto, en el marco
de una sociedad auto-emancipatoria también por crear (la anarquia coronada). Ya en
Introduccion a la metafisica (de 1903) Bergson habia cuestionado la concepcion
dialéctica del sujeto, cuando decia que no nay nada mas facil de decir que el ‘Yo’ es
multiplicidad, o que es unidad, o que es la sinfesis de una y la otra: rien de plus facile
que de dire que le ‘Moi’ est multiplicité, ou qu’il est unité, ou qu’il est la synthése de

[’une et de I’autre*®.

7. Consideraciones finales: devenir «une machine a faire des dieux.

Eine Welt ohne Subjekt —Kann man sie denken?»
(Nietzsche, afio 1881).444

Para Deleuze, el problema bergsoniano de suscitar y de hacer proliferar
subjetivaciones sin-sujeto estaba conectado con aquello mismo que distanciaba a
Bergson respecto de la fenomenologia y del existencialismo (dos herederos del método
dialéctico); a saber: si toda conciencia no es en absoluto conciencia “de” algo sino que
toda conciencia es algo, entonces se vuelve posible una concepcion alternativa del ser
humano y de la conciencia (y de los procesos psiquicos en general). No ya una
concepcion de la ‘conciencia-luz’ (Ia conciencia como ‘luz natural’ de la razén), sino
una concepcion en donde nosotros nunca somos la luz. Es la ruptura radical con las
‘teorias del sujeto’ que Deleuze encuentra en Bergson:

no hubo jamas una negacion del sujeto [i/ n’ y a jamais eu une négation du sujet] a este
nivel, semejante a la que vemos en el bergsonismo: un mundo sin sujeto [un monde sans
sujet]. Finalmente la filosofia nos entrega un mundo sin sujeto [enfin la philosophie nous
livrait un monde sans sujet].**

441 DELEUZE, Lettres et Autres Textes, p. 204.

442 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, p. 428.

443 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 196.

444 NIETZSCHE, KSA 9, §10[D82], p. 431: «Un mundo sin sujeto —; puede pensarse algo asi?».
445 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: legons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 01/12/1981.

Pensamiento

Revista

239



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Spinoza nos diria: sélo los esclavos (tanto los esclavos que gobiernan como los
que son gobernados) se viven a si mismos y a los demas como un ‘yo’ o un ‘sujeto’ que
posee una esencia humana libre, esencia que se realiza a través de los deberes morales,
civiles, religiosos (o revolucionarios); mientras que, por el contrario, los seres
verdaderamente libres se viven como un paquete de potencias actuales del pensar y del
obrar (potencias que sélo pueden existir en acto), que, siendo siempre tan perfectas
como pueden en acto, buscan sin embargo e incesantemente componer relaciones tales
que impliquen un aumento de dichas potencias, pleno de propdsito y tendiente a la
univocidad anti-jerarquica. Los modos de existencia libres dicen: “;Mismidad, ipseidad,
identidad personal, Nombre Propio, Edipo, Falo? No los conozco, connais pas™**.

Subjetivacion y mundo sin-sujeto que implica una especie de cogito de la
duracion (cogito de la durée) que se expresaria no ya bajo la forma del yo pienso sino
del yo duro (non plus sous la forme ‘je pense’, mais ‘je dure’), pero solo en tanto que
difiero y diverjo en esta duracion tan singular que soy. Si ‘soy’ algo, lo soy mientras
duro y en tanto que duro como un simple centro (zona o reservorio) de indeterminacion,
en funcion del cual a veces compongo o reuno (fantot je réunis) y a veces descompongo
o separo (tantot je sépare) los flujos en una misma duracion (les flux dans une méme
durée) segun ese diferencial en la brecha que soy y que hago (segln esas diferencias de
intensidad que me singularizan sin individualizarme)**’. Es maquinando sobre la teoria
bergsoniana de las imagenes que Deleuze extrae el problema de la creacion de una
subjetivacion y de un mundo sin-sujeto, que sin embargo no es un mundo de gris
impersonalidad, puesto que, antes bien, es el mundo del Estado y del Mercado el que
nos entrega esta gris impersonalidad del sujeto personal que es un capital humano, homo
Jjuridicus/ceconomicus:

No olviden que ustedes no son exteriores a este universo, sino que son una pequefla
imagen-movimiento: reciben acciones y devuelven reacciones. Son una imagen entre las
imagenes [vous étes une image parmi les images]. Y si tienen ganas de decir: “jAtencion,
no! Yo soy una imagen especial [je suis une image spéciale]”, por el momento, ustedes no
lo son en absoluto. Quizas vaya a pasar ‘algo’ que hara de ustedes imagenes muy
especiales, pero, por el momento, no lo son en absoluto. Son un chapoteo entre los otros
[vous étes un clapotement parmi les autres], son una vibracion entre otras vibraciones [vous
étes des vibrations parmi les autres], y cada una vibra de manera distinta. jQué bello
universo! [Quel bel univers!].*4

Esta tematica de la produccion y de la vivencia de nuevas formas de subjetivacion
sin-sujeto (perder la identidad, deshacer el rostro, devenir-impersonal, devenir-nadie,
devenir-cualquiera) aparecia ya en una entrevista de 1969, en la que Deleuze decia:

Durante mucho tiempo hemos permanecido en esta alternativa: “O bien habran de ser
individuos y personas, o bien habran de caer en un fondo anénimo indiferenciado”. Sin
embargo, hoy descubrimos un mundo de singularidades pre-individuales, impersonales [un
monde de singularités pré-individuelles, impersonnelles], que no remiten a ‘individuos’ ni a
‘personas’, pero tampoco a un fondo ‘sin diferencias’. Se trata de singularidades moviles,
rapaces y volatiles [singularités mobiles, voleuses et volantes], que van de uno a otro, que
provocan fracturas, que forman ‘anarquias coronadas’, que habitan un espacio nomada
[qui forment des anarchies couronnées, qui habitent un espace nomade]. Por eso hay una
diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre ‘individuos’ sedentarios, siguiendo
limites o vallados [entre des individus sédentaires suivant des bornes ou des enclos], y

446 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, p. 115.
447 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: lecons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 17/11/1981.
448 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: legons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 05/01/1982.

Pensamiento

Revista

240



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

repartir ‘singularidades’ en un espacio abierto: sin vallados ni propiedades [dans un espace
ouvert sans enclos ni propriété].**

Ocurre que, en el seno de nuestras sociedades patriarcales estatales y capitalistas
(afrodisiacas y espectaculares), este ‘sujeto’ que ya somos (apresado en la sujecion
social y en la servidumbre maquinica), tanto en el nivel epistemologico (llameselo
cogito, autoconciencia pensante, Ichheit, facultad de representaciones, unidad del yo,
identidad personal, mismidad, ipseidad, etc.), como en el nivel socio-politico y
economico (llameselo homo juridicus, sujeto civil, sujeto de derechos, ciudadano, homo
ceconomicus, trabajador, capital humano, capital sexual, etc.), es un producto ya
atrapado, capturado o entrampado de antemano (un produit déja piégé d’avance)*°.
Este sujeto entristecido, falicizado y faltificado que ya somos —esperanzado a la vez
que temeroso, deseoso de los reconocimientos, los méritos, los premios y las
recompensas a la vez que reluctante a los ninguneos, los deméritos, los castigos y las
condenas— esta perpetuamente atrapado, capturado o entrampado en «el dominio
publico e institucional de la conciencia privada»®'; de alli que nos auto-percibimos y
nos vivimos “contradictoriamente” como personas privadas a la vez que como personas
publicas (o ciudadanos), como voluntades individuales libres a la vez que como partes
de una voluntad general, de un poder soberano comun (siempre en relacion de tension,
antagonismo y descontento comun).

He aqui nuestra doppeltes leben: dividimos y escindimos nuestro Yo en una
vida/rostridad publica y en una vida/rostridad privada, fingiendo que semejante
Spaltung (o doble vida escindida)*? desaparece magicamente con solo pronunciar la
frase (vuelta slogan) ‘lo personal es politico’, siendo que a nuestro alrededor todo nos
grita que lo mas politico es lo mas impersonal, lo mas burocratico, lo mas falologico, lo
mas edipico, lo mas redundante, lo mas servil, lo mas obediente; aquel que mas espera
sin jamas desesperar: aquellos que no dan miedo al poder, que no fastidiaron jamas a
nadie (Niemanden betriibt hat)*3. Pero nunca lo personal serd politico mientras el
campo social (el mundo) y la subjetivacion permanezcan asi escindidos y recortados
(biunivocizados). Hay una relaciéon molecular o de co-determinacion reciproca entre la
existencia de este tipo de subjetivacion panoptizada, entristecida y falfificada y la
existencia de la Policia:

La revolucion [francesa] concede sus privilegios al ‘ciudadano’, hombre privado y a la vez
voluntad colectiva [a la fois homme privé et volonté collective]. Las circunscripciones
electorales creadas por el decreto del 28 de marzo de 1789 van a servir de marco a la re-
organizacion de la Policia. En cada uno de los distritos de Paris se establecen 5 compaiiias,
una de las cuales es retribuida (se trata, casi siempre, de la antigua Policia), pero las otras 4
estaran formadas por ‘ciudadanos voluntarios’. De la noche a la mafiana, el ‘hombre
privado’ se encuentra encargado de asegurar [d assurer] esa separacion social inmediata,
anterior al acto de la Justicia, que es tarea de toda Policia [antérieur a l'acte de justice,
qui est la tdache de toute police]. [...] El ser humano en tanto que ‘ciudadano’ [[’homme en
tant que citoyen] es llamado a ejercer el poder en su grupo (provisionalmente absoluto) de
la Policia. Tocara a él hacer ese gesto oscuro y soberano por el cual una sociedad designa a
un individuo como ‘indeseable’ (o ajeno a la unidad que la sociedad forma). Es él quien
tendra por tarea juzgar los limites del orden y del desorden, de la libertad y del escandalo,
de la moral y de la inmoralidad. En él, y en su ‘conciencia’, reposa ahora el poder por el

449 DELEUZE, L fle Déserte, pp. 198-199.

40 DELEUZE, Sur Foucault. Clase del 06/06/1986.

41 FOUCAULT Histoire de la folie a I’dge classique, p. 467.

452 Sobre la doble vida (doppeltes leben), cf. MARX, Die Judenfrage, p. 191.
433 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, pp. 108-109.

Pensamiento

Revista

241



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

cual debe operarse inmediatamente la separacion de la locura y de la razén. El ‘ciudadano’
es la ‘razon universal’ [le citoyen est raison universelle], y en un doble sentido: es la
verdad inmediata de la naturaleza humana, y es la medida de toda Legislacion.*>*

El ‘sujeto’ es una trampa, una captura: un producto ya atrapado de antemano, un
producto prefabricado. Por eso la personificacion que nos cabe a los ‘ciudadanos’ es la
del esclavo liberto, que no por ser liberto deja de ser el peor de los esclavos; pues so6lo
es libre a condicion de esclavizar a los demas, de ser el policia de los otros, bajo un
régimen de gestion de pequefios miedos y de grandes esperanzas:

iCreéis, seglin decis, en la necesidad [ Nothwendigkeit] de la Religion! jSed sinceros! {Solo
creéis en la necesidad de la Policia [ihr glaubt nur an die Nothwendigkeit der Polizei], y
tenéis miedo de los ladrones y rateros [Rdubern und Dieben] que amenazan vuestro dinero
y vuestra tranquilidad [euer Geld und eure Ruhe]!.*>

Se nos fabrica en tanto que ‘sujetos’ juridicos, dialécticos (contradictorios),
econdmicos, sociales, y sexuales; pero en condiciones tales que la fabricacion de lo que
somos y hacemos (y deseamos) gira siempre en torno a la produccion de la anti-
produccion, incluyendo la anti-produccion de nosotros mismos y sobre todo de los
demas (incluso en nombre del placer y del goce):

Podemos concebir que un grupo pueda ser revolucionario desde el punto de vista del interés
de clase [intérét de classe] y de sus catexis pre-conscientes [investissements préconscients],
pero que sin embargo no lo sea —y que incluso siga siendo fascista y policiaco [fasciste et
policier]|— desde el punto de vista de sus catexis libidinales [investissements libidinaux].
Porque intereses pre-conscientes realmente revolucionarios no implican, necesariamente,
catexis inconscientes de la misma naturaleza: nunca un aparato de interés vale por una
mdquina de deseo [jamais un appareil d’intérét ne vaut pour une machine de désir] **°

Y si en tanto que ‘sujetos’ somos realmente productos ya capturados de antemano,
si somos efectivamente productos-producidos (como una mas entre el enorme cumulo
de mercancias que nos rodea)*’, si somos meras ‘variaciones-tipo’ ya pre-fabricadas y
automatizadas (clichés, écarts-types o duraciones estereotipadas)*?, ello se debe
precisamente a causa de los procesos de produccion en virtud de los cuales —y en el
interior de un espacio institucional diagramado por redes (alianzas) de relaciones
patriarcales de poder— se nos produce este sujeto que somos, con sus respectivas
posiciones de la subjetivacion (segun sexo, género, raza, clase, capacidades y
habilidades, estabilidad emocional, aspecto fisico, etc.), con sus respectivos
investimentos de deseo (catexis libidinales del campo social, del cuerpo del otro, etc.),
asi como con su respectivo lenguaje y gramatica hechos para dar 6rdenes (bajo los
signos sociales equivocos del mando y la obediencia), pero también para negociar y ser
negociado. No por casualidad Edmund Burke decia en 1757 que el lenguaje estd mas

44 FOUCAULT Histoire de la folie a I’dge classique, pp. 464-465.

455 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 356], p. 96.

46 DELEUZE/GUATTARI, L Anti-Edipe, p. 417.

47 MARX, Das Kapital, MEW 23, p. 49: «En las sociedades en las que domina el modo de produccién
capitalista [der Gesellschaften in welchen kapitalistische Produktionsweise herrscht] la riqueza [der
Reichtum] cobra la apariencia de un enorme cumulo de mercancias [erscheint als eine ungeheure
Warensammlung]».

48 DELEUZE/ GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 217-218. Devenimos écarts-types (variaciones-tipo)
cuando somos reconocidos (on t’a reconnu), cuando la maquina abstracta nos ha inscrito en el conjunto
de su cuadriculado (la machine abstraite t’a inscrit dans [’ensemble de son quadrillage).

Pensamiento

Revista

242



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

formado para los negocios que para la filosofia: the nature of the language is framed for
the purposes of business rather than those of philosophy*.

En tanto que sujetos identificables, reconocibles, representables (homo juridicus),
y también intercambiables, vale decir, comprables y vendibles (homo ceconomicus) no
podremos devenir otra cosa que clichés y fetiches, es decir, productos-producidos por
tecnologias patriarcales de poder especificas y bajo regimenes de produccion
meticulosamente diagramatizados, en el seno de sociedades afrodisiacas y
espectaculares de disciplinamiento, normalizacion, integracion y control permanente,
que nos sumergen y nos atiborran con placeres y con trabajos inttiles y sin proposito
(régimen de tristeza). De alli el llamamiento anti-dialéctico (de Foucault, Deleuze,
Guattari, Bergson y Spinoza) a romper, a desarmar, a desarreglar, a desorganizar, a
sabotear, a traicionar, a quebrar, a rasquetear este producto que somos y que hacemos:
sobrepasar lo humano y abrirnos a otras duraciones:

El poder disciplinario (y ésta es sin duda su propiedad fundamental) fabrica cuerpos
sujetados [fabrique des corps assujettis], fija con toda exactitud la ‘funcion-sujeto’ al
cuerpo. Fabrica y distribuye los cuerpos sujetados: solo es individualizante en el sentido de
que el ‘individuo’ no es otra cosa que el cuerpo sujeto [l’individu n’est pas autre chose que
le corps assujetti]. [...] No se puede decir que el ‘individuo’ pre-existe a la funcién-sujeto, a
la proyeccion de una ‘psique’, a la instancia normalizadora. [...] El ‘individuo’ es e/
resultado [I’individu est le résultat] de algo que le es anterior: el mecanismo, y todos los
procedimientos que fijan el poder politico al cuerpo. Y es debido a que el cuerpo fue
subjetivado (esto es, que la funcion-sujeto se fijo en €l), a que fue psicologizado, a que fue
normalizado, que resultd posible la aparicion del ‘individuo’. [...] Hay que ver la
constitucion concreta del individuo a partir de determinada tecnologia del poder, que es la
disciplina. [...] Advertiran que seria absolutamente falso en un plano histérico (y por lo
tanto politico) reivindicar los “derechos originarios” del individuo contra algo como el
sujeto, la norma, o la psicologia. En realidad, el ‘individuo’ es, desde el comienzo (y por
obra de esos mecanismos), un sujeto ‘normal’, un sujeto psicolégicamente normal [sujet
psychologiquement normal]. 'Y, en consecuencia, la des-subjetivacion, la des-
nominalizacion, la des-psicologizacion, implican necesariamente la destruccion del
‘individuo’ como tal [la destruction de I'individu comme tel].*®°

Se trata, en Foucault, de un llamamiento acrata®¢! de alcance psico-sexo politico y

despatologizante: en pos de des-sujetarse, es decir, de des-subjetivarse (des-nominarse,
des-normalizarse y des-psicologizarse), de quebrar la funcion-sujeto que nos habita
(junto con el anhelo de reconocimiento en tanto que individuo o Nombre Propio). Se
trata de perder la propia ‘identidad’ reconocible y asignable —conjurar la tercera
consigna/orden estatal-policial: “Seras subjetivado, vale decir, serds fijado (fixé), tu
lugar te sera asignado y solo te moveras si el punto de subjetivacion te dice que te
muevas, o de lo contrario, seras un peligroso ndmada”*%>—, de deshacer el Yo (défaire
le moi) en pos de una individuacion sin-sujeto (individuation sans sujet), y de fabricar
colectivamente (y desde abajo) una nueva subjetivacion anti-psi (que ya no pase por el
Edipo, la culpabilidad, la falta, la castracion, el falo coronado) y a la vez contra-normal.

49 BURKE, A4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 36.

460 FOUCAULT, Le pouvoir psychiatrique, p. 57-59.

461 ERIBON, Michel Foucault, p. 219: «Foucault conclut souvent leurs échanges par cette remarque: “Au
fond, tu es un anarchiste de droite, et moi un anarchiste de gauche”» (Foucault solia concluir sus
intercambios [con Jules Villemin] con esta observacion: “Basicamente, usted es un anarquista de derecha
y yo un anarquista de izquierda”).

462 DELEUZE, Sur L’Anti-Edipe II. Clase del 14/05/1973.

Pensamiento

Revista

243



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Se trata de romper la relacion consigo mismo (briser le rapport avec lui-méme), y de
perder nuestra ‘identidad’ (perdre son identité)***. Devenir-alicia = devenir-zapatista:

El ‘sujeto’ es una palabra que no tiene importancia [le sujet c’est un mot qui n’a aucune
importance]. Por eso cuando se dice que Foucault, al final, hace un “retorno al sujeto”, eso
no es asi en lo absoluto. Lo que le interesa es la palabra ‘subjetivacion’ [subjectivation],
pero incluso habria que decir, en ultima instancia, que subjetivacion no es necesariamente
produccién de ‘sujetos’. La produccion de sujetos es solamente un caso de subjetivacion [la
production de sujet n’est que un cas de subjectivation].***

La impugnacion de la ‘identidad personal’ [la contestation de [’identité personnelle] de
Alicia, la pérdida del ‘nombre propio’ [la perte du nom propre], es la aventura que se repite
a través de todas las aventuras de Alicia, [...] porque el nombre propio esta garantizado por
la permanencia de un saber, [y porque] el Yo personal tiene necesidad de Dios y del mundo
en general [le moi personnel a besoin du Dieu et du monde en général]. [Por contra, Alicia]
destruye al ‘buen sentido’ como sentido unico [détruit le bon sens comme sens unique]
tanto como destruye al ‘sentido comtiin’ como asignacion de identidades fijas [détruit le
sens commun comme assignation d’identités fixes].*®

Producir sujetos, hacer de nosotros unos meros cogitos, homo juridicus, homo
ceconomicus, homo locuax o dialecticus constituye s6lo un caso dentro de la produccion
de subjetivacion: es la produccion que cabe a la sociabilidad del poder (en cualquiera
de sus variantes, yendo del polo minimo al polo maximo). Pero esta puesta en cuestion
del sujeto/yo/cogito en pos de nuevos modos de subjetivacion puede ya observarse en
aquellas ocasiones en las que Bergson problematiza su propio trabajo en tanto que
filésofo, es decir, en tanto creador de conceptos, en tanto que constructor de
determinados problemas tedrico-practicos; y Bergson lo hace no sin problematizar al
mismo tiempo el estado de las cosas en curso. Lo que Bergson postula como algo digno
de crear es la tendencia divergente de la sociabilidad: la linea de fuga quebrada
consistente en crear una nueva sociedad a imagen del universo, es decir, en crear una
sociabilidad capaz de crear dioses: capaz de crear por doquier creadores de mundos.
Vale decir, volver posibles nuevos modos de subjetivacion sin-sujeto: hacer del mundo
una maquina de hacer dioses (pero estos dioses no son unos Deus Mortalis). Crear las
condiciones psico-sexo politicas que haran posibles traer a la vida esas diferencias
insumisas que somos y que hacemos, signos de una potencia y de un deseo de superar o
sobrepasar lo humano en lo humano.

Es asi como Bergson cerraba precisamente Las dos fuentes de la moral y la
religion (de 1932), haciendo un llamamiento a la humanidad, a nuestra creatividad
colectiva y a nuestra inteligencia comun, en orden a que nos planteemos (y nos
enfrentemos a) la pregunta de si queremos sélo vivir, o si queremos «realizar ademas el
esfuerzo necesario para que se cumpla, hasta sobre nuestro planeta refractario, la
funciéon esencial del universo: que es una maquina de hacer dioses» (une machine a
faire des dieux)*®°. Para Bergson, la filosofia que cabria a este deseo no puede ser sino
una obra colectiva (colaborativa), fruto de una inteligencia comtin (devenir-cualquiera
de todo el mundo) y desconectada de todo deseo de individualizacion como de
totalizacion (tipico del pensamiento y del sistema dialéctico):

463 FOUCAULT, Dits et Ecrits IV, p. 50.

464 DELEUZE, Sur Foucault. Clase del 03/06/1986.
465 DELEUZE, Logique du sense, pp. 11-12.

466 BERGSON, Les deux sources..., p. 338.

Pensamiento

Revista

244



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Mas que nunca, hoy siento la necesidad de una obra colectiva [j éprouve le besoin d’une
oeuvre collective]. He tenido que vivir todos estos afios una existencia aislada, absurda. [...]
No me canso de repetir que la filosofia debe hacerse en colaboracion [la philosophie doit se
faire en collaboration]. [...] Aunque me repita una vez mas, debo decir que aqui se
encuentra mi principal innovacion: pues la filosofia ha sido considerada generalmente como
un ‘sistema’, y como algo que contiene por consiguiente la solucion (cuando menos
implicita) de todos los problemas. [Por el contrario,] he procurado decir que la filosofia
admite (e incluso llama a) la colaboracién, 1o mismo que la ciencia.*®”

La filosofia ya no serd entonces una construccion como obra sistematica de un pensador
unico [oeuvre systématique d’un penseur unique]; ella implicard, reclamard, continuas
adiciones, correcciones, retoques. [...] Se hara, ella también, en colaboracion [en
collaboration] *°®

Los militantes y activistas revolucionarios (sobre todo los varones y
masculinidades) comparten con sus enemigos neoliberales y ultra-derechistas el goce
por el Nombre Propio, por el Rostro colgado en un cuadro, ese deplorable culto al yo
(i.e. al yo sintomatico) disfrazado de ‘nosotros’, de ‘otredad’, de ‘monstruosidad’ (para
mejor mimar el Falo). De alli esa especie de apelacion al devenir-impersonal (pero en
tanto que extraordinairement personnel o singular) de los procesos de creatividad
filosofica del pensamiento que Bergson manifestaba como una diferencia entre él y su
interlocutor Jacques Chevalier, quien no cesaba de expresar permanentes reverencias
serviles ante “la genialidad del maestro”. Bergson se desmarca:

A mi parecer, concede usted una importancia desmedida a la ‘personalidad’ de un autor que
se guarddo mucho de no dejar transparentar nada de si mismo en su obra, ya que para ¢l la
filosofia es tan impersonal [impersonnelle] como la ciencia.*®

El yo y la identidad personal, junto con el reconocimiento individual, son muy
poca cosa vistos desde la perspectiva de la inmanencia y de la duracion, es decir, vistos
desde la perspectiva de las potencias creativas del pensamiento y la accion, desde la
perspectiva de una sociabilidad de las potencias y de las singularidades productivas:

Entre aquel a quien se denomina “un gran hombre” y los demas seres humanos apenas hay
diferencias; y pienso incluso que, si se eliminan los dones gratuitos y las circunstancias, o,
si usted quiere, los avatares de la vida [les chances de la vie], entonces no se da ninguna.
Esto nos reduce a la modestia [cela nous rameéne a la modestie].*”°

La potencia de creacion colectiva libre y directa (4crata) de una nueva
sociabilidad y de una nueva subjetivacion (en lo social, lo econdémico, lo politico, lo
sexual), y por lo tanto, de nuevas imagenes del pensamiento, del deseo y de la accion
cuyo movimiento puede describirse como aquel movimiento que, en vistas a superarse
o sobrepasarse (en lugar de auto-conservarse, identificarse y repetirse) siempre
entregara mas de lo que tiene —en vez de retomar con una mano mas que lo que ya se
habia soltado con la otra (que es el modo como proceden nuestras sociedades)—,
supone sin embargo una gran modestia ético-politica*’!. Modestia que consiste en nunca

467 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, pp. 16; 28; 75.

468 BERGSON, L *énergie spirituelle, p. 4.

469 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 72.

479 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 257.

470 En EI Anti-Edipo (1972) Deleuze y Guattari describen de ese modo la dinamica de las relaciones de
poder inmanentes a nuestras sociedades con Estado y Capitalismo: lo que con una mano descodifica, con
la otra lo axiomatiza: ce qu’il décode d’une main, il I’axiomatise de ’autre (L ’Anti-CEdipe, p. 292). En El
Capital (1867) Marx describia andlogamente al proceso capitalista de produccion y de relaciones: dar con

Pensamiento

Revista

245



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

dar por sentado ni por garantizado el sentido y el valor que la sociedad atribuye a los
‘individuos’ (segiin sus reglas establecidas de identificaciéon, reconocimiento,
representatividad, juridicidad, productividad), pues ello equivaldria a dar por sentadas
todas las relaciones (alianzas) de poder en curso, que escinden y dividen al cuerpo
social y a las personas segun todo tipo de posiciones y lineas verticales, disimétricas y
jerarquicas (en lo social, econdémico, politico, sexual, etc.).

Deleuze reencontraba en la linea bergsoniana este llamamiento caosmotico a
sobrepasar lo humano: a inventar nuevas duraciones, a abrirnos a lo inhumano y a lo
sobrehumano (nous ouvrir a l'inhumain et au surhumain), a duraciones inferiores o
superiores a las nuestras (a des durées inferieures ou supérieures a la notre), puesto que
sobrepasar la condicion humana no es sino el sentido mismo de hacer filosofia:
dépasser la condition humaine, tel est le sens de la philosophie*’*. Ahora bien,
sobrepasar lo humano no es solamente el sentido de la filosofia, sino el sentido mismo
del impulso vital, de la existencia misma; nuevo punto en comun anti-dialéctico entre
Bergson y Spinoza:

Mientras que las demas direcciones [de la existencia] se cierran y giran en redondo,
mientras que a cada uno le corresponde un “plano” distinto de la naturaleza, el ser humano,
por el contrario, es capaz de interferir los planos [est capable de brouiller les plans], de
sobrepasar su propio plano como su propia condicion [de dépasser son propre plan comme
sa propre condition], para expresar por fin la naturaleza naturante [pour exprimer enfin la
nature naturante]

Sobrepasar lo humano, pero no desde la perspectiva de la pura contemplacion
(tampoco en Spinoza es asi), sino desde la accion y la transformacion tanto de si mismo
como del mundo (emocidn y creacion)*’#. De alli la necesidad inmanente a la propia
contra-filosofia de plantearnos problemas psico-sexo politicos por relacion a nuestra
propia época, por relacion a nuestras formas actuales (patriarcales o falo-fiolas) tanto
de producir subjetivacion humana como de producir sociabilidad y sexualidad
humanas; asi como también de plantear el problema relativo a la posibilidad de crear
nuevas formas de subjetividad (dépasser la condition humaine):

Quizas el objetivo mas importante de nuestros dias es descubrir “lo que somos”, pero para
rechazarlo [de refuser]. Tenemos que imaginar y construir [imaginer et construire] lo que
podria liberarnos de esta especie de politica de “doble ligadura” [double contrainte] que es
la individualizacion y la totalizacion simultinea de las estructuras de poder
[lindividualisation et totalisation simultanées des structures du pouvoir moderne]. El
problema politico, ético, social, filosofico de nuestros dias no es tratar de “liberar al
individuo” respecto de las instituciones del Estado, sino de liberar a ambos [individuo e
instituciones] respecto del Estado y del tipo de individualizacion que se vincula con el
Estado [libérer nous de I’Etat et du type d’individualisation qui s’y rattache]. Tenemos que
promover nuevas formas de subjetividad [il nous faut promouvoir de nouvelles formes de
subjectivité] 473

Se trata entonces de suscitar y promover nuevas formas de la subjetivacion,
nuevas formas de la sociabilidad y de la sexualidad (y del deseo/inconsciente). En 1/

una mano para recibir con la otra mas que lo que se daba: sie mit einer hand gab, um mit der andern mehr
zuriickzuempfangen (Das Kapital, MEW 23, p. 783).

472 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 19. Sobrepasar lo humano divirgiendo del llamado post-humanismo y
del trans-humanismo.

473 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 112

474 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 118.

475 FOUCAULT, Dits et Ecrits IV, p. 232.

Pensamiento

Revista

246



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

faut défendre la société (de 1976) Foucault se interrogaba acerca de la insurreccion de
los saberes sometidos (!’insurrection des savoirs assujettis), que son precisamente los
saberes de abajo (savoirs d’en dessous) o el saber de la gente (savoir des gens). Son
para Foucault aquellos saberes que han sido histéricamente ninguneados, sometidos y
sujetados (assujettis) por la politica, el Derecho, la economia, la sexologia, ciencia, la
filosofia, la psicologia, el psicoanalisis y la psiquiatria oficiales e instituidas —pero
también por el psicoanalisis critico, el freudo-marxismo, la anti-psiquiatria, y los
epigonos del esquizo-analisis—, y, en fin, por fodo el régimen instituido de saber-poder
(ciencias mayores o de Estado), recentrado alrededor de las nociones de identidad,
representacion 'y reconocimiento, lo que supone una practica politica de suplantamiento
(hablar en nombre o en representacion de los otros) y de gestion de las pasiones
(esperanza y temor). Estos saberes de abajo y de la gente maquinan, para Foucault, toda
una produccion tedrica autdbnoma y no-centralizada (production théorique autonome,
non-centralisée) que no necesita del visado o la autorizacién de un régimen comun
(régime commun) para establecer su validez (sa validité), que conjura todo ‘sentido
comun’ (savoirs sans sens commun)*’® y que traiciona la llamada ‘razon popular’ ya
reconocida e integrada, junto con toda redundancia dominante*’’, y que no necesita
tampoco de ningiin reconocimiento por parte de las ciencias, filosofias, legislaciones,
artes reales u oficiales (no se ampara en propiedades, titulos, diplomas, honoris causa,
prerrogativas eternas/esenciales, derechos eternos inalienables, etc.). Bergson resuena
tras este problema psico-sexo politico, tedrico a la vez que practico, tocante al saber a la
vez que al poder: el problema de producir colectivamente subjetivaciones sin-sujeto
para una sociabilidad de la des-sujecion. Fabricar ya mismo, aqui y ahora (Erewhon), y
alli donde podamos (en cualquier espacio, relacion, practica, institucion, grupo, orga,
agenciamiento) la anarquia coronada.

Hacer que la filosofia y que la potencia filosofica del pensar y del obrar (potencia
que es potestad de Cualquiera en cualquier lugar y por relacion a cualquier cosa)
devengan el arte de la inservidumbre voluntaria y de la indocilidad reflexiva (/’art de
I’inservitude volontaire, de [’indocilité réfléchie), arte que tendra esencialmente como
funcion la des-sujecion (aurait essentiellement pour fonction le désassujettissement)*’®,
redefiniendo la alegria como ese afecto-de-alegria (/a joie) que siempre es davantage,
que no es ni alegria-pasion ni alegria-sentimiento (/aetitia affectu quae passio non est),
vale decir, que no es pasiva —porque no es vil ni servil: porque no es la alegria de la
esperanza, de la seguridad, de la propiedad, del placer, del goce, de la descarga—, sino
que deviene activa y altamente activante y creadora (plus riche est la création, plus
profonde est la joie), marcha hacia adelante (elle est marche en avant) con vistas al
sobrepasamiento de toda la Salud Mental y Sexual andromorfica, falocratica, y
fiolologica (estatal y capitalista) en curso.

Bibliograia utilizada:

BASSIN, Filipp Veniaminovich (1972). El problema del inconsciente. Sobre las formas
inconscientes de la actividad nerviosa superior. Granica Editor, Bs. As.

BAULEO, Armando (Comp.) (1973). Vicisitudes de una relacion: Marxismo y Psicoandalisis.
Granica Editor, Bs. As.

476 EQUCAULT, I faut défendre la société, p. 13-14. Sobre el saber de Estado (savoir d Etat), cf. p. 155.
477 Contra «la raison populaire commune», cf. DELEUZE, Différence et Répétition, p. 178; 217. Y contra
el Teatro y el Cine como 6rganos de expresion puestos “al servicio de” la razon popular comin (6rganos
de los poderes dominantes), cf. DELEUZE, Gilles, Un manifeste de moins.

478 FOUCAULT, Qu est-ce que la critique? [Critique et Aufklirung], p. 39.

2 Pensamiento
Revista

247



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

BENTHAM, Jeremy (1891). A Fragment On Government. Clarendon Press, Oxford.

BENTHAM, Jeremy (1970). An Introduction to the Principles of Morals and Legislation.
University of London, The Ahtlone Press, London.

BERGSON, Henri (1990a). L ‘énergie spirituelle. PUF, Paris.

BERGSON, Henri (1990b). Les deux sources de la morale et de la religion. PUF, Paris.

BERGSON, Henri (1991). L Evolution créatrice. PUF, Paris.

BERGSON, Henri (2020). La pensée et le mouvant. Essais et conférences. PUF, Paris.

BODIN, Jean (1579). Les six livres de la République. Jean de Tournes, Lyon.

BURKE, Edmund (2017). 4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and
Beautiful. University of Notre Dame Press, Indiana.

CHEVALIER, Jacques (1959). Entretiens avec Bergson. Lib. Plon, Paris.

CHICOLINO, Matin (2022). La Comuna: 1871-2021. De Paris a Chiapas y Kurdistan. Fabricar
aqui y ahora la utopia revolucionaria. Moi Non Plus, Bs. As.

CHICOLINO, Martin (2024). Las Falo-mdquinas. Esquizoandlisis vs. Materialismo Dialéctico.
Patriarcado, Estado, Capitalismo, y Violencias psico-sexuales masculinas. Moi Non Plus, Bs. As.

CHICOLINO, Martin (2025). Gilles Deleuze: Esquizoandlisis vs. Materialismo Dialéctico. Parte
1. Salvajes, Barbaros y Civilizados: jprocesos dialécticos o procesos maquinicos?. Tabano, Revista de
Filosofia, Nro. 25, pp. 1-39, Bs. As.

CHOISY, Maryse (1961). Psychoanalysis of the Prostitute. Philosophical Library Inc, New York.

COLERUS, Johannes (1872). La vie de Spinoza. En: Euvres de Spinoza. Tome II. Charpentier et
Cie, Paris.

DELEUZE, Gilles (1967). Présentation de Sacher-Masoch. Le froid et le cruel. Les Edit. de
Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (1968a). Différence et Répétition. Press Univ. de France, Paris.

DELEUZE, Gilles (1968b). Spinoza et le probléme de [’expression. Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (1969). Logique du sense. Les Ed. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (1973). Sur L’Anti-(Edipe 1I. Recuperado de: The Deleuze Seminars
(https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1974). Sur L’Anti-GEdipe III. Recuperado de: The Deleuze Seminars
(https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1977). Sur Mille Plateaux II. Recuperado de: The Deleuze Seminars
(https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1978-1981). Spinoza: Les Vitesses de la Pensée. Recuperado de: The Deleuze
Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1979-1980). Appareils d’Etat et machines de guerre. Recuperado de: The
Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/)

DELEUZE, Gilles (1981-1982). Sur L’image-mouvement: le¢ons bergsoniennes sur le cinéma.
Recuperado de: The Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1983). Nietzsche et la philosophie. PUF, Paris.

DELEUZE, Gilles (1986). Sur Foucault. Recuperado de: The Deleuze Seminars
(https://deleuze.cla.purdue.edu/).

DELEUZE, Gilles (1993). Critique et Clinique, Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (2002). L ile Déserte. Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (2003). Spinoza: Philosophie pratique. Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles (2004). Le bergsonisme. PUF, Paris.

DELEUZE, Gilles (2015). Lettres et Autres Textes, Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1980). Mille Plateaux. Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1992). L’Anti-Edipe. Les Edit. de Minuit, Paris.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (2005). Qu est-ce que la philosophie?. Ed. Minuit, Paris.

DESCARTES, René (1988). Les Passions de [’ame. J. Vrin, Paris.

DEVEREUX, Georges (1984). Baubo: la Vulva mitica (1983). Icaria, Barcelona.

DICK, Philip (1982). Do Androids Dream Of Electric Sheep?. Ballantine Books, New York.

DIDEROT, Denis (1876). Recherches philosophiques sur [’origine et la nature du beau (1751).
En: Euvres Compleétes. Tome. 10. Garnier Freres, Paris.

ERIBON, Didier (2011). Michel Foucault. Flammarion/Champs, Paris.

FENICHEL, Otto (1930). “Zur prigenitalen Vorgeschichte des Odipuskomplexes”. En: FREUD et
Al., Internationale Zeitschrift fiir Psychoanalyse. Band XVI, Heft 3/4, Berlin, Internationaler
Psychoanalytischer Verlag.

Pensamiento

248



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

FICHTE, Johann (1991). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschafislehre. En:
Werke. Band 2. Verlag von Felix Meiner, Leipzig.

FILMER, Robert (1884). Patriarcha, or The natural power of Kings. George Routledge, New
York.

FOUCAULT, Michel (1972). Histoire de la folie a I'age classique. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1975). Surveiller et Punir. Naissance de la prison. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1990). “Qu’est-ce que la critique? [Critique et Aufkldrung]”. En: Bulletin
de la Société Frangaise de Philosophie, 84éme année, N°2, T. LXXXIV.

FOUCAULT, Michel (1994b). Dits et Ecrits 1I. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1994c). Dits et Ecrits III. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1994d). Dits et Ecrits 1V. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1997). 1l faut défendre la société. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (1999). Les Anormaux. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (2003). Le pouvoir psychiatrique. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (2004). Sécurité, Territoire, Population. Galllimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (2012). Du gouvernement des vivants. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (2013). La société punitive. Gallimard, Paris.

FOUCAULT, Michel (2018a). La sexualité (1964), suivi de Le Discours sur la sexualité (1969).
Gallimard/Seuil, Paris.

FOUCAULT, Michel (2018b). Les aveux de la chair. Histoire de la Sexualité IV. Gallimard, Paris.

FREUD, Sigmund (1924). Beitrige zur Psychologie des Liebeslebens. Internationaler
Psychoanalytischer Verlag, Leipzig.

FREUD, Sigmund (1992). El problema economico del masoquismo (1924). En: Obras Completas.
Volumen 19. Amorrortu, Bs. As.

GODWIN, William (2009). Enquiry concerning Political Justice and its influence on General
Virtue and Happiness. 2 Vols. General Books, London.

GUATTARLI, Félix (1980-1988). Les séminaires de 1980 a 1988. Recuperado de: Chimeéres. Revue
des Schizoanalyses (https://www.revue-chimeres.fr/Les-Seminaires)

GUATTARI, Félix (2004). Ecrits pour I’Anti-(Edipe. Editions Lignes & Manifestes, Paris.

GUATTARLI, Félix (2017). La Revolucion Molecular. Errata Naturae, Madrid.

HEGEL, Georg (1911). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Felix Meiner, Leipzig.

HEGEL, Georg (1913). Uber die wissenschafilichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine
Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhdltnis zu den positiven Rechtswissenschaften. En:
Sdmtliche Werke. Band VII: Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie. Verlag von Felix Meiner,
Leipzig.

HEGEL, Georg (1917). Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Ausgabe von Georg
Lasson. Band 1. Verlag von Felix Meiner, Leipzig

HEGEL, Georg (1966). Die Vernunft in der Geschichte. Akademie Verlag, Berlin.

HEGEL, Georg (1969). Jenaer Realphilosophie, Félix Meiner, Hamburg.

HEGEL, Georg (1984). The Letters. Indiana University Press, Bloomington.

HEGEL, Georg (2000). Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817).
En: Gesammelte Werke. Band 13. Verlag von Felix Meiner, Hamburg.

HEGEL, Georg (2010a). Phdnomenologie des Geistes. Edicion bilingiie. Abada, Madrid.

HEGEL, Georg (2010b). Rechts-, Pflichten- und Religionslehre fiir die Unterklasse. Edicion
bilingiie. Biblos, Bs. As.

HOBBES, Thomas (1839). Leviathan, or The Matter, Forme and Power of a Commonwealth
Ecclesiasticall and Civil. En: English Works. Vol. II1. John Bohn, London.

HOBBES, Thomas (1978a). On Man. Peter Smith, Gloucester.

HOBBES, Thomas (1978b). The Citizen. Peter Smith, Gloucester.

HUMBOLDT, Wilhelm (1851). Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats
zu bestimmen. Verlag von Eduard Trewendt, Breslau.

KANT, Immanuel (1870). Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Verlag von L. Heimann,
Berlin.

KANT, Immanuel (1873). Versuch iiber die Krankheiten des Kopfes. En: Vermischte Schriften und
Briefwechsel. L. Heimann’s Verlag, Berlin.

KANT, Immanuel (1912). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Verlag von Felix Meiner,
Leipzig.

KANT, Immanuel (1974). Vorlesungen iiber Moralphilosophie. En: Gesammelte Schriften. Band
XXVIL1. Walter de Gruyter, Berlin.

Pensamiento

249



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

KANT, Immanuel (1999). Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?. En: Ausgewihlte kleine
Schriften. Verlag von Felix Meiner, Hamburg.

KROPOTKINE, Pierre (2017). La Conquéte du pain. Editions du Sextant, Paris.

LA BOETIE, Etienne (1879). Le Discours de la servitude volontaire, ou le Contr’Un.
Bibliothéque Nationale, Paris.

LA METTRIE, Julien Offray (1984). L’homme machine. En: (Euvres Philosophiques. Tome 1.
Librairie Arthéme Fayard, Paris.

LACAN, Jacques (1991). Die Bedeutung des Phallus. En: Schriften II. Quadriga Verlag, Berlin.

LACAN, Jacques (1995). El seminario de Jacques Lacan. Libro 11. Los cuatro conceptos
fundamentales del psicoandlisis (1964). Bs. As.: Paidoés.

LACAN, Jacques (1999). El seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del
inconsciente (1957-1958). Bs. As.: Paidos.

LACAN, Jacques (2003). Kant con Sade. En: Escritos II. Siglo XXI, México.

LACAN, Jacques (2008). El seminario de Jacques Lacan. Libro 4. La relacion de Objeto (1956-
1957). Bs. As.: Paidos.

LAMPL-DE GROOT, Jeanne (1968). The Evolution of the Oedipus Complex in Women.
International Journal of Psycho-Analysis. Vol. IX. Dawson & Sons, London.

LEIBNIZ, Gottfried (1904). Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand. Diirr'schen
Buchhandlung, Leipzig.

LISSAGARAY, Prosper-Olivier (1896). Histoire de La Commune de 1871. Ed. Dentu, Paris.

LOCKE, John (1884). Second Treatise of Government. George Routledge, New York.

LOCKE, John (1894). An Essay Concerning Human Understanding. Two Volumes. Clarendon
Press, Oxford.

MARX, Karl (1844). Die Judenfrage. En: MARX/ROUGE. Deutsch-Franzdsische Jahrbiicher,
Worms et Cie., Paris.

MARX, Karl (1962). Das Kapital. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band 23. Dietz Verlag,
Berlin.

MARX, Karl (1964). Das Kapital. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band 25. Dietz Verlag,
Berlin.

MARX, Karl (1968). Okonomisch-philosophischen Manuskripten. En: MARX/ENGELS, Werke
(MEW). Band 40, Dietz Verlag, Berlin.

MARX, Karl (1981). Kritik des Hegelschen Staatsrechts. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW),
Band 1. Dietz Verlag, Berlin.

MARX, Karl (1983). Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (Rohentwurf) 1857-1858.
Anhang (1850-1859). En: MARX/ENGELS, Werke (MEW). Band 42. Dietz Verlag, Berlin.

MARX, Karl (1987). Kritik des Gothaer Programms. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band
19. Dietz Verlag, Berlin.

MASLOW, Self-esteem (Dominance-feeling) and Sexuality in Women

MAUPERTUIS, Pierre-Louis (1752). Venus physique. En: Les (Euvres de Maupertuis. G.C.
Walther, Dresde.

MICHEL, Louise (1999). La Commune. Histoire et souvenirs (1898). La Découverte, Paris.

MILLETT, Kate (1975). The Prostitution Papers (1971). Paladin Books, Frogmore.

MONTESQUIEU, Charles (1979). L Esprit des lois. 2 Vol. Flammarion, Paris.

NIETZSCHE, Friedrich (1899). Schopenhauer als Erzieher. En: Unzeitgemdsse Betrachtungen,
Band 2. C.G. Naumann, Leipzig.

NIETZSCHE, Friedrich (1981). Briefwechsel. Band 1 (1880-1884). Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988a). Nachgelassene Fragmente (1869-1874). En: Simtliche Werke,
KSA 7. Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988b). Nachgelassene Fragmente (1875-1879). En: Sdmtliche Werke,
KSA 8. Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988c). Nachgelassene Fragmente (1880-1882). En: Sdmtliche Werke,
KSA 9. Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988d). Nachgelassene Fragmente (1882-1884). En: Sdmtliche Werke,
KSA 10. Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988e). Nachgelassene Fragmente (1887-1889). En: Sdmtliche Werke,
KSA 13. Walter de Gruyter, Berlin.

NIETZSCHE, Friedrich (1988f). Gétzen-Dimmerung. Oder Wie man mit dem Hammer
philosophirt. En: Samtliche Werke, KSA 6. Walter de Gruyter, Berlin.

Pensamiento

Revista

250



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filoséficas de la Facultad de Filosofia, Letras y
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nizmero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 112/251.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

NIETZSCHE, Friedrich (1999a). Die Froliche Wissenschaft. En: Sdmtliche Werke, KSA 3.
Deutscher Taschenbuch Verlag, Munchen.

PARNET, Claire y DELEUZE, Gilles (1996). Dialogues. Flammarion, Paris.

POINSARD, Jeanne-Marie (Jenny de Héricourt) (1856). M. Proudhon et la question des femmes.
En: La revue philosophique et religieuse, Tome 6, 1856 (p. 11-21). Recuperado en linea
(https:/fr.wsource.org/Jenny d’Héricourt)

POINSARD, Jeanne-Marie (Jenny de Héricourt) (1860). La Femme affranchie: réponse a MM.
Michelet, Proudhon, E. de Girardin, Legouvé, Comte et autres novateurs modernes. 2 Vols. F. van
Meenen, Paris/Bruxelles.

POLITZER, Georges (1967). La Fin d’une parade philosophique: le bergsonisme. Pauvert, Paris.

PRECIADO, Paul (2014). Testo Yonqui. Sexo, drogas y biopolitica. Paidés, Bs. As.

PROUDHON, Pierre-Joseph (1875). La Pornocratie, ou Les femmes dans les temps modernes. A.
Lacroix Editeurs, Paris.

PROUDHON, Pierre-Joseph (2009). Qu’est-ce que la propriété?. En: (Euvres, Editions
Tops/Trinquier, Paris.

REICH, Wilhelm (1932). Der sexuelle Kampf der Jugend. Verlag firr Sexualpolitik, Wien.

ROUSSEAU, Jean-Jacques (1964c). Du contrat social, ou Principes du droit politique. Gallimard,
Paris.

SCHLEGEL, Friedrich (2014). Versuch iiber den Begriff des Republikanismus; veranlasst durch
die Kantische Schrift zum ewigen Frieden. En: Aestetische und politische Schriften. Ed. Holzinger, Berlin.
Consultado en: http://www.zeno.org/F.Schlegel/Republikanismus

SCHOPENHAUER, Arthur (1913). Die Welt als Wille und Vorstellung II, Georg Muller,
Miinchen.

SCHOPENHAUER, Arthur (2018). Metaphysik der Sitten, Félix Meiner, Hamburg.

SMITH, Adam (2002). The Theory of Moral Sentiments. Cambridge University Press, London.

SPINOZA, Benedictus (1844a). Tractatus Politicus. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae.

SPINOZA, Benedictus (1844b). Epistolae. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae.

SPINOZA, Benedictus (1846). Tractatus Theologico-Politicus. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae.

SPINOZA, Benedictus (1905). Ethica ordine geometrico demonstrata. Martinum Nijhoff, s/I.

STIRNER, Max (1986). Der Einzige und sein Eigentum. Verlag der Mackay-Gesellschaft, Berlin.

TAYLOR MILL, Harriet (1971). Enfranchisement of Women (1851). En: Essays on Sex Equality.
University of Chicago Press, Chicago.

VERDIGLIONE, Armando (Comp.) (1985). El Goce y la Ley. Ensayos sobre lo sexual y lo
Juridico. Nueva Vision, Bs. As.

WHEELER, Anna y THOMPSON, William (1983). Appeal of One Half the Human Race, Women,
against the pretensions of the Other Half Men to retain them in Political and Thence in Civil and
Domestic Slavery (1825). Virago Press, London.

Pensamiento

251



