
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
112 

¿QUÉ SALUD MENTAL? PSICO-POLÍTICA DEL ‘PLACER’ 
VERSUS PSICO-POLÍTICA DE LA ‘ALEGRÍA’. ELEMENTOS 
PARA UNA DIVERGENCIA POSIBLE EN LA PRODUCCIÓN DE 
SUBJETIVACIÓN, SEXUALIDAD, Y SOCIABILIDAD. SPINOZA & 
BERGSON CUM DELEUZE. 
 
Which Mental Health? Psycho-politics of ‘pleasure’ versus Psycho-politics of ‘joy’. 
Elements for a possible divergence in the production of subjectivation, sexuality, 
and sociability. Spinoza & Bergson cum Deleuze. 

 

Martín Chicolino (USAL/CONICET) 
 
martinchicolino@gmail.com 
 
ORCID: 0000-0003-2462-1568  
 
Monografía Recibida: septiembre de 2025. 

Monografía Aprobada: noviembre de 2025. 

 
  

Resumen:  
En Argentina, y sobre todo después de la pandemia (Covid-19), la llamada 

‘Salud Mental’ se ha instalado como el nuevo fetiche (y redundancia dominante) en la 
agenda de los poderes estatales y privados. Pero: ¿Qué Salud Mental? ¿Será la que se 
pregona desde la Organización Mundial de la Salud (OMS)? ¿La que se pregona desde 
la American Psychiatric Association (APA) y su terrorífico Diagnostic and Statistical 
Manual of Mental Disorders (DSM-∞)? ¿La que se pregona desde el conductismo, las 
neurociencias, el coaching ontológico, el mindfullness, el counseling, la 
biodecodificación, etc.? ¿O acaso será la que se pregona desde el psicoanálisis crítico, el 
freudo-marxismo, el freudo-lacanismo, el lacanismo de izquierda, la anti-psiquiatría, o 
los epígonos mercantilistas dramatúrgicos y performáticos del esquizo-análisis? La 
hipótesis del presente trabajo de investigación considera que las posiciones 
mencionadas tienen en común el emplazamiento de un mismo maquinismo, consistente 
en (a) desconectar la Salud Mental de la Salud Sexual (i.e. de la violencia psico-sexual 
masculina y patriarcal); (b) reducir el deseo (inconsciente) a la libido sexual; (c) reducir 
la economía psico-sexo-afectiva al imperio del Falo, del Edipo, la falta, la carencia, la 
castración, la Spaltung de la libido, la biunivocización, el rol activo y pasivo, el 
significante privilegiado o de autoridad, la imago paterna/materna, el nombre del Padre, 
la juridización y contractualización del sexo, el goce del capital, el deseo de capital, 
etcéteras. En consecuencia, la ‘Salud Mental’ que se nos vende por la diestra y la 
siniestra, ¿no acaba por (re)producirnos una economía deseante (inconsciente) que nos 
pone a desear nuestra propia anti-producción y la de los demás? ¿Será casualidad que 
neo-liberales, progresistas, reformistas y revolucionarios nos fabriquen (en común) la 
peor imagen de la Salud Mental, imagen anclada en una psico-sexo política 
reaccionaria, negativa e impotenciante que nos hace orbitar alrededor del placer y del 
dolor, del goce y del anti-goce, de la penetración y la descarga (orgasmo), del ardor que 
produce distensión a la vez que sufrimiento? Spinoza, Bergson y Deleuze nos invitan a 
sobrepasar la actual psico-política del ‘placer’ y del ‘goce’ (viralizada por derecha e 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
113 

izquierda) en pos de fabricarnos una psico-política ácrata de la ‘alegría’ activa, positiva, 
creadora y aquiescente de todos por relación a todos; nos invitan a sobrepasar la 
sexualidad andromórfica, falocrática y fiolológica estatal-capitalista dominante hacia 
una sexualidad de la univocidad o del sexo no-humano; y, como consecuencia, a 
sobrepasar la sociabilidad del poder (el Estado democrático representativo o Imperium 
democratico) hacia una sociabilidad de la potencia (anarquía coronada) donde omnia 
amicorum sunt communia. La distinción entre los tres géneros de conocimiento se 
relaciona con tres formas de la sociabilidad y con tres modos de la sexualidad.  
 
Palabras clave: DESEO, SEXUALIDAD, ESTADO, ANARQUÍA CORONADA, 
SPINOZA, BERGSON, DELEUZE. 
 

Abstract:  
In Argentina, and especially after the Covid-19 pandemic, so-called ‘Mental 

Health’ has become the new fetish (and dominant redundancy) on the agenda of State 
and private powers. But: Which Mental Health? Is it the one promoted by the World 
Health Organization (WHO)? The one promoted by the American Psychiatric 
Association (APA) and its terrifying Diagnostic and Statistical Manual of Mental 
Disorders (DSM-∞)? The one promoted by behaviorism, neuroscience, ontological 
coaching, mindfulness, counseling, biodecoding, etc.? Or is it perhaps the one promoted 
by critical psychoanalysis, Freudo-Marxism, Freudo-Lacanianism, left-wing 
Lacanianism, anti-psychiatry, or the mercantilist, dramaturgical, and performative 
epigones of schizoanalysis? The hypothesis of this research work considers that the 
aforementioned positions have in common the placement of the same machinism, 
consisting of (a) disconnecting Mental Health from Sexual Health (i.e. from psycho-
sexual male and patriarchal violence); (b) reducing (unconscious) desire to sexual 
libido; (c) reducing the psycho-sexual-affective economy to the empire of the Phallus, 
of Oedipus, lack, deficiency, castration, the Spaltung of libido, biunivocalization, the 
active and passive role, the privileged or authority signifier, the paternal/maternal 
imago, the name of the Father, the juridification and contractualization of sexuality, the 
enjoyment of capital, the desire for capital, etc. Consequently, doesn’t the ‘Mental 
Health’ being sold to us from all sides end up (re)producing a (unconscious) desiring 
economy that makes us desire our own anti-production and that of others? Is it a 
coincidence that neoliberals, progressists, reformists, and revolutionaries collectively 
fabricate the worst image of Mental Health, an image anchored in a reactionary, 
negative, and impotent psycho-sexual-politics that makes us orbit around pleasure and 
pain, enjoyment and anti-enjoyment, penetration and discharge (orgasm), the ardor that 
produces both relaxation and suffering? Spinoza, Bergson, and Deleuze invite us to 
surpass the current psycho-politics of ‘pleasure’ and ‘enjoyment’ (viralized by both the 
right and the left) in order to fabricate an acratic psycho-politics of active, positive, 
creative, and acquiescent ‘joy’ for all in relation to all. They invite us to surpass the 
dominant andromorphic, phallocentric, and pimp-logical state-capitalist sexuality 
toward a sexuality of univocity or non-human sex; and, consequently, to surpass the 
sociability of power (the representative democratic state or Imperium democratico) 
toward a sociability of potency (crowned anarchy) where omnia amicorum sunt 
communia. The distinction between the three kinds of knowledge is related to three 
forms of sociability and three modes of sexuality. 
 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
114 

Keywords: DESIRE, SEXUALITY, STATE, CROWNED ANARCHY, SPINOZA, 
BERGSON, DELEUZE. 
 
 
 
 
 
 
 
 
Introducción al (falso) problema: la imagen antropomórfica de la sociedad y de la 
sexualidad. Del artificial man (Hobbes) a la organische totalität (Hegel). 

 
Le grand livre sur le CsO, ne serait-il pas l’Ethique? [...] Les 
drogués, les schizophrènes, les amants, tous les CsO rendent 
hommage à Spinoza (Deleuze, año 1973).1 
 
Spinoza est le prince des philosophes: peut-être le seul à 
n’avoir passé aucun compromis avec la transcendance, à 
l’avoir pourchassée partout (Deleuze/Guattari, año 1991).2 
 

Nos construimos una imagen antropomórfica completamente falsa y cómoda de 
las sociedades en las que vivimos y morimos. Creemos, pensando por analogía, 
semejanza o comparación, que la sociedad entera es como la réplica a gran escala de un 
organismo natural humano. Tendemos fácilmente a creer que la organización de 
nuestras sociedades humanas calca de alguna manera la organización misma de la 
estructura humana —su organización vertical a partir de órganos centralizados y 
finalísticos—, y, en consecuencia, tendemos fácilmente a creer también que los 
movimientos organizativos y regulativos de las sociedades prosiguen y reduplican los 
mismos movimientos organizativos y regulativos de la naturaleza humana. Todavía hoy 
seguimos lidiando con esta imagen o representación antrompomófica (patriarcal) de la 
sociabilidad, imagen que expresa únicamente a la ‘sociabilidad del poder’ (o Imperio 
del Falo Coronado), pero que jamás tendrá nada que ver con la ‘sociabilidad de la 
potencia’ (o anarquía coronada). Por eso nuestra hipótesis de trabajo se propone 
problematizar la catastrófica relación de co-determinación recíproca o de 
complementariedad molecular que existe (y que continuamos reproduciendo) entre esta 
falsa imagen que nos hacemos de la sociabilidad y la falsa imagen que también nos 
hacemos del deseo y de la sexualidad. A esta falsa imagen del deseo y de la sexualidad 
Deleuze y Guattari la designan bajo el nombre de: représentation anthropomorphique 
du sexe (imagen o representación antropomórfica del sexo); o también bajo el nombre 
de ‘sexo humano’ (le sexe humain), o de representación antropomórfica y molar de la 
sexualidad (la représentation anthropomorphique et molaire de la sexualité).3  

En consecuencia, si es verdad que nuestra imagen actual del Estado —imagen 
vertical y jerárquica, vale decir, fálica y cefálica (y fiola)4 del Estado— se remonta 

                                                
1 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 190-191: «¿No será la Ética el gran libro sobre el ‘cuerpo 
sin órganos’? [...] Los drogadictos, los esquizofrénicos, los amantes: todos los cuerpos sin órganos rinden 
homenaje a Spinoza».  
2 DELEUZE/GUATTARI, Qu’est-ce que la philosophie?, p. 49: «Spinoza es el príncipe de los filósofos: 
tal vez, el único que no pactó con la trascendencia, y que le dio caza por todas partes».  
3 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 350-351.  
4 Gerda Lerner demuestra que los varones inventaron la Prostitución, y que las sociedades patriarcales 
vienen prostituyendo a las mujeres por lo menos desde el Estado Neolítico (cf. The Creation of 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
115 

históricamente hasta el umbral de los llamados Imperios Paleolíticos5, entonces... ¿por 
qué no podríamos extraer la misma conclusión por lo que respecta a la imagen que 
todavía hoy nos seguimos haciendo de la sexualidad y del deseo? Quizá nos 
encontremos con que nuestra actual concepción del deseo y de la sexualidad (incluso 
por el lado revolucionario) no sea ni demasiado nuestra ni demasiado actual, ni 
demasiado diferente (ni mucho menos divergente) respecto de la sexualidad paleolítica. 
Sobre todo porque esta arcaica y milenaria concepción antropomórfica de la 
sociabilidad, del deseo y de la sexualidad (fálica, cefálica, y fiola) no murió en el 
paleolítico sino que ha sido prolongada y modulada hasta llegar a nosotros, tironeando 
de ese hilo rojo que une a la Modernidad con nuestra Contemporaneidad (trenzando en 
una red de complicidad común a autores que van del siglo XVII al XXI).  

Por lo que toca al papel jugado desde la filosofía jurídica y política, en la portada 
de su Leviatán (del año 1651) Thomas Hobbes realizó un trabajo de primer orden en 
favor de la antropomorfización patriarcal, porque erigió aquello que, en adelante, se 
terminaría por convertir en la regla, norma y ley de toda la filosofía jurídica y política 
moderna (y contemporánea por venir), tanto como en la regla, norma y ley de toda 
forma de composición y de todo modo de ejercicio del poder; a saber: erigió la imagen y 
la rostrificación más acorde con esta falsa y cómoda (y catastrófica) analogización entre 
la constitución de la sociedad y la constitución del ser humano (eirigió su imagen 
propiamente masculina, soldadesca y viril).  

En efecto, es inmediatamente notorio para cualquiera que el Estado (cuyos sendos 
nombres son Leviathan, Civitas, Commonwealth o State) se encuentra definido como un 
artificial man (hombre o ser humano artificial)6, pero que sin embargo no se encuentra 
dibujado como tal; hay una total disyunción entre la esencia (concepto) que de él se nos 
brinda, y su apariencia real. Basta con mirar el diseño7 para advertir que se trata lisa y 
llanamente no de la imagen de un artificial man sino de un artificial ‘male’, porque el 
Soberano/Uno tiene el rostro, el cuerpo, el pensamiento y la apariencia completa de un 
varón (pese a que sin embargo hubo muchas Reinas en la historia de Inglaterra y del 
mundo). El concepto de Estado o Leviatán en tanto que ‘hombre artificial’ se presenta a 
sí mismo bajo la forma de una definición teórica que lo significa como siendo un simple 
artificio humanoide, vale decir, un invento o artificio de factura humana.8 Pero cuando 
se pasa del plano lógico de la definición teórica o conceptual al plano estético del 
retrato que se nos convida tanto del propio Soberano (el Leviatán erguido por la vertical 
portando su espada y su cetro) como de su paisajismo circundante (el espacio estriado 
del campo y la ciudad sobre los que aquél se yerge poderoso) se aprecia visualmente 
con claridad que, en rigor, lo que allí se encuentra retratado es algo más que un simple 

                                                                                                                                          
Patriarchy, pp. 54; 74-75; 86-88; 124-125; 131-134). Sonia Sánchez y Sheila Sheffreys definen al Estado 
como «Estado Proxeneta». 
5 Sobre los Estados o Empires paléolithiques (imperios de adobe y madera sin agricultura, sin artesanado, 
sin metalurgia, sin excedente, pero con objetos hechos con piedra de obsidiana) de James Mellaart y de 
Jane Jacobs encontrados en Çatal Hüyük, Anatolia/Turquía, cf. DELEUZE, Appareils d’État et machines 
de guerre (clase del 13/11/1979). Deleuze recuerda (tomando al etnólogo Alfred Métraux) que ‘yana’ 
designaba al esclavo liberto en el imperio Azteca: aquellos niños arrebatados muy tempranamente de su 
comunidad (des enfants enlevés très tôt à leurs communautés) que son esclavos públicos del Emperador 
(esclaves publics de l’Empereur) y que están afectados a tareas de trabajos públicos (affectés à des tâches 
de travaux publics) (Clase del 29/01/1980).  
6 HOBBES, Leviathan, pp. IX-X; 180; 198; 239; 256. 
7 Link directo: www.britishmuseum.org/Leviathan (el Estado como varón gigantografiado). 
8 En el Tratado sobre el Hombre Hobbes afirma que artificios de este género no son menos necesarios en 
el Estado que en el Teatro (such artifices are no less necessary in the State than in the theatre) 
(HOBBES, On Man, p. 83). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
116 

artificio político con una apariencia o rostridad simplemente “humana” (un hombre 
artificial). El Estado que Hobbes retrata no es de tipo humanoide (no es un artificio 
político con forma humana) sino de tipo androide (su forma es visiblemente 
masculina).  

En virtud de lo dicho, cabe concluir que por ‘concepción antropomórfica de la 
sociabilidad’ (siendo la forma-Estado su modelo paradigmático, aunque no el único) no 
significamos otra cosa que: el varón/macho/masculinidad vuelto poder, erigido como 
trascendente y a la vez trascendental, erigido como institución y como principio 
universal de poder (MacKinnon).9 Es por ello que una experiencia atenta y cauta nos 
enseña que todo el poder que conocemos y que experimentamos (en acción y en pasión) 
es siempre e irremediablemente de carácter trinitario: (a) es andro-mórfico, porque su 
rostridad es masculina y viril (es un artificial male); a la vez que (b) es falo-crático, 
porque su imperio se sostiene y descansa tanto sobre su mano izquierda, con la que 
blande el falo trascendente (el cetro del poder eclesiástico) como sobre su mano 
derecha, con la que blande el falo terrestre (la espada del poder civil); y a la vez que (c) 
es finalmente fiolo-lógico, porque su falocratismo requiere de una lógica procesual y de 
un maquinismo prostituyente, tal y como veremos en los apartados que siguen.  

No obstante, alguien podría objetar aquí que el hecho mismo de que Hobbes haya 
conceptualizado efectivamente al Estado como un fenómeno artificial contradice de por 
sí, y por completo (incluso admitiendo su carácter patriarcal trinitario), la hipotesis 
inicial este trabajo; a saber: que todavía hoy nos seguimos haciendo una imagen 
antropomórfica, natural y biologicista (falsa y cómoda) de la sociedad. Pero Hobbes 
desmentiría nuestra hipótesis, puesto que, ya sea man o male, ya sea humanoide o 
androide, el Estado siempre resulta ser, en cualquier caso, an artificial thing, un mero 
artificio o artefacto, y nunca algo ‘natural’, como ocurre con la pólis en Aristóteles, etc. 
Pero no hay que dejarse precipitar ni arrastrar por el rápido y locuaz movimiento de la 
oposición, el antagonismo y la contradicción (el famoso trabajo de lo negativo); en 
primer lugar, porque eso siempre arrastra pasiones tristes (afectos que son pasivos), y en 
segundo lugar, porque quizá podría ocurrir que, bien mirado, no haya nada de artificial 
ni de mecanismo de relojería en la idea hobbesiana de la sociedad artificial, sino, antes 
bien, una completa y directa naturalización antropomórfica (andromórfica, falocrática y 
fiolológica) de aquello que se pretende definir como artificial.  

Nuestro razonamiento es el inverso: ya sea que lo captemos y aceptemos al primer 
golpe de vista como tratándose de un simple aritificial man o que aumentemos la lente 
hasta observar que se trata realmente de un artificial male, ya sea que lo tomemos por 
un humanoide o que lo resignifiquemos críticamente como un androide, en cualquiera 
de los casos, lo cierto es que desde el momento en que se desea atribuirle al Estado una 
forma orgánica humana (analogía por antropomorfización) se acepta indefectiblemente 
—por más énfasis que se haga sobre lo artificial, mecanicista o no-natural del mismo— 
que todas las relaciones naturales y biológicas que rigen (o que decimos que rigen) al 
interior del cuerpo humano son las mismas relaciones que rigen (o que decimos que 
rigen) también al interior del cuerpo social artificial. No por nada aquellos que vinieron 

                                                
9 Catharine MacKinnon sostiene que el poder estatal (State power), encarnado en la Ley, existe en toda la 
sociedad como poder masculino (male power), razón por la cual «el poder de los varones sobre las 
mujeres en toda la sociedad se organiza como poder del Estado» (is organized as the power of the State); 
por lo tanto, el llamado ‘estado de Derecho’ (régimen constitucional) es siempre un estado de Derecho 
patriarcal: «el Estado es masculino [the State is male] en el sentido feminista: la Ley ve y trata a las 
mujeres como los varones ven y tratan a las mujeres [the Law sees and treats women the way men see 
and treat women]» (Toward a Feminist Theory of the State, p. 170; 161-162). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
117 

después de Hobbes procedieron a establecer una nueva relación de analogía 
(antropomorfización) entre las llamadas facultades naturales del ser humano y las 
facultades del Estado. En esto consistió precisamente la empresa tanto de Schegel como 
de Kant. El primero decía en 1796 lo siguiente:  

 
Las partes integrantes del ‘poder político’ [politischen Macht] estatal se comportan entre sí 
respecto al conjunto del mismo modo que en el ser humano se comportan las diversas partes 
integrantes de la ‘facultad cognoscitiva’ [Erkenntnisvermögens] entre sí y en relación al 
conjunto. El poder constitutivo [konstitutive Macht] corresponde a la ‘razón’ [Vernunft], el 
poder legislativo [legislative Macht] al ‘entendimiento’ [Verstande], el poder judicial 
[richterliche Macht] al ‘juicio’ [Urteilskraft] y el poder ejecutivo [exekutive Macht] a la 
‘sensibilidad’ [Sinnlichkeit], a la capacidad de visión [dem Vermögen der Anschauung].10  

 
En Kant encontramos exactamente el mismo espíritu naturalista de analogía y 

comparación antropomórfica: cada uno de nosotros, en tanto que seres humanos 
naturales, se encarna en la existencia concreta como siendo la analogía viva de una 
pequeña república al interior de la cual la sensibilidad debe ser objeto de una 
permanente vigilancia, direccionamiento, obediencia y disciplina (jerárquica, 
disimétrica y vertical) acorde con los dictados de la razón imperativa y de su ley 
universal (igualmente jerárquica, disimétrica y vertical). Siempre nos topamos con este 
falso problema antropomorfizante: suponer que la constitución natural interna del ser 
humano se equivale (y debe equivalerse) punto por punto con la constitución interna del 
Estado racional moderno. Reina por doquier una permanente analogía entre el cuerpo 
humano y el cuerpo de la sociedad, entre la razón del ser humano y la razón de Estado.  

El ser vertebrado que yergue su cervical y que afirma su centro de gravedad sobre 
la línea vertical, que por sus “habilidades mentales superiores” (o facultades naturales) 
comienza a mirar al resto del mundo natural desde arriba, el ser humano que ha 
devenido erectus et sapiens (con un órgano nervioso central que es sede vertical de 
razonamientos) se inviste a sí mismo como correspondiéndose en naturaleza con esa 
sociedad pretendidamente artificial en la que se encuentra inserto (capturado), y que se 
encuentra ya dividida, como él, de una manera jerárquica, disimétrica y vertical:  

 
La supremacía del espíritu sobre el cuerpo [die Oberherrschaft des Gemüths sei über den 
Körper] o la supremacía del intelecto sobre la sensualidad [der Intellectualitaet über die 
sensualitaet] pueden compararse bastante bien con una República [können recht gut 
vergleichen mit einer Republic] en la que hay una supremacía buena o una mala [gute oder 
schlechte]. [...] El ser humano alberga en su interior una especie de ‘plebe’ [ein gewißer 
Pöbel] que ha de ser sometida a las reglas de un Gobierno [Regierung] alerta e investido de 
un poder coactivo. Esta ‘plebe’ no es otra que las acciones de la sensualidad [dieser Pöbel 
im Menschen sind die Handlungen der Sinnlichkeit], que no se compadecen con las ‘reglas’ 
del entendimiento. [...] Esta clase de disciplina [Disciplin] es el ‘poder ejecutivo’ de la 
prescripción de la razón sobre las acciones que se originan a partir de la sensibilidad [die 
executive Gewalt der Vorschrift der Vernunft über die Handlungen die aus der Sinnlichkeit 
entspringen]. El ser humano requiere de disciplina [der Mensch muß Disciplin haben]. [Y] 
cuando el ser humano se gobierna [regieret] de tal forma que evita toda sublevación de la 
plebe interior [alle Empörung des Pöbels] consigue la paz.11 

    
En siglo de Schlegel, Kant, Fichte y Hegel todavía nos seguimos encontrando con 

aquello mismo que ya habíamos encontrado en el siglo de Hobbes, more mathematico; 
sólo que ahora todo eso se ha vuelto lugar común y sentido común more dialectico. 

                                                
10 SCHLEGEL, Versuch über den Begriff des Republikanismus. 
11 KANT, Vorlesungen über Moralphilosophie, pp. 360-363; 368-369; 378-379. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
118 

Volvemos a encontrarnos de nuevo con que el tan mentado carácter fundamentalmente 
‘artificial’ o no-natural del Estado (artificial man o deus mortalis) no resulta ser más 
que un deus ex machina, una exigencia de la razón antropomórfica masculina 
(patriarcal) que no puede ni pensar ni vivir sus relaciones y sus prácticas más que 
reduciéndolas, por un lado, dentro de las categorías de la razón y del orden jerárquico 
de sus facultades llamadas ‘naturales’, y por el otro, dentro de las categorías jurídicas 
del contrato y del intercambio (do ut des, facio ut facias, do ut facias, facio ut des).12 En 
consecuencia, lo único ‘artificial’ que el Estado resulta tener es el entramado (la red de 
alianzas) de relaciones jurídico-contractuales de poder que lo sostienen en acto (y que 
le permiten luchar contra la plebe interior), y que, por cierto, constituye la misma red de 
relaciones que, según se nos dice, guardan entre sí la razón (Vernunft), el entendimiento 
(Verstande), el juicio (Urteilskraft), y la sensibilidad (Sinnlichkeit), sendos subrogados 
del poder constitutivo (konstitutive Macht), del poder legislativo (legislative Macht), del 
poder judicial (richterliche Macht) y del poder ejecutivo (exekutive Macht) del Estado.  

En otras palabras: es el discurso y el lenguaje universal y abstracto de la Ley (ya 
se trate de las leyes naturales de la física o de las leyes convencionales de la lógica y del 
Derecho) aquello que le brinda a la sociedad (y especialmente a la sociedad estatal y 
mercantil) la apariencia y el barniz de ser algo completamente artificial, pues Derecho y 
Ley son en sí mismos artificios o creaciones de la capacidad de abstración de la razón 
humana. Pero entonces la sociedad sólo es artificial de jure y de ratio, en el plano 
especulativo; de facto y en lo esencial, vale decir, en cuanto a sus relaciones y a sus 
prácticas efectivas y cotidianas de poder y de gobierno, la sociedad sigue siendo todavía 
concebida antropomórficamente (sub specie viri et phalli) como un organismo cuya 
organización, funcionamiento y regulación internos reduplican la misma forma de 
organización, funcionamiento y regulación internos del ser humano.  

Ya sea que se defina al Estado como un mecanismo artificial o artificial man 
(Hobbes y el materialismo), ya sea que se lo defina como lo contrario, vale decir, como 
una totalidad orgánica u organische Totalität (Hegel y el idealismo), en ambos casos se 
trata tanto de un falso artificialismo como de un falso organicismo, que confluyen juntos 
en un naturalismo antropomórico investido y envuelto bajo el lenguaje lógico y 
jurídico. En ambos casos el Estado es revestido con una apariencia externa natural 
antropomórfica y biologicista: porque su imagen redundante es la de un gran varón 
poderoso.13 Pero simultáneamente el Estado es revestido con una consistencia interna 

                                                
12 FICHTE, Grundlage Des Naturrechts Nach Principien Der Wissenschaftslehre, p. 239: «Los llamados 
contratos de intercambio [tauschverträge] suscritos a propósito del uso de la ‘fuerza de trabajo’ o del uso 
de las ‘cosas’, ya sea inmediatamente entre productores y artesanos [produzenten und künstlern] o por 
mediación del vendedor [durch vermittlung des kaufmanns] (y que están resumidos bajo la fórmula: do ut 
des, facio ut facias, do ut facias, facio ut des) se encuentran bajo la garantía del Estado [stehen unter der 
garantie des Staats], y el Estado vigila su cumplimiento, porque ellos son algo que necesariamente debe 
tener una validez absoluta, si es que una relación jurídica [rechtliches Verhältnis] debe ser posible entre 
seres humanos que coexisten». Hegel expresaba exactamente el mismo buen sentido común (gesunder 
Menschenverstand) cuando investía al contrato y al intercambio como necesidades de la razón, 
planteando que es tan necesario racionalmente que los seres humanos entren en relaciones contractuales 
(Vertragsverhältnisse), tales como donar, permutar, comerciar, etc., así como también resulta necesario 
que posean propiedad (Eigentum) (Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 110-111). 
13 De allí la cita de Job 41:24 que Hobbes inserta por encima de la cabeza de su Leviatán: 
Non est potestas Super Terram quae Comparetur ei, o no hay poder sobre la Tierra que pueda 
comparársele. En el caso de Hegel se expresa en su romantización de Napoleón, al que (en una carta a 
Friedrich Niethammer de agosto de 1807) caracteriza como ‘el gran profesor de Derecho Constitucional’ 
y como ‘héroe trágico’ modelo (The Letters, pp. 141; 307). Para Hegel Napoleón combina en una sola 
persona trinitaria al abogado jurista, al profesor de Derecho, y al político militar de puño fuerte. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
119 

natural igualmente antropomórfica y biologicista: porque sus facultades de gobierno son 
las mismas facultades naturales que se atribuyen al varón (pero no a la mujer). Por eso 
Deleuze y Guattari decían en Mil Mesetas (de 1980) que  

 
desde que la Filosofía se ha atribuido el papel de fundamento, no ha cesado de bendecir los 
poderes establecidos [elle n’a cessé de bénir les pouvoirs établis] ni de calcar su ‘doctrina 
de las facultades’ de los órganos de poder de Estado [de décalquer sa doctrine des facultés 
sur les organes de pouvoir d’Etat]. El llamado ‘sentido común’, la unidad de todas las 
facultades (como centro del cogito) no es sino el consenso de Estado llevado al absoluto. 
Esa fue particularmente la gran operación de la crítica kantiana, asumida y desarrollada por 
el hegelianismo. Kant no ha cesado de criticar los “malos usos” para mejor bendecir la 
función [Kant n’a pas cessé de critiquer les mauvais usages pour mieux bénir la fonction]. 
No debe extrañarnos entonces que el filósofo haya devenido Profesor público o funcionario 
de Estado. [...] En la filosofía llamada moderna y en el Estado llamado moderno o racional 
todo gira alrededor del Legislador y del Sujeto. [...] “Obedecé siempre [obéissez toujours], 
pues, cuanto más obedezcas, más dueño serás [plus vous obéirez, plus vous serez maître], 
dado que sólo obedecerás a la razón pura, es decir, a ti mismo [n’obéirez qu’à la raison 
pure, c’est-à-dire à vous-même]”.14 

 
Falso problema: seguir distinguiendo entre el Estado mecanicista y artificial de 

Hobbes y el Estado orgánico y espiritual de Hegel y del idealismo alemán, disputando 
acerca de cuál de los dos resultaría mejor y más incontestable (irrefutable), más o menos 
plebeyo, más o menos democrático, más o menos afín al proletariado del período de 
transición hacia la revolución futura, más o menos afín al desarrollo (financiamiento) de 
la verdad, la filosofía y la ciencia, etc. Pues ni el primero es mecanicista y artificial, ni 
el segundo es orgánico y espiritual. No es mecanicista ni artificial: porque la apariencia 
exterior de autómata artificial está ahí para esconder que su organización interna y su 
lógica interna de funcionamiento son las propias de un ser humano hecho y derecho (es 
la masculinidad disfrazada de autómata universal). No es orgánico ni espiritual: porque 
la apariencia exterior de totalidad orgánica está ahí para esconder que su organización 
interna y su lógica interna de funcionamiento son las propias de un ser humano hecho y 
derecho (es la masculinidad disfrazada de organismo universal y de espíritu absoluto, de 
forma verdaderamente organizada).15  

Comprendemos entonces que la filosofía política del siglo XVII al XIX fabricó (y 
nos heredó) un esquematismo patriarcal neo-arcaísta en el ejercicio que hacemos del 
pensamiento y en la manera en que componemos nuestras prácticas éticas, sexuales, 
sociales y políticas: esquematismo que hace que también nosotros sigamos creyendo, 
todavía hoy, que toda teoría del poder es o bien teoría del Estado (teoría política de la 
autoridad trascendente, vertical, disimétrica y jerárquica), o bien no es nada (es tiranía o 
anarquía); y, en adyacencia, que toda teoría del deseo es o bien teoría del Falo (teoría 
sexual trascendente de la falta, del placer y del goce), o bien no es nada (es perversión o 

                                                
14 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 466. 
15 A propósito de esto Deleuze decía en 1970: «Goethe e incluso Hegel han podido pasar por spinozistas, 
pero no lo son realmente [ils ne le sont pas vraiment] porque nunca dejaron de vincular [relier] el ‘plan’ a 
la organización de una forma [l’organisation d’une Forme] y a la formación de un sujeto [la formation 
d’un Sujet]» (Spinoza: Philosophie pratique, p. 173). Por lo demás, esta masculinidad disfrazada de 
organismo universal y de espíritu absoluto se ve paradigmáticamente en Hegel cuando introduce 
subrepticia pero meticulosamente el concepto de Selbstgenuss (auto-goce) y de göttliche Selbstgenuss 
(auto-goce divino) en el interior mismo del deseo (conato), del Yo o de la identidad (Sujeto), de la 
conyugalidad (Familia), de la sociabilidad (Estado), e incluso del Espíritu Absoluto (Mundo) (cf. System 
der Sittlichkeit, pp. 14-15; Die Vernunft in der Geschichte, pp. 29; 33-35; 120-121; Über die 
wisseuschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, pp. 371; 379).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
120 

esquizia). Todavía sigue siendo así entre nosotros los contemporáneos, que no 
concebimos ni hacemos otra ciencia del poder que la llamada ciencia de Estado, ciencia 
filosófica del Estado, o doctrina del Estado (Civil Philosophy, Staatswissenschaft, 
Philosophischer Wissenschaft des Staats, o Staatslehre).16 Ciencia o filosofía del poder 
cuyo trabajo real parece no ser otro que el de traducir y reducir a las diferentes 
imágenes alternativas de sociedad y de sexualidad (incluso las imágenes utópicas o 
divergentes) bajo el peso del mismo sistema del juicio trascendente, según un mismo 
código, diagrama o axioma andromórfico, falocrático, fiolológico, siempre recubierto 
de un lenguaje jurídico-contractual, a la vez que algorítmico.  

En consecuencia, ya sea que se nos hable de la sociedad como constituyendo una 
totalidad mecánica (autómata artificial) o como constituyendo una totalidad orgánica 
(organismo espiritual), en ambos casos se considerará que no hay ni puede haber 
composición o descomposición posible de relaciones que no esté sujeta al universal 
poder del Derecho, la Ley y la Norma, de los contratos y de los intercambios, del falo y 
de la falta, la privación, la castración, el placer y el goce (éstos últimos, objeto de 
estudio de la llamada Sexualwissenschaft: sexología, psicología, psicoanálisis, 
psiquiatría, anti-psiquiatría,etc.). 

Sin embargo, nuestra actual dependencia, sujeción y servidumbre completa 
respecto de la computación, la informática, la lógica algorítmica, la robótica, la 
cibernética y la neuro-cibernética reinantes —ésta última ya altamente investigada y 
desarrollada en la Rusia Soviética con experimentaciones concretas por lo menos desde 
1920/1930 y especialmente a partir de 1950 (según el testimonio de Filipp 
Veniaminovich Bassin)17—, así como también respecto del gemanio, del silicio, del 
litio, del torio y del uranio más que del carbono, son dos índices demasiado evidentes de 
que ninguna sociedad humana se parece a (ni funciona como) un ser humano natural 
(sea éste mecánica u orgánicamente concebido), y que, en consecuencia, el nacimiento, 
la conservación, la organización y la regulación interna de la sociedad (del Estado) 
implican procesos que no se parecen en nada a los procesos naturales, orgánicos, 
biológicos, o antropomórficos: porque en la sociedad humana nunca hay (aunque así lo 
creamos o se nos quiera hacer creer) una cabeza decisoria o sistema nervioso central, ni 
tampoco extremidades, ni órganos específicos de función, ni vasos comunicantes en 
relación estable y permanente, ni ninguna finalidad intrínseca.  

Si la sociedad existe como algo vivo y pensante, no es precisamente bajo la forma 
de una ‘unidad funcional’ análoga a la del ser humano racional (subjetivado en el 
cogito). Si el deseo humano es capaz de producir algo vivo y afectivo, no es 
precisamente bajo la forma de una ‘unidad fálica’ análoga a la del ser humano 
(biunivocizado en el sexaje). De allí el triste espectáculo antropomórfico que (tanto en 
las fábricas e industrias reales como en la ciencia ficción) nos continúa brindando la 
actual construcción en serie de autómatas, androides, robots, cyborgs, synths, hybrids, 
kings, etc., puesto que no resultan ser otra cosa que réplicas mímicas y retro-

                                                
16 En 1655 Hobbes la llama Civil Philosophy; en 1759 Adam Smith la llama Natural Jurisprudence; en 
1789 Sieyès la llama Science de l’État; en 1793 Godwin la llama political science o science of 
government; en 1813 Fichte la llama Staatslehre; en 1821 Hegel la llama Staatswissenschaft y 
Philosophischer Wissenschaft des Staats; en 1823-1824 Saint-Simón la denomina science politique; y en 
1840 Proudhon la denomina science du gouvernement.  
17 Cf. BASSIN, El problema del inconsciente. Sobre las formas inconscientes de la actividad nerviosa 
superior (libro escrito bajo la inspiración del materialismo dialéctico). En este campo de la neuro-
cibernética Deleuze/Guattari suelen remitirse más bien a Gregory Bateson —autor contemporáneo del 
soviético Bassin (ambos igualmente críticos del concepto psicoanalítico de inconsciente)—, pero por el 
lado Occidental y anti-dialéctico. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
121 

proyectadas (retro-futuristas) del ser humano y de la humanidad ya existente 
(doppelgängers o replicantes). Al parecer, no podemos ni imaginar ni pensar en cómo 
“dotar de vida” a un mecanismo artificial si no es a fuerza de ponerle una cabeza que 
sea sede de unas capacidades superiores e inferiores de procesamiento —núcleo de 
microchips informáticos con sistemas de inteligencia artificial (IA), machine learning 
(ML), natural language processing (NLP), cerebro positrónico, Sibyl System, etc.—, e 
incluso que sea sede de unos afectos que son pasiones (capacidad para simular o imitar 
los afectos humanos); cabeza siempre pegada encima de unas extremidades superiores e 
inferiores circuladas interiormente por unos jugos y líquidos (sucedáneos de la sangre). 
En fin, no podemos pensar en cómo dotar de vida a un mecanismo artificial si no es a 
fuerza de antropomorfizar, de replicar la forma, la disposición, la apariencia, la 
regulación y la organización propias del ser orgánico humano demasiado humano (sub 
specie viri et phalli).18 Pero entonces nuestros saberes y procedimientos actuales no se 
diferencian sustancialmente en nada respecto del modo (y del investimento) con el que, 
en el siglo XIX, el Dr. Frankenstein (en la novela de Mary Shelley) procedió a cumplir 
su fantasía científica de dotar de vida a un mecanismo orgánico: deseo mortuorio de 
fabricar un ser humano nuevo pero con los pedazos de diversos cuerpos humanos 
masculinos ya muertos, sueño eléctrico de fabricar carne-galvanizada capaz de una 
unidad racional y afectiva a partir de carne-sepulcral desnunida, desmembrada e 
insensible (el rigor de la razón como rigor mortis). Tampoco se diferencia en nada 
respecto del deseo mortuorio y del sueño eléctrico con el que, en el mismo siglo XIX, el 
Dr. Thomas Edison (en la novela de Auguste Villiers de L’Isle-Adam) fabrica a 
‘Hadaly’, su denominada Eva Futura (un androide femenino, o, en rigor, una gineoide). 

Es así como nos hemos venido fabricando (y proyectando) toda una serie de falsas 
imágenes de la sociabilidad y de la sexualidad, a la vez que nos hemos venido 
planteando toda una serie de falsos problemas psico-políticos: problematizamos a la 
sociedad y al Estado como si se tratasen de totalidades orgánicas o mecánicas. Pero las 
sociedades no son ni artificios orgánicos, ni artificios mecánicos (los dos gemelos 
unidos, vástagos del sistema del juicio trascendente jurídico-contractual), sino que más 
bien se constituyen como artefactos maquínicos puramente inmanentes y que no poseen 
ninguna finalidad intrínseca; en consecuencia, no constituyen una totalidad del mismo 
modo que puede decirse de un organismo que constituye una ‘totalidad’. Sólo un 
artificio del lenguaje y de la inteligencia tecno-burocrática (que procede por semejanza, 
comparación, y categorización) podría entonces proceder a equiparar analógicamente a 
un cuerpo vivo (organismo viviente natural) con un cuerpo colectivo (artefacto viviente 
maquínico). El Estado no se realiza jamás ni como una totalidad orgánica ni como una 
totalidad mecánica, sino ante todo se realiza y se actualiza como un aparato o artefacto 
de tipo máquina social y deseante (conectada con toda clase de falo-máquinas técnicas, 
sexuales, médicas, psiquiátricas, jurídicas, penales, policiales, prostituyentes, bélicas o 
militares, etc.), y que se cristaliza, estratifica y estrategiza como un ‘aparato de captura’ 
(appareil de capture) que produce a aquello mismo que captura, pero que lo produce en 
la anti-producción (appareil de tristesse). La tristeza actual consiste en re-interpretar y 

                                                
18 DICK, Do Androids Dream of Electric Sheep?, p. 47: «Nosotros nos guiamos por el consagrado 
principio que subyace a toda aventura comercial: “Si nuestra Empresa no hubiera creado estos tipos cada 
vez más humanos, los androides Nexus-6, otras empresas del sector nos habrían ganado de mano” [if our 
firm hadn’t made these progressively more human types (Nexus-6 androids), other firms in the field 
would have]». Hacer cyborgs que sean cada vez más humanos que los propios humanos: more humans 
than humans, maquinismos más antropomorfos que los propios antropomorfos. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
122 

re-significar el maquinismo deleuzo-guattariano como un mecanicismo (a la Hobbes) o 
un organicismo (a la Hegel). Piadosas maneras de conservar la Ley & el Orden del Falo. 

El Estado, que es la sociabilidad que conocemos y que todavía deseamos —la 
sociabilidad del poder, por oposición a la sociabilidad de la potencia—, es un aparato de 
captura y de tristeza que produce sujetos/cogitos, pero que también les produce a dichos 
‘sujetos’ sus líneas de pensamiento, sus líneas de afecto, de sexualidad, así como su 
régimen de deseo (les produce su inconsciente productor). Y si, tal como veremos en los 
apartados siguientes, la teoría del poder, del deseo y de los afectos de Spinoza resulta 
ser absolutamente divergente y diferencial para nosotros es porque revela una 
concepción positiva, anárquica y anti-jerárquica del poder, de la sociabilidad, del deseo 
y de la sexualidad. Concepción ácrata según la cual no hay ningún poder que sea alegre 
(il n’y a pas de pouvoir joyeux), porque mientras siga habiendo aparatos de poder o 
aparatos de captura estatales (appareil de capture) será inevitable que sigan existiendo 
aparatos de tristeza (appareils à tristesse) y agentes políticos de la tristeza, ya que todo 
poder tiene necesidad de la tristeza (tout pouvoir a besoin de la tristesse). Únicamente 
los esclavos y los impotentes desean tener o ejercer el poder (prennent le pouvoir), y 
sólo pueden fundar ése poder sobre la tristeza de todos: ils ont besoin de faire régner la 
tristesse parce que le pouvoir qu’ils ont ne peut être fondé que sur la tristesse.19  

De modo que si queremos fabricar una nueva sociabilidad de alegrías activas (en 
tanto que elevación colectiva de las potencias singulares), o sociedad auto-
emancipatoria sin servidumbre ni explotación (anarquía coronada), sociedad que escape 
tanto del modelo del artificial man como del modelo de la organische Totalität, 
tendremos que plantearnos el problema fundamental de cómo organizar o componer las 
relaciones de potencia sin pasar por la (psico)política de la representación, del 
reconocimiento, de la identificación y la integración mutuas (control y normalización), 
que es la política de la verticalidad y la jerarquía propia de los aparatos de captura o 
Estados, y de los cogitos. Es en este sentido que según Deleuze los ‘cuerpos sin 
órganos’ (las máquinas deseantes revolucionarias o líneas de fuga) rinden homenaje a 
Spinoza. 
 
1. Introducción (divergente) al problema: todo poder nos quiere rotos (nos quiere 
esperanzados y temerosos).  

 
Le tyran a besoin d’âmes brisées, comme les âmes brisées, 
d’un tyran (Deleuze, año 1970).20 
 
Plutót étré balayeur que Juge (Deleuze/Parnet, año 1977).21 
 

Si continuamos tironeando de la línea maquínica (ni mecanicista ni organicista) ya 
delineada en el apartado anterior, concluimos que en las sociedades en las que vivimos 
y morimos, nosotros, los autodenominados ‘seres humanos’, no somos sencillamente 
unos seres nacidos a partir de otros seres (progenitores), sino que, en rigor, somos 
literalmente seres fabricados, montados y ensamblados por toda una serie de procesos 
maquínicos —y para nada dialécticos22— que exceden por todos lados al estrecho 

                                                
19 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 09/12/1980. 
20 DELEUZE, Spinoza: Philosophie pratique, p. 23: «El tirano necesita de las almas rotas así como las 
almas rotas necesitan de un tirano». 
21 PARNET/DELEUZE, Dialogues, p. 15: «Prefiero ser barrendero antes que Juez». 
22 No son dialécticos ni en sentido idealista ni en sentido materialista. Cf. CHICOLINO, Gilles Deleuze: 
Esquizo-análisis vs. Materialismo Dialéctico. Parte I. Salvajes, Bárbaros y Civilizados: ¿procesos 
dialécticos o procesos maquínicos? 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
123 

campo familiar y biológico (máquina edípica) dentro del cual vemos la luz y respiramos 
(y lloramos) por primera vez; pero que también exceden por todos lados al estrecho 
campo lógico, lingüístico y significante (máquina de interpretación y significación). 
Desde la perspectiva de la máquina social y de la producción social, la producción y el 
ensamblaje de un ser humano cualquiera comienza siempre antes de su nacimiento 
“biológico” y subsiste después del mismo, incluso después de su muerte “biológica”. 
Sólo nacemos una vez: pero somos fabricados, equipados, programados y modulados 
permanente e incesantemente durante todo el curso y el transcurso de nuestras vidas y 
de nuestras muertes; y tanto en nuestras ocurrencias como en nuestras concurrencias.  

Y sin embargo, si es verdad que la sociedad no es nunca un cuerpo unitario con 
una cabeza central —no es ni una totalidad orgánica, ni una unidad encefálica, ni 
tampoco sus múltiples nervios confluyen en un sistema nervioso central— sino que es 
un puro cuerpo sin órganos (CsO), un puro artefacto maquínico, un puro ensamblaje, 
una máquina de afectos (machine à affects)23, un modelo para armar (y también para 
desarmar, sabotear, fugar o revolucionar)…, ¿por qué hemos acabado por montar el 
peor modelo de sociedad y la más impotenciante forma de sociabilidad, el CsO más 
mortuorio y triste? ¿Por qué no cesamos de rearmar (de desear, de hacer y de ejercer) la 
sociabilidad del poder, con el Estado —con la forma-Estado (el Urstaat), ya sea éste o 
aquél, ya sea máximo o mínimo— ora como mecanismo artificial, ora como totalidad 
orgánica, incluida la retro-manía política (o utopía de trascendencia) que nos habla de 
un supuesto Estado Presente Pluralista e Intensivo, suerte de Leviatán-keynesiano-
deleuzeano capaz de una ‘épica de la moderación’ con movilidad social ascendente, 
portador una filosofía nacional, una ciencia nacional, una música nacional, un cine 
nacional, etc.?.24 Y todavía más: habiendo tantas otras formas posibles (fabricables o 
por crear) de subjetivación humana…, ¿por qué hemos acabado por fabricarnos la peor 
y la más inmunda de todas, la subjetivación del esclavo liberto (del pequeño-déspota y 
tirano)?  

En abierta diferencia y divergencia respecto de esta sociabilidad moderna y 
contemporánea (neo-arcaísta) del poder, con su racionalidad y su sociabilidad estatal 
fundadas en la trascendencia de la autoridad, la verticalidad, la jerarquía y la disimetría 
—el Estado como cabeza central que gestiona aquellos afectos humanos que son 
pasiones (esperanza, temor, seguridad, desesperación, remordimiento de conciencia, 
culpabilidad, placer, goce, etc.) pero que también gestiona las inteligencias (arte, 
filosofía, ciencia, etc.)—, nos sale al encuentro la sociabilidad de la potencia, 
emplazada por la línea de fuga anómala de Spinoza y de Bergson, o línea de la anarquía 
coronada de aquellos modos de existencia que se viven como cualquieras (las 
singularidades productivas sans enclos ni propriété). 

                                                
23 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe III. Clase del 04/01/1974. 
24 Contra esta imagen nacional-estatal (hegeliana e idealista) de la ciencia, cf. NIETZSCHE, KSA 8, 
§36[2], p. 572: «Todo el mundo sabe que Ciencia [Wissenschaft] y sentimiento nacional [Nationalgefühl] 
son términos contradictorios, por más que los estafadores políticos [politische Falschmünzer] deseen de 
vez en cuando negarnos este saber: y ¡al fin! llegará también el día en que sepamos que toda cultura 
superior sólo puede rodearse de fronteras nacionales [nationalen Zaunpfählen] para su propio detrimento 
[Schaden]». Todo Schopenhauer como educador (y los póstumos de ese período) está dedicado a rechazar 
y conjurar la relación de la filosofía y la ciencia (y la  música) con el Estado y la cultura nacional. En su 
libro de 1962 sobre Nietzsche el propio Deleuze, anti-hegeliano como era, también destacaba por su parte 
la denuncia nietzscheana contra la médiocrité que hay en todo pensamiento nacional (pensée nationale) 
(Nietzsche et la philosophie, pp. 63-64). En Mil Mesetas (de 1980) plantea, junto con Guattari, la pregunta 
de cómo hacer para que nuestras potencias del pensar se sustraigan al modelo del Estado (y a-t-il moyen 
de soustraire la pensée au modèle d’Etat?) (Mille Plateaux, pp. 464-470). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
124 

En efecto, nuestras sociedades andromórficas, falocráticas y fiolológicas  (que 
son a la vez estatales y capitalistas) nos fabrican, nos componen y nos ensamblan 
constituyéndonos como un tipo muy específico de ‘sujeto social’: un sujeto dedicado a 
trabajar, a producir y a reproducir (verdad, riqueza, valor, y seres humanos), pero 
también a intercambiar y a consumir. Nuestras sociedades contemporáneas nos fabrican 
un tipo muy concreto (biunívoco)25 de subjetivación sexada26 que resulta de carácter 
yoica, personalista, individuada, hetero-normalizada, y propietaria. Se trata de la 
llamada ‘persona civil’ o ‘ciudadano’, definido por su doble condición: sujeto jurídico 
(homo juridicus) a la vez que sujeto económico (homo œconomicus), eternamente 
inscrito e identificado en función de la llamada diferencia sexual y del llamado 
dimorfismo reproductivo (en el sexo antropomorfo o sexo humano, que, en rigor, 
deberíamos denominar sexo andro-falo-morfo). Pero las consecuencias catastróficas de 
este sens commun fétichiste moderno nos persiguen aún en nuestra propia época, que ha 
procedido a marcarnos y a investirnos como recurso humano, capital humano, o, tanto 
peor, como capital erótico y sexual. Esta es toda nuestra ciencia, vivencia y experiencia 
cotidiana; que algunos teorizan de manera mecanicista y otros de manera organicista. 

Sin embargo, la hipótesis del presente trabajo consiste en postular que Spinoza (al 
igual que Bergson) nos relanza por una línea de fuga completamente divergente 
respecto de todo este doble sens commun fétichiste devenu philosophique27, siguiendo la 
cual arribamos a una sospecha problematizadora; a saber: que tanto la subjetivación 
yoica y personológica (cogito) como la economía deseante (cupiditas) que nos es 
permanentemente fabricada (anti-producida) bajo los auspicios de la sociedad estatal y 
mercantil (sociabilidad del poder espectacular y afrodiasíaca) no están hechas sino a 
base de dos afectos pasivos (o de dos tristezas) fundamentales: la esperanza (spe) y el 
miedo (metus), cuyos vástagos necesarios son el placer (titillatio) y el dolor (dolor), 
encumbrados por (casi) todos los filósofos modernos del siglo XVII al XIX (excepto 
Spinoza) como los dos grandes Amos de la humanidad y del mundo mismo (the two 
sovereign Masters of mankind o les deux Maîtres du monde).28  

                                                
25 GUATTARI, Écrits pour l’Anti-Œdipe, pp. 42; 171-172; 174; 189: «La conjunción anti-productiva 
biunivociza las conexiones [bi-univocise les connexions]; tenemos entonces un ‘significante’ y un 
‘significado’ (es el rol diferenciante fálico del sujeto) [rôle du différenciant phallique, du sujet]. [...] El 
deseo se adhiere al sexo [le désir est collé au sexe], que se adhiere a su vez a los padres [qui est collé à 
son tour aux parents]. [...] El deseo, en su totalidad, es cortado [coupé], biunivocizado [biunivocisé], 
bipolarizado [bipolarisé], distribuido en amor y en odio, en pulsión sexual y pulsión del yo asexual 
[pulsion sexuelle et pulsion du moi asexuelle], en macho y hembra [mâle et femelle], luego en padre y  
madre, y en el final, en principios superiores de la ‘machitud’ [mâlitude] (Eros) y la ‘femenitud’ 
[femellitude] (Thanatos). [...] La biunivocidad imperializa, organiza, ordena [impérialise, organise, 
ordonne],  jerarquiza todas las relaciones [hiérarchise tous les rapports] entre  los sub-conjuntos molares 
y el socius. [Pero] la ‘machitud’ es un sistema molar ligado al Edipo [la mâlitude est un système molaire 
lié à l’OEdipe]». 
26 Tomo el concepto de sexaje de la autora Colette Guillaumin, en su texto de 1978 titulado Práctica de 
poder e idea de Naturaleza (pp. 46; 44). 
27 DELEUZE, Différence et Répétition, pp. 174-177; 269. 
28 Maupertuis asevera en 1745 que la naturaleza ha inspirado (inspiré) a todas las especies vivas el mismo 
motivo (le méme motif), que no es otro que el placer (ce motif dans toutes est le plaisir), y que el placer y 
el dolor constituyen nada más y nada menos que los dos amos del mundo (le plaisir et la douleur sont les 
deux maîtres du monde) (Venus physique, pp. 232; 242). Bentham afirma en 1789 que la naturaleza ha 
puesto a la humanidad bajo el gobierno de dos Amos soberanos (under the governance of two sovereign 
masters) que son el dolor y el placer (pain and pleasure), y que ambos amos nos indican lo que debemos 
hacer (point out what we ought to do), así como también determinan lo que haremos (what we shall do). 
Por lo tanto, el criterio (the standard) del bien y el mal (right and wrong) está sujeto al poder de ese amo 
bifronte (An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, p. 11). En 1785 Bentham ya había 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
125 

Este sujeto que hoy somos y que hoy hacemos, anti-producidos y biunivocizados 
como estamos, sólo puede encontrar condiciones de existencia dentro de una forma muy 
específica de sociabilidad, que es la sociabilidad del poder —o segundo modo de la 
sociabilidad (el Estado o Imperium)—, por contraposición con lo que podría ser una 
sociabilidad de la potencia —o tercer modo de la sociabilidad (la democracia directa,  
anarquía coronada, o Erewhon: Nowhere a la vez que Here-Now). En el presente 
trabajo, la sociabilidad del poder (y la subjetivación/sexualidad que le corresponde) es 
encarnada por autores muy diversos como Descartes, Hobbes, Locke, Leibniz, Schlegel, 
Kant, Fichte, Hegel, Novalis, Adam Smith, Bentham, Malthus, Burke, o Schopenhauer; 
la sociabilidad de la potencia (y la subjetivación/sexualidad que le corresponde) por 
autores anti-jerárquicos e inmanentistas como Spinoza o Bergson.  

De ambas formas de la sociabilidad pueden extraerse tres hipótesis psico-sexo 
políticas problemáticas. A saber: (a) Que desde la perspectiva de la política social, la 
primera es la sociabilidad de la verticalidad, la jerarquía y la autoridad trascendentes 
(majestad normal) —el poder estatal o imperial parlamentario y representativo—, 
mientras que la segunda es la sociabilidad de la horizontalidad y la acefalía inmanentes 
(potencia anomal o an-omalie)29, de la democracia directa y las máquinas de guerra 
nómadas o máquinas revolucionarias; máquinas que nunca tienen a la guerra por objeto 
u objetivo (culto a la muerte), sino la resistencia y la lucha creativas (canto de vida).30 
(b) Que desde la perspectiva de la psico-política, la primera es la sociabilidad de la 
individuación, la identificación y el reconocimiento disimétrico recíprocos (la dialéctica 
del amo y del esclavo) entre sujetos, yoes, o mismidades (l’individu domestique et 
psychanalytique), mientras que la segunda es la sociabilidad de la des-rostrificación, la 
des-identificación, de las multiplicidades o singularidades productivas indecibles e 
irrepresentables (un phénomène de bordure).31 (c) Que desde la perspectica de la 
política sexual y afectiva, la primera es la sociabilidad afrodisíaca y espectacular, con su 
psico-sexo política del placer y del auto-goce (Selbstgenuss, self-regarding pleasure, 
Selbstbefriedigung), que no constituyen sino tristezas indirectas, o sea, que son pseudo-
alegrías, pequeñas alegrías compensatorias, alegrías pasivas (alegría-pasión) e 
inconstantes (inconstans laetitia), en medio de un sistema de sobre-trabajo sin propósito 
y anti-humano, mientras que la segunda es la sociabilidad ácrata, con su psico-sexo 
política de la alegría que es activa, la jovialidad y la acquiescentia in se ipso de todos 

                                                                                                                                          
dicho: si el placer no es un bien (if pleasure is not a good), ¿para qué sirve la vida, y cuál sería el 
propósito de conservarla? (what is life good for, and what is the purpose of preserving it?) (Offences 
Against One’s Self: Paederasty, P.2, p. 96).  
29 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 298: «Se ha observado que la palabra anomal, un adjetivo 
en desuso, tiene un origen muy diferente de anormal; ‘a-normal’ califica a aquello que no tiene regla o 
que la contradice [ce qui n’a pas de règle ou ce qui contredit la règle], mientras que ‘an-omalie’ designa 
lo desigual, lo áspero, la aspereza, el punto de desterritorialización [l’inégal, le rugueux, l’aspérité, la 
pointe de déterritorialisation]. Lo anormal solo puede definirse en términos de características (específicas 
o genéricas), pero lo anómalo es una posición o un conjunto de posiciones en relación con una 
multiplicidad [l’anomal est une position ou un ensemble de positions par rapport à une multiplicité]». 
30 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 526; 590: «Su objetivo ya no es ni la guerra de exterminio 
ni la paz del terror generalizado, sino el movimiento revolucionario» (le mouvement révolutionnaire); es 
decir, el trazado de una línea de fuga creadora (le tracé d’une ligne de fuite créatrice) dirigida contra el 
Estado, y contra la axiomática mundial expresada por los Estados (dirigé contre l’Etat, et contre 
l’axiomatique mondiale exprimée par les Etats). Cf. DELEUZE, Critique et Clinique, p. 166. 
31 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 299. El devenir-cualquiera o nadie como fenómeno de 
borde (Anomal o Outsider) remite a las singularidades anómalas y nómadas, y no a los yoes/sujetos 
edipizados, falicizados, normales y legales: des multiplicités anomales et nomades, et non plus normales 
ou légales (p. 631). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
126 

con relación a todos, en  medio de una co-organización colectiva de la producción y de 
la laboriosidad bajo un régimen de variación continua.  

La primera es la sociabilidad de los ciudadanos o esclavos libertos (del homo 
juridicus, homo œconomicus, homo locuax o dialecticus), meros miembros imaginarios 
que integran un ‘poder soberano’ igualmente imaginario (das imaginäre Glied einer 
eingebildeten Souverainetät)32, mientras que la segunda es la sociabilidad de los seres 
libres, autónomos y auto-determinados, de los nadies que son cualquieras, de las 
singularidades productivas que se reparten en un espacio abierto, sin muros, vallados ni 
propiedades:  

 
El poder se opone a la potencia [le pouvoir s’oppose à la puissance]. La potencia es nuestro 
viaje propio [c’est notre truc], en cada uno de nosotros, los animales, las cosas. El poder es 
otra cosa: tener poder sobre alguien es estar en condición de afectarlo de tal o cual manera 
[avoir le pouvoir sur quelqu’un, c’est être en mesure de l’affecter de telle ou telle manière]; 
principalmente, de afectarlo de tristeza, esperanza, recompensa, seguridad, el gusto por las 
condecoraciones [l’espoir, la récompense, la sécurité, le goût des décorations]. Los poderes 
no nos capturan más que afectándonos [les pouvoirs ne nous tiennent qu’en nous affectant], 
completando nuestro poder de ser afectados a través de afectos tristes [en remplissant notre 
pouvoir d’être affecté par des affects tristes]; y sin duda hay mil maneras de hacerlo.33 

 
Sin embargo, la Ética no deja de señalarnos que la esperanza (spe) y el miedo 

(metus) constituyen, siempre, dos tipos de afectos eminentemente pasivos, negativos e 
impotenciantes, porque el miedo es una tristeza directa e inconstante (inconstans 
tristitia) y porque la esperanza es una alegría indirecta e igualmente inconstante 
(inconstans laetitia), vale decir, es una pseudo-alegría, pequeña alegría compensatoria: 

 
El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no quiere lo que quiere 
[quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere [quod non vult, velit], se llama ‘temor’ 
[timor], que no es otra cosa que el ‘miedo’ [metus], en cuanto el ser humano queda 
dispuesto por él a evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un “mal menor” 
[ad malum minore]. [...] La esperanza es una alegría inconstante [spes est inconstans 
laetitia] que surge de la idea de algo futuro o pasado, de cuyo eventus dudamos. [Pero] una 
cosa cualquiera puede ser por accidente causa de esperanza [spei] o de miedo [metus], 
[pues] de la sola definición de estos afectos se sigue que no se da esperanza sin miedo, ni 
miedo sin esperanza [non dari spem sine metu, neque metum sine spe], puesto que en la 
medida en que esperamos algo (o lo tememos), en esa medida lo amamos (u odiamos).34 

 
La esperanza y el miedo son afectos pasivos siameses: su compacta 

inseparabilidad expresa su perfecta complicidad (su co-determinación recíproca). Más 
adelante, Spinoza sostiene que por temor hay que entender, también, el deseo de evitar 
mediante un ‘mal menor’ otro ‘mal mayor’ al que tenemos miedo: timor est cupiditas 
maius, quod metuimus, malum minore vitandi.35 El miedo y la esperanza constituyen los 
prolegómenos de la impotenciante razón de Estado y del igualmente impotenciante 
deseo de Estado (de la razón y del deseo tal y como son producidos y estimulados bajo 
la segunda forma de la sociabilidad), así como el displacer-dolor y el placer-goce 

                                                
32 MARX, Die Judenfrage, p. 191. Cf. STIRNER, Der Einzige und sein Eigentum, p. 102: «Sólo el 
mercachifle es práctico [nur der Kramer ist praktisch], y el ‘espíritu de mercachifle’ [Kramergeist] es 
tanto el de aquel que aspira a puestos de funcionario estatal [der nach Beamtenstellen jagt] como el de 
aquel que busca esquilar sus ovejas en el comercio privado [der im Handel sein Schafchen zu scheren]». 
33 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe III. Clase del 14/01/1974. 
34 SPINOZA, Ethica, pp. 77; 92; 103. 
35 SPINOZA, Ethica, p. 108. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
127 

constituyen los epifenómenos del deseo sexual (del deseo tal y como es producido y 
estimulado bajo la segunda forma de la sociabilidad). 

Por eso Spinoza nos dice que, muy por el contrario, cuanto más nos esforzamos 
en vivir según la guía de la razón activa (quo magis ex ductu rationis vivere conamur) 
tanto más nos esforzaremos en ya no depender de la esperanza (spe minus pendere) así 
como también en librarnos del miedo (metu nosmet liberare), puesto que ambos afectos 
siempre indican un defecto de conocimiento (cognitionis defectum) y una impotencia de 
la mente (mentis impotentiam). Nuestras potencias actuales (individuales y colectivas) 
del pensar y del obrar se impotencian y defectúan cada vez que se ponen a envolver 
afectos pasivos, cada vez que los afectos pasivos se apoderan de las potencias del 
pensamiento (forzándonos a pensar servilmente), de las potencias del cuerpo 
(forzándonos a reaccionar y a obedecer), y de las potencias del deseo (poniéndonos a 
desear aquello que nos falta y a apetecer el placer/goce); afectos pasivos tales como la 
esperanza (spe) y el miedo (metus), seguidos de sus afectos derivados: seguridad 
(securitas), desesperación (desperatio), goce (gaudium), y remordimiento de conciencia 
(conscientiae morsus), que siempre son signos para Spinoza de un ánimo impotente 
(animi impotentis sunt signa).36 Nota Bene: la inclusión del gaudium (goce) en esta lista 
no es, evidentemente, nada casual. Volveré sobre ello en los siguientes apartados. 

Spinoza nos lo dice claramente y sin rodeos: sólo a los esclavos, y no a los seres 
libres y autónomos, se les dan premios o recompensas por su “buena conducta” (servis, 
non liberis, virtutis praemia decernuntur).37 Sólo los esclavos, los modos de existencia 
viles y serviles, esperan los premios y desesperan de los castigos y las penas, haciendo 
incluso de la desesperanza y del miedo el origen mismo del conocimiento y del 
trabajo.38 De allí el gran signo de interrogación que Spinoza, amante como era del 
dibujo, no deja de delinear sobre sus piadosos críticos y oponentes: ¿Por qué se 
contentan con reproducir la imagen demasiado humana de dios, concibiéndolo como 
autoridad jerárquica y superior, es decir, como un Rey, Juez o Legislador (Rex, Judex, 
Legislator) en materia moral? Sólo los modos viles y serviles de existencia (los esclavos 
libertos) se hacen un Dios a su imagen y semejanza: desean un Dios que los tase, los 
valore, los enjuicie, y que les reparta premios y castigos: 

 
Como Dios les habría revelado los medios de salvación y de perdición, lo presentaron como 
un Rey y Legislador; y a los medios, que no son sino ‘causas’, les llamaron ‘Leyes’ [leges 
appellarunt], y los describieron en forma de leyes [ad modum legum conscripserunt]. Así, 
la salvación y la condenación, que no son más que efectos que se derivan necesariamente de 
esos medios, los presentaron como premio y castigo [praemium et poenam].39  

 
Es cierto que colocados desde la perspectiva de las potencias inmanentes del 

pensar y del obrar la fórmula spinozeana es: «deus sive natura», vale decir, potentia 
hominis = potentia dei = potentia naturae.40 Pero para Spinoza, la potencia del 
pensamiento de dios/naturaleza nunca se expresa como un enjuiciamiento trascendente 

                                                
36 SPINOZA, Ethica, p. 139.  
37 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 132. 
38 La cuestión del miedo como factor psico-político de dominación y sujeción está presente en autores 
modernos como Bodin, Filmer, Hobbes, Kant, Hegel, Fichte, que plantean un ‘derecho de coacción’ 
estatal (poder de policía + sistema penal/Tribunal). Hegel afirma que el miedo al amo (die Furcht des 
Herrn) es el comienzo de la sabiduría (der Anfang der Weisheit) (Phänomenologie des Geistes, p. 268).  
39 SPINOZA, Epistolae, pp. 224-225; 246. 
40 SPINOZA, Ethica, p. 116: «La potencia [potentia] por la cual las cosas singulares (incluido el ser 
humano) preservan su ser es la potencia misma de Dios, o de la Naturaleza [est ipsa Dei, sive Naturae 
potentia]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
128 

de dios/naturaleza (système du jugement de Dieu); ni tampoco eso que podríamos llamar 
‘la justicia’ erigiría jamás ninguna forma-Tribunal (ningún sistema de reparto de 
premios esperables y castigos temibles). Resulta imposible eirgir cualquier système 
despotique ou système impérial desde la perspectiva de la inmanencia de la vida y de los 
procesos.  

Pero si en la Ética no se encuentra ninguna concepción del deseo (cupiditas) ni 
como libido ni como falta, ni tampoco como estando soldado a la Ley y al Tribunal, 
¿por qué querríamos insistir en la empresa de querer encontrar o extraer de ella la 
necesidad redundante de erigir un nuevo Rex, Judex, Legislator, nuevos representantes 
emisores y distribuidores de juicios trascendentes (lo mismo da si les otorgamos el 
nombre de hermanos, compañeros, camaradas, etc.)? ¿Será porque son los gobernantes, 
los jueces y los legisladores (sacerdotes y tiranos laicos) aquellos que precisamente 
necesitan que nuestro deseo sea reducido a la falta a la vez que sea atornillado a la Ley 
y al Tribunal? 

En este punto podría hacérsenos la siguiente objeción: que Spinoza nunca redujo 
su propia conceptualización a un simple rechazo o denuncia contra la política de la 
esperanza y del temor (lo cual habilitaría una impugnación total del Estado), sino que, 
muy por el contrario, el propio Spinoza habría considerado en la Ética la posibilidad de 
que, aún permaneciendo dentro del Estado (dentro de su Ley y de su Tribunal), el 
afecto de esperanza (spe) pudiese ser trocado en afecto de seguridad (securitas). En 
consecuencia, el argumento de que la concepción política de Spinoza redundaría en una 
filosofía del Estado como “gestor de las pasiones” se sostendría. Ahora bien, sigamos de 
cerca el texto de la Ética y veamos dónde nos conduciría tal objeción, y cuál es su 
sentido (de qué fuerzas es síntoma).  

En el Escolio 2 de la Proposición XVIII (de la Parte III) habíamos encontrado 
efectivamente que la esperanza (spe) no es sino una alegría inconstante (inconstans 
laetitia) surgida de la imagen de una cosa futura o pasada de cuya eventualidad 
dudamos (de cujus eventu dubitamus), y que el miedo (metus) no es sino una tristeza 
inconstante (inconstans tristitia) surgida también de la imagen de una cosa dudosa (ex 
rei dubiae). A renglón seguido, Spinoza agrega que si de estos dos afectos pasivos 
(esperanza y temor) se suprime el componente de duda (si horum affectuum dubitatio 
tollatur), entonces de la esperanza resultará la ‘seguridad’ (ex spe fit securitas), y del 
miedo resultará la ‘desesperación’ (ex metu desperatio), vale decir, una alegría o una 
tristeza surgidas de la imagen de la cosa que temíamos o que esperábamos.41 Un poco 
más adelante, en el apartado sobre las Definiciones de los afectos (§XV), repite que la 
securitas surge (oritur) de la esperanza (spe) siempre y cuando sea suprimida la causa 
de la ‘duda’ a propósito del resultado de la cosa o del asunto (quando de rei eventu 
dubitandi causa tollitur).42  

Hasta aquí, nos encontramos con que Spinoza ciertamente concibió la posibilidad 
de que, dentro del Estado, el afecto pasivo e inconstante de esperanza pudiese trocarse 
en afecto de seguridad: siempre que se disuelva todo margen de duda al nivel de los 
eventos o las eventualidades. Pero la Ética también nos afirma esta otra posibilidad: que 
el afecto pasivo de miedo (metus) también puede disolver su cuota de duda y devenir, en 
ese caso, desesperación directa (desperatio). Retorna entonces la pregunta: ¿Acaso son 
el Estado y su razón de Estado capaces de abolir la duda en nuestra economía psico-
afectiva (individual y colectiva), allí donde nos asaltan las esperanzas? ¿Acaso son el 

                                                
41 SPINOZA, Ethica, p. 77. 
42 SPINOZA, Ethica, p. 104. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
129 

Estado y su razón de Estado capaces de no abolir la duda en nuestra economía psico-
afectiva (individual y colectiva), allí donde nos asaltan los miedos, cuestión de que no 
acabemos cayendo en algo peor que el miedo, que es la desesperación? 

Cabe efectivamente la posibilidad de que la esperanza, sin sombra de duda, 
devenga securitas; pero aquí persisto en la hipótesis de que el Estado democrático, tal y 
como Spinoza lo conceptualiza (como sociabilidad del poder y no como sociabilidad de 
la potencia) resulta ser siempre e irremediablemente un poder incapaz de suprimir y de 
aniquilar esta ‘duda’ (propia de la esperanza), y por lo tanto, es igualmente incapaz de 
suscitar el afecto de seguridad en los así llamados ‘ciudadanos’; aún cuando el Estado y 
sus gobernantes variopintos nunca dejen de prometernos y de endulzarnos con promesas 
y esperanzas de más y más seguridad y estabilidad (constancia). Especialmente porque 
es el propio Spinoza quien nos dice que nunca se da esperanza sin miedo, ni tampoco 
miedo sin esperanza: non dari spem sine metu, neque metum sine spe. El Estado sólo 
podría, en el mejor de los casos, disminuir la duda en nuestras esperanzas y expectativas 
a la vez que recrear las dudas de nuestros miedos y decepciones; no puede ejecutar otra 
psico-sexo política que la del ‘mal menor’ en todos los niveles de lo social y de lo 
subjetivo (y por supuesto, del deseo). Sólo la anarquía coronada, como sociabilidad de 
la potencia común, puede sustraernos a la vez tanto de la política securitaria como del 
estado de duda, desesperación e inconstancia permanentes. 

Analicemos, no obstante, de qué se trata este estado de securitas como abolición 
de la duda inherente al afecto de esperanza (spe), vale decir, analicemos esta securitas 
cuyo origen es una spe menos (-) una dubitatio. Para Spinoza, este estado o situación de 
seguridad consiste en que, ahora, el ser humano se imagina como presente la cosa 
pasada o futura, contemplándola como presente (quia homo rem praeteritam vel 
futuram adesse imaginatur et ut praesentem comtemplatur), o bien imagina otras cosas 
que excluyen la existencia de aquellas que le suscitaban dudas (quae existentiam earum 
rerum secludunt quae ipsi dubium injiciebant). En consecuencia, Spinoza nos dice que 
si bien es verdad que nunca podemos estar completamente ciertos del resultado eventual 
de las cosas singulares (de rerum singularium eventu nunquam possumus esse certi), al 
menos la ‘seguridad’ consiste en que ya no dudamos de su resultado o eventualidad (de 
earum eventu non dubitemus). Pero una vez que Spinoza nos condujo hasta este punto 
seguro, acelera abruptamente la velocidad de sus razonamientos diciéndonos de súbito 
que, aún cuando sea posible desarrollar una esperanza sin dudas (estado de seguridad), 
no tenemos por qué confudir el hecho de ya no dudar de una cosa, con el hecho de tener 
la certeza de dicha cosa; él dice: aliud de re non dubitare, aliud rei certitudinem 
habere.43 Punto clave y fundamental para descifrar que la objeción precedente 
representa más bien un falso problema. En efecto, desprenderse de una duda puede ser 
útil y ventajoso, pero aún así continúa siendo una operación fundada en un movimiento 
negativo (sigue siendo un mal menor); mientras que, por el contrario, la conquista de 
una certeza es algo que pertenece enteramente a otro orden o nivel: se funda a la vez en 
una afirmación y en una auto-afirmación activas, y su movimiento constituye una 
positividad. ¿Cómo no reparar en esta precisión y rectificación ético-política 
fundamental de Spinoza? 

Con esta última precisión Spinoza se abre (y nos abre) a una línea de fuga 
divergente, lanzándose (y lanzándonos) radicalmente más allá de la línea gravitacional 
de la ciencia y de la experiencia política vil y servil en curso desde hace siglos y 
milenios, línea según la cual nuestro “deber humano y civil” consistiría en erigir y 

                                                
43 SPINOZA, Ethica, p. 104. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
130 

organizar un nuevo Estado capaz de gestionar sabia y correctamente las pasiones 
(siendo él mismo un ‘Estado presente’, siempre receptor, sensible, y atento con los 
sentimientos, los clamores, y las demandas justas y humanas del pueblo). Por ejemplo: 
gestionar nuestra tristeza para (aboliendo su duda) convertirla en seguridad, o gestionar 
nuestro temor para (no aboliendo su duda) evitar que se convierta en desesperación, y 
siempre apelando (por adjunción y/o sustracción) a una política señorial y judicativa de 
‘distribución’ de los premios y los castigos, los méritos y los deméritos, los honores y 
las infamias, los éxitos y los fracasos, la normalidad y la anormalidad, la sanidad y la 
enfermedad, la significancia y la insignificancia, la certeza y el error, la racionalidad y 
el delirio. Pero, ¿acaso esta imagen estatalista y pastoral de la política spinozeana no 
revela une interprétation médiocre de quelque chose de vrai (un falso problema)?44  

Basta con escuchar a los propios funcionarios y profesores filosóficos del Estado, 
dado que son ellos mismos quienes no dejan de repetirnos (sin que haya necesidad de 
interpretarlos) que todo Estado/Gobierno alberga su propio ‘temor’ (metus), su propio 
afecto pasivo e impotente; a saber: el temor de provocar un estado de desesperación 
social tal, que conduzca (más tarde o más temprano) a la sublevación de la plebe (a la 
caída del Gobierno, o al fin mismo del Estado y de todo Tribunal). El propio Hegel 
sostiene abiertamente que el Estado no debe simplemente contentarse con impedir que 
entre sus ciudadanos reine el hambre, sino que ante todo debe evitar que en su interior 
germine el populacho: es ist nicht allein das Verhungern, um was es zu tun ist, sondern 
der weitere Gesichtspunkt ist, daß kein Pöbel entstehen soll. El problema de la pobreza 
y del hambre popular no es el hecho mismo de que existan (el problema real no es 
nunca la escasez, la penuria, la insolvencia), sino el hecho de que existan más allá de un 
cierto umbral mínimo, franqueado el cual ambas comienzan a engendrar la insurgencia 
y la sublevación del populacho; el problema del hambre no es más económico que 
político (o sea, relativo a la conservación o la pérdida del poder de Estado). Pero, ¿en 
qué consiste esta disposición o actitud que convierte al pueblo (hambriento) en 
populacho (subversivo)? Hegel responde: (a) en el hundimiento de una gran masa (das 
Herabsinken einer großen Masse) por debajo de un cierto nivel mínimo de subsistencia 
(Subsistenzweise) —nivel que para Hegel se regula por sí solo (von selbst reguliert) 
como el nivel necesario para un miembro de la sociedad—; y (b) en la pérdida que este 
hundimiento produce respecto del sentimiento del Derecho (des Gefühls des Rechts), del 
sentimiento de lo jurídico (Rechtlichkeit), y del honor y el orgullo de existir por la 
propia actividad y trabajo (Tätigkeit und Arbeit). Todo esto es lo que lleva al Estado a 
tener que sufir el surgimiento de la plebe (bringt die Erzeugung des Pöbels).45 Pero este 
Erzeugung des Pöbels puede suscitar algo todavía mucho peor: el advenimiento de la 
Oclocracia, o sea, del dominio del vulgo (die Herrschaft des Pöbels).46 El hambre, más 
allá de un umbral mínimo de tolerancia, engendra la rebelión; pero la rebelión enciende 
la idea de la ‘toma del poder’ en la cabeza de quienes lo ejercen. Y la toma del poder es 
la auténtica paranoia y persecuta del poder, como la castración es la auténtica paranoia y 
persecuta del falo.  

En consecuencia, el soñado y aplaudido “Estado gestor de las pasiones” vive, él 
mismo, inmerso en una pasión reactiva fundamental: el miedo a su propia muerte a 
manos de la sublevación del populacho, al que siempre necesita capturar (comprar, 

                                                
44 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée: «La bêtise ce n’est pas simplement quand on dit quelque chose 
de faux; c’est bien pire: c’est quand on donne une interprétation médiocre de quelque chose de vrai». 
Clase del 27/01/1981. 
45 HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 294; 296. 
46 HEGEL, Rechts-, Pflichten- und Religionslehre für die Unterklasse, p. 80.   



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
131 

convencer, pastorear, dirigir, axiomatizar, juridizar, representar). Por eso la llamada 
razón de Estado es más bien una ratio mortuoria: encarna la eterna sabiduría como 
meditacion de la muerte, y nunca como meditación de la vida (con vistas a su 
sobrepasamiento o pasaje a una perfección o potencia mayor); puesto que aquello que 
vale para las partes (los ciudadanos) vale también para la totalidad (el Estado como 
conjunto o composición de voluntades ciudadanas):  

 
El ser humano libre en nada piensa menos que en la muerte [homo liber de nulla re minus, 
quam de morte cogitat], y su sabiduría es una meditación no de la muerte, sino de la vida 
[sapientia non mortis, sed vitae meditatio est]. No se deja guiar por el miedo a la muerte 
[mortis metu non ducitur], y por lo tanto, en nada piensa menos que en la muerte, pues su 
sabiduría es la meditación de la vida [ejus sapientia vitae est meditatio].47 

 
Comprendemos entonces que es la propia ‘razón de Estado’ la que está envuelta 

de los dos afectos pasivos de esperanza y de miedo (por relación a sus propios 
ciudadanos, en quienes nunca confía del todo, sobre todo si pasan hambre y escasez por 
demasiado tiempo). ¿Cómo podría entonces la razón de Estado “gestionar las pasiones” 
de sus ciudadanos (brindarles seguridad y evitarles la desesperación) si es la propia 
razón de Estado y su gubernamentalidad inherente quien encarna y revela un defecto de 
conocimiento (cognitionis defectum) y una impotencia de la mente (mentis 
impotentiam), toda vez que pretende proveernos de seguridad por el temor que guarda 
respecto de nuestra posible sublevación, vale decir, respecto de la posibilidad de su 
propia muerte a manos de la oclocracia? La razón de Estado —dentro de la cual hay que 
incluir también a la razón del Soberano, del Juez, del Legislador (del Parlamento y del 
Tribunal)— no razona ni es capaz de razonar activamente, sino sólo de una manera 
pasiva y reactivo-reaccionaria, toda vez que para Spinoza los afectos de esperanza y de 
miedo son siempre síntomas de impotencia, tanto por relación al cuerpo individual 
como por relación al cuerpo de toda la sociedad. Por eso, el Estado no teme tanto 
nuestras ‘venganzas’ recíprocas (el ‘ojo por ojo’, la justicia por mano propia, la ley de la 
selva, el exceso en la “legítima defensa”) como teme verdaderamente la posibilidad de 
que nosotros adoptemos una convicción soberana —que tracemos una línea de fuga— 
por relación a nosotros mismos, en tanto que potencia individual y colectiva: Er fürchtet 
nicht die ‘Rache’, sondern die ‘souveräne Gesinnung’!.48 El Estado teme nuestra actitud 
soberana; teme esa especie de resto de desemejanza (de resistencia soberana y singular) 
que siempre queda en nosotros sin capturar, o reluctante a todas las capturas actuales, 
esa desemejanza (Unähnlichkeit) que siempre está buscando cómo limar los barrotes, 
cómo atravesar el muro, cómo tironear del mantel (línea de traición).49   

Todas estas resultan ser las cautas y meticulosas razones por las cuales Spinoza 
acelera vertiginosamente su propia potencia del pensar diciéndonos que «aliud de re 
non dubitare, aliud rei certitudinem habere», es decir, que todavía existe algo mejor que 
la mera securitas estatal (esperanza sin dudas), en tanto que esta seguridad sólo puede 
implicar una duda abolida pero nunca una certeza conquistada. La certeza conquistada 
sobrepasa a la simple y chata securitas: nos conduce a la alegre aqcuiescentia de todos 
con todos: ya no más esperanzas, ya no más miedos. Los intitulados círculos 
espinozeanos (phi y psi), altamente contaminados de espíritu dialéctico (ora idealista, 

                                                
47 SPINOZA, Ethica, p. 149. 
48 NIETZSCHE, KSA 10, §7[55], pp. 259-260. 
49 NIETZSCHE, KSA 9, §11[40], p. 767: «Yo pienso en la desemejanza que siempre queda, y en la 
máxima soberanía posible de lo singular» (Ich denke an die immer bleibende Unähnlichkeit, und 
möglichste Souveränität des Einzelnen). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
132 

ora materialista), parecen no haber reparado en este súbito vértigo spinozeano, ni mucho 
menos en sus consecuencias psico-sexo políticas contra-estatales que de él se derivan. 

Vemos entonces que, finalmente, la objeción arriba planteada como posible 
resulta conjurada por el propio Spinoza: el Estado democrático podrá darnos en el mejor 
de los casos aquello que llamamos ‘seguridad’, pero nunca la aqcuiescentia in se ipso 
de todos con todos, que se desmarca tanto del estado de inseguridad y desesperación 
como del estado de securitismo. Y todavía más: creer que el Estado puede llegar a ser 
capaz de abolir la duda constituye la auténtica utopía de trascendencia de todos los 
Estados y partidos actuales, sea que tiendan al mínimo o al máximo de Estado, sea que 
estén dirigidos y gobernados por republicanos o demócratas, dado que la política 
securitaria de la ultra-derecha, del progresismo, del populismo, y del izquierdismo 
nunca ha estado ni siquiera cerca de suscitar las condiciones materiales ni subjetivas 
capaces de ocasionar en nosotros la abolición de nuestras dudas, única cosa capaz de 
hacer, según Spinoza, que nuestras esperanzas dejen de ser un afecto pasivo (tristeza 
directa), para transicionar a una perfección mayor. A diestra y siniestra todos los 
programas políticos se sostienen en la esperanza y en el miedo como los presupuestos 
económicos se sostienen en la escasez y en el despilfarro, y como los contratos sociales 
y sexuales se sostienen en el placer y en el dolor, en el goce y en el sufrimiento, en la 
prohibición y en la transgresión. 

Cosa muy distinta puede decirse, por ejemplo, de la sociabilidad zapatista o kurda, 
que tienen dos cosas en común: la creación de una nueva comunidad anti-jerárquica (un 
nuevo pueblo y una nueva tierra) a partir de la abolición del Estado, de la razón de 
Estado y del deseo de Estado; nueva comunidad inmanente signada por afectos de 
«alegre rebeldía» (sic), que rechazan a la vez la esperanza y el temor, la seguridad y la 
desesperación. De la sociabilidad zapatista o kurda puede decirse: ‘Nosotros los sin 
miedo’50. Así, como vemos, la certeza conquistada es siempre superior y más alegre 
(más intensa) que la simple duda abolida, y esa certeza conquistada únicamente puede 
producirse en un modo de existencia en el cual el deseo y el conato se viven y se 
experimentan como estando siempre plenos y completos, vale decir, llenos de presente y 
presentificadores, y nunca aferrados a la imagen de una cosa pasada o futura, nunca 
aferrados a ausencias, rechazos, faltas, nunca dependiente de causas exteriores:  

 
El afecto respecto de una cosa de la que imaginamos que existe en el presente es más 
intenso que si la imaginásemos como futura [affectus erga rem, quam futuram imaginamur, 
remissior est, quam erga praesentem].51 

 
El Estado como gestor de las pasiones instituye la sociabilidad del poder, que 

resulta incapaz de producir nada de esto. Antes bien, suscita en nosotros todo lo 
contrario: necesita que alimentemos y mimemos nuestras esperanzas y temores, 
deseando premios y esquivando castigos (deseando la posición trascendente, jerárquica 
y vertical del Amo, el Juez, el Legislador, y por tanto, la forma-Tribunal, incluso si se 
trata de un ‘tribunal popular’); nos necesita dubitativos e inseguros de modo cotidiano y 
permanente, y aún llegado el muy remoto caso de que un Estado pudiese brindarnos 
seguridad, aún así, todavía faltaría un paso más: transicionar del deseo de seguridad 
(duda abolida) al deseo de aquiescencia alegre de todos con todos (certeza conquistada). 
A diestra y siniestra se aplaude la idea de que el Estado (sea mínimo o máximo) está, 

                                                
50 CHICOLINO, La Comuna: 1871-2021. De París a Chiapas y Kurdistán. Fabricar aquí y ahora la 
utopía revolucionaria.  
51 SPINOZA, Ethica, p. 122. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
133 

según se cree, para gestionar las pasiones en orden a suscitar en nosotros los ciudadanos 
esperanzas antes que miedos, seguridades antes que desesperación o inseguridad 
(desperatio). ¿Por qué no mejor querer alegrarnos activa y mutuamente, de manera tal 
que nuestra alegría activa sea útil a los demás? (wir wollen uns so freuen, daß unsere 
Freude den Anderennützlich ist).52 Pero la alegría activa no puede tener nada que ver 
con los afectos pasivos de esperanza y miedo, seguridad y desesperación; del mismo 
modo que la duda abolida (que es un afecto y un conocimiento propio del segundo 
género de la sociabilidad) no puede tener nada que ver con la certeza conquistada (que 
es un afecto y un conocimiento propio del tercer género de la sociabilidad). 

Sin embargo, dicha empresa de servidumbre política y sexual sólo puede 
justificarse a condición de olvidar o de pasar por alto completamente el hecho de que 
para Spinoza los afectos de la esperanza y el miedo nunca pueden ser ‘buenos’ (spei, et 
metus affectus, non possunt esse per se boni) precisamente porque no se dan sin tristeza 
(sine tristitia non dantur).53 Toda su psico-sexo política consiste decirnos, tal y como 
veíamos, que hay de desprenderse de la esperanza (spe minus pendere) y liberarse del 
miedo (metu nosmet liberare).54 ¿A cuento de qué, entonces, hacer decir a Spinoza que 
nuestro máximo ideal y deber es erigir un Imperium democratico gestor de las pasiones 
tristes de todos, vale decir, gestor de las esperanzas y gestor de los miedos?  

La democracia representativa (estatal) es la democracia vista desde abajo, desde 
la perspectiva de los esclavos libertos o pequeños-tiranos, algunos de los cuales mandan 
y algunos de los cuales obedecen, organizados bajo una red de alianzas de co-
determinación recíproca o complementariedad molecular (entre potencias actuales). En 
consecuencia, Spinoza no deja de decirnos, una vez más, que:  

 
los afectos de esperanza y de miedo indican un defecto de conocimiento [cognitionis 
defectum] y una impotencia de la mente [mentis impotentiam]. Y por esta causa también la 
seguridad [securitas], la desesperación [desperatio], el goce [gaudium] y el remordimiento 
de conciencia [conscientiae morsus] son signos de un ánimo impotente [animi impotentis 
sunt signa].55 

 
Estar subjetivado en la seguridad, que no es más que esperanza sin dudas, sigue 

siendo síntoma de un modo bajo (vil y servil) de existencia, tal como lo es estar 
subjetivado en el goce o en el sufrimiento. Es por eso que en el escolio de la 
Proposición XLIV Spinoza nos dice que, lamentablemente, la mayoría de los seres 
humanos se guían no por la razón sino por esos afectos tristes y pasivos que son la 
esperanza (spes), el temor (metus), la humildad (humilitas), y el arrepentimiento 
(poenitentia), además de la seguridad y la desesperación, el goce y el remordimiento de 
conciencia. A Spinoza le resulta evidente que, educados como estamos bajo los valores 
religiosos, morales, sociales, políticos, económicos, sexuales, afectivos, etc., no 
conozcamos ni experimentemos en nuestras sociedades más que tristeza, pasividad, 
defecto de conocimiento e impotencia de la mente; roturas e impotencias corporales y 
anímicas.  

Pero Spinoza jamás postula que debamos contentarnos o complacernos con este 
chiquero ético y político de la esperanza de los premios (y los ascensos), del temor a los 
castigos (y los descensos), de la humildad, del arrepentimiento, del remordimiento de 
conciencia como si constituyesen nuestro ideal o deber. Mundo estatal trascendente de 

                                                
52 NIETZSCHE, KSA 8, §42[31], p. 601. 
53 SPINOZA, Ethica, p. 138. 
54 SPINOZA, Ethica, p. 139. 
55 SPINOZA, Ethica, p. 138. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
134 

Amos, Jueces y Legisladores (Rex, Judex, Legislator), y por lo tanto, mundo de 
esclavos, siervos, reos, enjuiciados, sentenciados (condenados y salvados). Al contrario, 
nos dice que «quandoquidem peccandum est, in istam partem potius peccandum», nos 
dice que, puesto que los ciudadanos estatalmente organizados de todas maneras vamos 
pecar (más tarde o más temprano), más nos vale que por lo menos acabemos pecando a 
causa de afectos que son pasivos, como la esperanza, la humildad, el arrepentimiento, el 
remordimiento, que son unos afectos pasivos más inofensivos que el goce, el miedo, y 
la desesperación.56 De todos lo males, tender al menor, de todos los pecados, tender al 
menor; pero también: de todas las alegrías, no esperar ni aspirar más que a la menor, a 
la más pasiva, la más servil, la más reactiva, la más complaciente, la más inconstante (o 
sea, a las alegrías pasajeras, titilantes y siempre agri-dulces del placer y del goce). 

Vale decir: el Estado y su vida social y mercantil (su esquema organizativo de 
composición y descomposición de relaciones) nos ponen permanente y cotidianamente 
en situaciones en las que no podemos no-hacer el mal (pues él mismo nos inyecta de 
afectos de esperanza y de miedo), en situaciones en las que no podemos ni dejar de 
entristecernos ni de entristecer a los demás, en las que no podemos ni dejar de ser 
impotentes ni de impotenciar a los demás (con esperanzas, miedos, culpabilizaciones, 
celos, envidias, vanaglorias, etc.). Como contrapartida, el Estado y su vida social y 
mercantil sólo nos dejan un único aliciente, sucedáneo o salida: la política del mal 
menor (en todos los niveles de nuestra vida y de nuestras potencias). Habida cuenta de 
que si no existiesen en nosotros estos afectos pasivos de esperanza, miedo, humildad y 
arrepentimiento (estimulados por los valores ya dominantes como un ‘deber’ o conjunto 
de ‘deberes’ u officis), entonces todos querríamos moderarlo y ordenarlo todo siguiendo 
únicamente los dictados de nuestra propia libido individual (ex libidine omnia 
moderari), obedeciendo más a la Fortuna antes que a nosotros mismos: fortunae potius 
quam sibi parere vellent.57 

Siguiendo los textos de Spinoza observamos que la psico-política del ‘mal menor’ 
es a lo más que puede aspirar cualquier Estado (la forma-Estado de organizar la 
sociedad y su forma-Tribunal de administrar la justicia), y que este es todo el alcance al 
que puede aspirar aquello que algunos denominan “la gestión estatal de las pasiones”: 
gestionar y cultivar los afectos pasivos prefiriendo los más inofensivos antes que los 
más nocivos y perjudiciales. En consecuencia, no es Spinoza sino los filósofos de 
Estado (funcionarios ejecutores del sistema de juicio trascendente, juicio imperial de 
Dios, o imagen dogmática y moral) quienes nos dicen que es tanto mejor una sociedad 
de gente esperanzada y temerosa, de humildes y arrepentidos, de gente que cree en la 
vida después de la muerte, que anhela la salvación y teme la perdición, que compite por 
los premios, condecoraciones, títulos, diplomas y honores a la vez que huye despavorida 
de todo castigo y de todo desprestigio (o quita del reconocimiento debido), antes que 
una sociedad habitada por gente con afectos pasivos más violentos, sin religión, sin 
teleología, sin soteriología, sin respecto a la Ley y al Derecho, etc. Esta es la imagen 
que se hacen del Estado, incluso del Estado democrático: una forma de la sociabilidad y 
de la sexualidad que no nos puede brindar (por la composición trascendente, jerárquica 
y vertical de fuerzas que supone) más que esta “política del mal menor”, del “Ya que 
usted va a pecar de todas maneras, ignorando voluntaria o involuntariamente la ley de 
Dios y del Estado, lo mejor es que usted peque acá pero no allá, por relación a esto pero 
no a aquello”.  

                                                
56 SPINOZA, Ethica, p. 139. 
57 SPINOZA, Ethica, p. 179. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
135 

Pero se comprende fácilmente que esta no es (ni puede ser) la voz de una razón 
activa o creativa; antes bien, solamente puede hablar así la voz de la ‘razón de Estado’, 
la voz de la razón estatal o imperial, y de su realpolitik, vale decir, de su política social 
y sexual del mal menor como “gestión de los afectos” (de esperanza y de temor, de 
placer y de goce), y como “distribución de los resultados” (premios y castigos, placeres 
y dolores, goces y amarguras), que como mucho es la que cabe al segundo género de 
conocimiento o conatus de la razón, todavía atascado en los signos demasiado 
equívocos y ambiguos del mando y la obediencia (en lo subjetivo, lo social, lo 
económico, y lo sexual). No es para nada la razón política liberatoria que cabría a una 
sociabilidad de la potencia que sea adyacente al tercer género de conocimiento y a la 
tercera forma de la sociabilidad (la anarquía coronada o democracia directa). La razón 
de Estado, al igual que la razón del Mercado, jamás podrían entonar el himno a la 
alegría, sino sólo The saddest music in the World, la triste canción de la esperanza y la 
seguridad, del miedo y la desesperación, del placer y del goce, del falo y la falta; la voz 
de la razón activa, creativa y liberatoria sólo puede surgir en pos de este grito: Befreit 
uns von der ‘Sünde’ und gebt uns den ‘Übermuth’ wieder!, —¡Libéranos del pecado y 
devuélvenos la alegría!58 

Siguiendo los propios textos de Spinoza se comprende muy fácilmente por qué: 
porque si de lo que se trata de conquistar no es la gestión estatal y centralizada de las 
esperanzas y de los miedos (con o sin ‘duda’) sino, por el contrario, la potencia para 
desprenderse de la esperanza (spe minus pendere) junto con la potencia para liberarse 
del miedo (metu nosmet liberare)59, la doble potencia para sustraerse tanto de la 
securitas como de la desperatio, para sustraerse tanto del securitismo social (que es 
esperanza sin dudas) como de la desesperanza social (que es temor sin dudas), entonces 
en el fondo de lo que aquí se trata no es ni de agrandar ni de achicar al Estado, sino de 
conjurarlo como falso problema, creando en su lugar otra cosa que ya no pase por el 
Estado. Porque si se nos dice que la función del Estado democrático (representativo) 
consiste en “gestionar” las pasiones de esperanza y de miedo, las pseudo-alegrías y las 
tristezas, ¿qué materia le quedaría para “gestionar” una vez que nosotros hayamos 
logrado desprendernos de la esperanza y liberarnos del miedo? Y todo su stock de 
premios (esperados) y de castigos (temidos), ¿no quedaría inmediatamente caduco y 
vencido, como una vieja mercancía inconsumible y podrida?  

Como se ve, se trata verdaderamente de un falso problema: hacer de Spinoza un 
filósofo del Estado y del Imperium democratico (de la democracia indirecta y 
representativa, trascendente, jerárquica, vertical, jurídico-contractual, dineraria y 
mercantil) es una vía posible, sin dudas, pero no constituye ninguna creación (por 
relación a la posibilidad de inventar nuevas formas de la subjetivación, de la 
sociabilidad, de la laboriosidad, de la afectividad, y de la sexualidad), ni tampoco nos 
abre a ninguna línea de fuga. Nos sujeta y nos captura iterándonos y eternizándonos 
dentro de Lo Mismo. Que los círculos spinozeano-maradonianos60 conserven y 
gestionen tranquilos el monopolio de su sabiduría estatal spinozeana, de la cual extraen 

                                                
58 NIETZSCHE, KSA 10, §4[75], p. 134. 
59 SPINOZA, Ethica, p. 139. 
60 Ver el siguiente uso replicado en las redes sociales por derecha e izquierda: Maradona, aka ‘D10S’, 
leyendo la Ética de Spinoza. La perfecta subtitulación de dicho “collage” puede encontrarse en un libro 
mitificante escrito por AA.VV. provenientes de diversos países del mundo, Argentina incluida: cf. 
GÓMEZ VILLAR, Maradona, un Mito Plebeyo. En la fotografía original Maradona está leyendo no la 
Ética de Spinoza sino su propia biografía edípico-narcisista: el cogito fascinado ante el cogito fascinante. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
136 

su ofensiva sentimental, su psico-política alternativa, su huelga psíquica falo-fiolas, que 
niemanden betrübt hat. 

Sin embargo, si hay algo que Spinoza no deja de decirnos una y otra vez es que 
los seres humanos estamos para algo más que para contentarnos con estas 
miserabilidades anti-vitales; que nos creemos libres siendo que somos esclavos (de 
nosotros mismos y de los demás, de nuestras pasiones y de las pasiones de los demás, 
de nuestras esperanzas/miedos y de las esperanzas/miedos de los demás). Poner a 
Spinoza a cantar la canción del Estado como gestión de las esperanzas y de los miedos, 
de la seguridad y de la desesperación es simplemente una de las vías posibles: la vía de 
la libertad vista desde abajo, la libertad en el sentido de los esclavos libertos. Es hacer 
que Spinoza se alinee y se encarrile sobre la vía ya redundante y dominante (ora por el 
lado del máximo, ora por el lado del mínimo de Estado). Pero no es la vía que el 
presente artículo de investigación se propone encontrando y extrayendo de los textos 
mismos (y sin echar en falta justo el capítulo sobre el imperium democratico que nunca 
se escribió) una línea de fuga ácrata y divergente (contra-estatal) posible, tanto por 
relación a la subjetivación, como por relación al deseo, la sociabilidad, y la sexualidad.  

No hace falta lamentarse por el hecho de que Spinoza haya dejado inconcluso su 
Tractatus politicus justo cuando tenía que desarrollar su concepción (y su vivencia) de 
la democracia (no dejando más que un par de párrafos), puesto que su concepción 
política y sexual puede maquinarse perfectamente extrayendo conceptos de las obras 
que sí concluyó, aferrándonos a su ‘teoría de los afectos’, ya que los afectos son siempre 
políticos. Por nuestra parte, es maquinando de cerca y al ras los textos latinos de 
Spinoza que procedemos a postular una hipótesis (problematización) divergente y 
ácrata, en función de la cual Spinoza no tendría nada que ver ni con el principio 
benefactor, ni con el principio de esperanza, ni con el principio de revelación, ni con el 
principio de utilidad, ni con el principio del placer, ni con el principio de seguridad, ni 
con la política del ‘mal menor’ inherente a la forma-Estado, sociabilidad de la 
trascendencia y del poder, pero nunca sociabilidad de la potencia ni de la multitud. Por 
eso, cada vez que moralicemos, catequicemos o juridicemos nuestros actos, prácticas, 
comportamientos o estados de ánimo (nuestras composiciones de relaciones), nuestros 
afectos sexuales, amatorios o mentales, en lugar de psico-sexo politizarlos, aceptaremos 
subrepticiamente que “lo personal no es político”, incluso en el campo de la intitulada 
Salud Mental; campo plagado no de simples máquinas psíquicas, sino de toda clase de 
falo-máquinas (incluso, de falo-máquinas que se presentan como revolucionarias y 
esquizo-analíticas).61 
 
2. La sociabilidad del ‘poder’ como sociabilidad de la servidumbre: el Estado 
representativo (Imperium democratico) como el menor de los ‘males menores’.   

 
Nos a causis externis multis modis agitari, nosque, perinde ut maris 
undae, a contrariis ventis agitatae, fluctuari, nostri eventus, atque fati 
inscios (Spinoza, año 1675-1677).62 
 
Was können Alle? Loben und tadeln. Dies ist der Wahnsinn des 
Menschen, des wahnsinnigen Thiers (Nietzsche, año 1883).63 

                                                
61 CHICOLINO, Las Falo-máquinas. Esquizo-análisis vs. Materialismo Dialéctico. Patriarcado, Estado, 
Capitalismo, y Violencias psico-sexuales masculinas. 
62 SPINOZA, Ethica, p. 100: «Los seres humanos somos movidos de muy diversas maneras por causas 
exteriores, y, semejantes a las olas del mar que se agitan por vientos contrarios, nos balanceamos, 
ignorando nuestro futuro acontecer y nuestro destino». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
137 

 

Hay una especie de intuición cauta y razonada que Spinoza repite varias veces a lo 
largo de la Ética casi a modo de mantra o conjuración; a saber, la constatación de hasta 
qué punto los seres humanos nos creemos libres (en el pensamiento, en el deseo, y en la 
acción) pese a que no lo somos en lo absoluto: homines se liberos esse opinentur64; 
homines se liberos esse putant65; homines se liberos esse existimant66; homines se 
liberos esse credunt67.  

Se trata para Spinoza de una situación catastrófica para el alma y para el cuerpo 
sexado, pero también para el alma y el cuerpo político, porque si los seres humanos 
estiman que ya son libres, entonces dejan de esforzarse (con todo su conatus, su 
affectio, su afectus y su cupiditas) por llegar a devenir verdaderamente libres, zafándose 
y  desembarazándose de toda forma de servidumbre (mental, sexual, económica y 
política). Nuestra auténtica desventura consiste en que no sólo no nos esforzamos por 
liberarnos porque ya nos creemos libres, sino que, tanto peor, además parecemos 
contentos en luchar —como afirma en el prefacio del Tratado teológico-político— por 
nuestra servidumbre y esclavitud como si se tratase de nuestra salvación (ut pro servitio 
tanquam pro salute pugneut), entregando nuestra sangre y nuestra alma (sanguinem 
animamque impendere) en semejante empresa servil y mortuoria.68  

Ahora bien, si fabricamos nuestra propia esclavitud no es por un error de juicio 
(ignorancia del Bien), ni porque tengamos ideas falsas o incompletas de la libertad 
(prejuicio), ni porque se nos haya engañado desde el Trono o el Altar (demagogia e 
ideología), aún cuando todo eso efectivamente exista y sea real. Ante todo, es porque 
somos pasivos (porque nuestras acciones surgen de puras pasiones) y porque somos 
reactivos (porque nuestras acciones surgen de puras respuestas estereotipadas ante 
estímulos de afectos y causas externas frente a los que no podemos fugarnos, frente a los 
cuales no podemos no reaccionar). Y esto es común tanto entre aquellos que en la 
sociedad estatal mandan como entre aquellos que en dicha sociedad obedecen, porque 
se constituye como un ‘modo de ser’ y de vivir común a representantes y representados, 
gobernantes y gobernados, directores y ejecutores, dirigentes y dirigidos, superiores e 
inferiores, etc.  

En rigor, la línea spinozeana nos dice que siempre que deseamos, aquello mismo 
que deseamos constituye para nosotros nuestra propia libertad, puesto el deseo es 
inmanentemente anti-jerárquico: el deseo es huérfano (sin trascendencia edípico-
familiar o terrestre), ateo (sin trascendencia divina o celeste), y anarquista (sin 
trascendencia de poder), sin que nada de esto quiera decir que al deseo/inconsciente le 
falte/carezca de familia, de dios, o de poder. Pero como a la vez ocurre que nuestros 
deseos y nuestros conatos son pasivos y reactivos, y que nuestra alma no recibe ni emite 
más que los signos equívocos del mando y la obediencia (superior e inferior, activo y 
pasivo, gobernante y gobernado, representante y representado), sucede que deseando 
nuestra libertad hacemos nuestra esclavitud, deseando nuestra salud física y mental 
hacemos nuestra insalubridad; incluso lo hacemos albergando las mejores 
‘intenciones’, el más profundo ‘humanismo’, el espíritu más progresista, reformista, 

                                                                                                                                          
63 NIETZSCHE, KSA 10, §4[148], p. 158: «¿Qué es aquello que todos pueden y saben hacer? Alabar y 
censurar. Ésta es la demencia del ser humano, del animal demente». 
64 SPINOZA, Ethica, p. 24. 
65 SPINOZA, Ethica, p. 51; 59. 
66 SPINOZA, Ethica, p. 92. 
67 SPINOZA, Ethica, p. 93. 
68 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 5. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
138 

plebeyo o incluso revolucionario; pues también están aquellos revolucionarios que, 
como decía Kate Millett en 1971, fiolan a la propia revolución: 

 
Todo el mundo anda fiolando a los demás [everybody hustles]. Fiolan la Revolución: la 
prostituyen [they hustle the revolution: they prostitute it]. Andan colgados en su viaje 
egotista [off their ego trip].69  

 
Spinoza cum La Böetie: la servidumbre no podría venirnos “desde afuera” (desde 

un soberano o un régimen político cualquiera) sin haber ascendido también desde 
adentro (desde nuestro régimen de deseo y según nuestra manera de componer 
relaciones), como si se tratase de una secreción interna o una pústula (Spinoza dice 
‘morbo’), suscitando en nosotros toda clase de ideas, signos, significados, significantes, 
imágenes, imaginaciones, fantasías, imitaciones de afectos y asociaciones de ideas de 
todo tipo y color. En efecto, toda institución social (composición determinada para 
relaciones de potencia determinadas) no es otra cosa que una ‘máquina de afectos’, cuya 
función psico-política consiste en llenar nuestro poder de ser afectados: une institution 
sociale, c’est une ‘machine à affects’: elle remplit votre pouvoir d’être affecté; y este 
“llenar” no pasa meramente por la ‘ideología’ (ce n’est pas de l’idéologie).70 

Sin embargo, según la línea spinozeana son también los profetas, filósofos, 
moralistas, teólogos, legisladores, jueces y gobernantes —tan pasivos y reactivos como 
el resto—, los poseedores de la supuesta ‘ciencia del poder’, quienes nos sumergen cada 
vez más en esta ficción de libertad, toda vez que, por ejemplo, nos siguen haciendo 
creer que no podemos aspirar más que a la esperanza, seguridad, placer y goce; que 
nuestra esencia/potencia humana es ‘libre’ porque posee un libre albedrío; o porque, en 
virtud de celebrar actos de consentimiento o de convención (pactos y contratos) se nos 
permite “elegir” entre diferentes regímenes políticos, religiones, ideologías, escuelas 
económicas o políticas, candidatos a gobierno, legisladores, mercancías, servicios, 
mujeres, siervos, etc. Otra forma de capturarnos consiste en convencernos de lo 
siguiente: que si bien es verdad que todos los seres humanos somos libres por naturaleza 
y por creación, ocurre que sin embargo resulta necesario para el buen orden societario 
que algunos se conviertan en ciudadanos libres (que nunca obedecerán a nadie) y otros 
en siervos (que nunca ordenarán a nadie), que algunos sean miembros activos y otros 
sean miembros pasivos, que algunos se conviertan en gobernantes y directores y otros 
en gobernados y ejecutores.  

De forma tal que no es a causa de nuestras ignorancias (falta de saber) sino, en 
todo caso, de nuestas sabidurías, de nuestras verdades, de nuestros principios y nuestros 
dogmas que nos dejamos esclavizar y someter; Foucault diría: es a causa de nuestras 
visibilidades y audibilidades, de nuestro régimen de saber y de la forma en que 
producimos la verdad como confesión (nos extorsionamos la verdad a nosotros mismos 
y a los demás). Para Spinoza, toda esa áurea vulgaridad de sabios, de hombres de Estado 
y de teólogos (en la Universidad, en el Trono, en el Tribunal, y en el Altar) no son 
menos peligrosos para nuestra libertad y nuestra autonomía que aquellos otros a quienes 
nos han acostumbrado a llamar “el peligroso pueblo bajo”71, puesto que todos aquéllos 
sabios, hombres de Estado y teólogos nos invitan sistemáticamente (con su ciencia, su 

                                                
69 MILLETT, The Prostitution Papers, p. 46. 
70 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe III. Clase del 04/01/1974. 
71 En términos de Hobbes: el pueblo llano (commom people); en términos de Hume: los muchos o la 
multitud (the many o the multitude); en términos de Godwin: el populacho (o the mob); en términos de 
Fichte, Schlegel y Hegel: los más, la masa, la multitud (die Vielen, die Pöbel, die Menge, die Masse). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
139 

moral, su eticidad, su educación, su legislación, su religión) a vivir atascados en el 
primer género del conocimiento y en el modo de existencia más bajo.  

¿Cómo es que lo logran? Organizando y codificando —e incluso, hoy, 
axiomatizando y algoritmizando— todas nuestras relaciones de potencia y todas 
nuestras composiciones humanas (sociales, económicas, sexuales, deseantes) de forma 
tal que, atrapados (enlazados) en ellas, no nos quede otro respiro que vivir y pensar en 
función de los signos equívocos y confusos del poder (en términos de 
mando/obediencia), así como en función de afectos-pasión, de deseos-pasión, de 
alegrías-pasión (pequeñas alegrías compensatorias), o lo que es lo mismo decir, en 
función de tristezas indirectas o directas (esperanza, seguridad, temor, miedo, 
desesperación, remordimiento de conciencia, libido, goce, placer, celos, gloria y 
vanagloria, etc.). Es porque nos entristecen y nos depotencian, es porque nos dicen que 
el deseo (cupiditas) es como el hambre, que es libido-falta-placer-goce, que consiguen 
reducirnos a la obediencia y la servidumbre; y nosotros hacemos lo mismo con los 
demás: nos desquitamos, y encontramos un placer en ello (incluido el placer de 
renunciar al placer y/o de suscitar la renuncia en los demás). Sólo así podremos estar 
dispuestos a aceptar y a celebrar toda clase de contratos e intercambios consentidos, 
acordes con la regla del Derecho y de la Moral (sistemas del juicio trascendente). A 
propósito de esto, Deleuze decía en 1973 lo siguiente: 

 
La primera orden o consigna social es: “Estarás organizado, o de lo contrario, serás un 
depravado” [tu seras organisé, ou sinon tu seras un dépravé]. La segunda es: “Significarás 
y serás significado [tu signifieras et tu seras signifié], interpretarás y serás interpretado [tu 
interpréteras et tu seras interprété], o de lo contrario, serás un peligroso desviado” [un 
dangereux déviant]. La tercera es: “Serás subjetivado [subjectivé], vale decir, serás fijado 
[fixé], tu lugar te será asignado, y sólo te moverás si el punto de subjetivación te dice que te 
muevas, o de lo contrario, serás un peligroso nómada [un dangereux nomade]”. […] En 
todas partes encontramos el conjunto de estos tres estratos/órdenes: a dicho conjunto 
podemos darle el nombre de sistema del juicio de Dios, o sistema despótico, o sistema 
imperial [système du jugement de Dieu, ou système despotique, ou système impérial].72 

 
De allí la definición de ‘servidumbre’ (servitutem) que Spinoza nos brinda en la 

Ética cuando afirma que no consiste sino en la impotencia humana para poder moderar 
y reprimir nuestros afectos-pasión (humanam impotentiam in moderandis et coercendis 
affectibus), nuestra impotencia para no poder no-reaccionar, pues el ser humano 
sometido (obnoxius) a los afectos que son pasivos nunca es ‘autónomo’ (sui juris), sino 
que está bajo la jurisdicción de la fortuna73. El poder (v. gr. el poder de Estado) no tiene 
más interés en hacer que auto-reprimamos nuestras pasiones e impulsos que en hacernos 
esclavos de los mismos, llamándonos a colmarlos una y otra vez (puesto que él mismo 
llena nuestro poder de ser afectados); todo poder realiza ambas operaciones a la vez. 

En este sentido, Spinoza denomina ‘siervo’ o ‘esclavo’ (servum) a cualquier ser 
humano —pertenezca a la clase que pertenezca, es decir, esté más arriba o más abajo en 
la jerarquía social o estatalmente instituida— en tanto que vive (compone y 
descompone) según la regla de los afectos-pasión; mientras que denomina ‘libre’ 
(liberum) a cualquier ser humano en tanto que vive (compone y descompone) según la 
regla de la razón creativa y de los afectos activos74. Si la ‘impotencia’ difiere y se opone 
a la ‘virtud’ (differentia inter vera virtutem et impotentiam), es porque seguir a la razón 

                                                
72 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 14/05/1973. 
73 SPINOZA, Ethica, p. 112. 
74 SPINOZA, Ethica, p. 149. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
140 

y a los afectos activos es signo de un aumento de potencia mientras que seguir a los 
afectos-pasiones es signo de disminución de potencia (tristeza, ambición, celos, etc.):  

 
La impotencia consiste solamente en el hecho de que el ser humano se deja llevar por las 
cosas exteriores [a rebus quae extra ipsum sunt duci se patiatur], y así resulta 
determinado por ellas a hacer [agendum] lo que la disposición ordinaria de dichas cosas 
exteriores exige, pero no lo que exige su propia naturaleza. [...] Por eso, si al 
contemplarse a sí mismo [se ipsum contemplatur] el ser humano percibe alguna 
impotencia, ello no se debe al hecho de que se conoce a sí mismo [non ex eo est quod se 
intelligit], sino al hecho de que su potencia de obrar está reprimida [ipsius agendi potentia 
coercetur].75  
 

Esta es la razón por la cual, en franca oposición al discurso moral de los sabios, 
los hombres de Estado, los moralistas, los teólogos y los profetas (enjuiciadores y 
sentenciadores), Spinoza nos dice de manera a la vez ética y herética (intempestiva pero 
jovial) que ni la humildad (humilitas)76 ni el arrepentimiento (poenitentia)77 deben 
contarse entre las virtudes y los deberes, sino sólo entre las formas de la impotencia y la 
servidumbre. Ahora bien, si los seres humanos viviésemos según la guía de la razón 
activa (ex ductu rationis viverent), y por tanto, según afectos que son activos, cada uno 
detentaría su así llamado ‘derecho natural’ (que en rigor es su potencia natural o 
singular) sin que ello implique o conlleve daño alguno para los demás, y sin hacer 
pagar a los demás la satisfacción ni de sus necesidades ni de su libido, ni la gestión de 
sus esperanzas ni de sus temores. Pero como estamos sujetos a afectos (affectibus sunt 
obnoxii) que son pasiones (pasivos), nos tornamos contrarios y discordantes unos 
respecto de otros, aún cuando precisemos de la ayuda mutua.  

En consecuencia, la experiencia que tales seres humanos viven los conduce a la 
siguiente conclusión, a la que rápidamente revisten con una validez de carácter 
universal y eterno: que sólo podremos vivir en concordia y prestarnos ayuda mutua bajo 
la condición de que cedamos nuestro derecho natural (ut iure suo naturali cedant) y nos 
prestemos recíprocas garantías de que no haremos nada que pueda dar lugar a un daño 
ajeno78. En pocas palabras: bajo la condición de erigir un Estado, bajo los sendos 
nombres de Commonwealth, State, Staat, bürgerlichen Gesellschaft, Reich, l’État, 
Tiers-État, Imperium. A partir de aquí, el interés y la utilidad de tales seres humanos 
radicará única y exclusivamente en discernir si cederán (y de qué forma) su ‘derecho 
natural’ a uno (unus), a algunos (aliquot), o a todos (omnes)79. Siendo para Spinoza el 
último, es decir, el Imperium democratico aquel Estado que constituye el mal menor, 
aquel Estado que en comparación con los otros dos —vale decir, aquel que por 
‘propiedad’ pero no por esencia o potencia— resultaría más deseable erigir, dado que 

                                                
75 SPINOZA, Ethica, pp. 132; 141. 
76 SPINOZA, Ethica, p. 141: «La humildad no es una virtud, o sea, no nace de la razón» (humilitas virtus 
non est, sive ex ratione non oritur), sino que es una pasión (passio), porque «es una tristeza que brota de 
que el ser humano considera su propia impotencia» (quod homo suam impotentiam contemplatur), en vez 
de brotar del hecho de conocer su propia potencia, es decir, su propia esencia singular, pues, en ese caso, 
ya no sería ‘humildad’ (humilitas) sino ‘contento de sí mismo’ (acquiescentia in se ipsum). 
77 SPINOZA, Ethica, p. 139: «El arrepentimiento no es una virtud, o sea, no nace de la razón» 
(poenitentia virtus non est sive ex ratione non oritur), y por eso «el que se arrepiente de lo que ha hecho 
es dos veces miserable o impotente» (bis miser seu impotens est), porque «es vencido primero por un 
deseo malo, y luego por la tristeza» (nam primo prava cupiditate, dein tristitia vinci se patitur). Cf. 
NIETZSCHE, KSA 8, §30[130], p. 545: «El arrepentimiento es el sentimiento más propiamente anti-
filosófico» (das ganz eigendich un-philosophische Gefühl: die Reue). 
78 SPINOZA, Ethica, p.133. 
79 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, pp. 252-253. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
141 

allí aquellos que deciden de común acuerdo vivir solamente según el dictamen de la 
razón constituyen, si no la totalidad (omnes), al menos la mayoría: in imperio 
democratico omnes communi consensu deliberant ex solo rationis dictamine vivere80.  

Sin embargo, la línea ácrata spinozeana acelera nuevamente y acaba por 
conducirnos de súbito a la siguiente elucidación: que, más tarde o más temprano, la 
experiencia misma de haber dividido el cuerpo social y de haber erigido una autoridad 
jerárquica (el Estado) nos hace ver que incluso después de haber cedido nuestro 
derecho natural al Estado democrático (Imperium democratico) continuamos estando 
perpetuamente atascados en situaciones, relaciones y prácticas absurdas en las que, por 
esperanza o por miedo (que son afectos-pasión), no sólo no nos encaminamos a buscar 
y a hacer el ‘bien’ sino que, tanto peor, no aspiramos a otra cosa que a hacer el mal 
menor, y, en consecuencia, acabamos “no queriendo lo que queremos” (afecto de 
arrepentimiento y mala conciencia) tanto como “queriendo lo que no queremos” (afecto 
de aturdimiento).  

Contra todas nuestras esperanzas, contra las lecturas y los usos dominantes que 
hoy se hacen de su filosofía, Spinoza nos dice que el Estado no está hecho más que para 
componernos (para hacernos componer nuestras propias potencias singulares actuales) 
dentro de situaciones, relaciones y prácticas (sociales, afectivas y sexuales) absurdas e 
impotenciantes, de las cuales no podremos salir ni zafarnos más que a fuerza de hacer 
un mal menor, vale decir, a fuerza de ejercer el poder (a fuerza de mandar y obedecer, 
de devenir-activo y devenir-pasivo), a fuerza de inocular y contagiar la tristeza por 
doquier, asemejándonos así en cuerpo y alma a los déspotas, sacerdotes y tiranos:  

 
El afecto [affectus] que dispone al ser humano de tal modo que no quiere lo que quiere 
[quod vult, nolit], o que quiere lo que no quiere [quod non vult, velit], se llama ‘temor’ 
[timor], que no es otra cosa que el ‘miedo’ [metus], en cuanto el ser humano queda 
dispuesto por él a evitar un mal (que juzga que va a producirse), mediante un mal menor 
[ad malum minore].81 

 
Como veíamos en el apartado anterior, la sociabilidad o composibilidad estatal se 

funda y se sostiene siempre sobre dos afectos eminentemente pasivos y tristes: la 
esperanza (spe) y el temor/miedo (timor/metus); por eso el Estado no puede auto-
conservarse (ni escapar de su miedo a la muerte) sin dejar de llenar con afectos que son 
pasiones y con conatos que son reacciones nuestra potencia de afectar (espontaneidad) y 
nuestra potencia de ser afectados (receptividad), sin hacer perpetuamente de nosotros 
unos ‘escalvos libertos’, unos pequeños-gobernantes, pequeños-tiranos, pequeños-jefes, 
pequeños-jueces, pequeños-censores, pequeños-inquisidores, pequeños-policías y 
pequeños-amos que guardan entre sí una relación de red de alianza (de 
complementariedad o de complicidad molecular/deseante) con los grandes gobernantes, 
tiranos, jefes, jueces y amos; alianza que se sostiene eminentemente a base no de 
razones sino de afectos e imitaciones de afectos que envuelven y se apoderan de todas 
las razones y las sin-razones. La razón de Estado y la práctica estatal, al igual que el 
Mercado y la práctica mercantil hacen de nosotros sus propios cófrades y aliados 
(cómplices), todo sea para escaparse perpetuamente de su propia meditatio mori (de su 
temor a la sublevación de los súbditos o ciudadanos). Es exactamente la constatación 

                                                
80 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 253. 
81 SPINOZA, Ethica, p. 87. Spinoza sostiene que el temor, en tanto que ‘afecto de deseo’, «es el deseo de 
evitar, mediante un mal menor, otro mayor al que tenemos miedo» (timor est cupiditas maius, quod 
metuimus, malum minore vitandi) (p. 108). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
142 

que en el año 1548 ya nos había convidado ese joven de 18 años llamado Étienne de La 
Boëtie:  

 
Es realmente sorprendente –y sin embargo tan corriente– ver a millones y millones de seres 
humanos servir miserablement, con el cuello bajo el yugo [le col soubs le ioug], no porque 
se vean coercionados [contraincts] por una fuerza mayor, sino, por el contrario, porque 
están como fascinados y embrujados por el nombre de lo ‘UNO’ [enchantez et charmez par 
le seul nom d’UN], de cuya potencia ni siquiera deberían temer [ny craindre la puissance], 
puesto que Él está solo, ni tampoco tendrían por qué amar sus cualidades [ny aymer les 
qualitez], puesto que se muestra para con ellos como inhumano y salvaje [puis qu’il est, en 
leur endroict, inhumain et sauvaige]. [Pero] todos los malvados, la escoria de la sociedad, 
se reúnen en torno a Él y lo apoyan para formar parte del reparto del botín [pour avoir part 
au butin] y ser, bajo el Gran tirano, pequeños-tiranos [tyranneaux] ellos mismos. [...] Así, el 
tirano esclaviza a los súbditos unos por medio de otros [le tyran asservit les subiects les uns 
par le moïen des aultres], y es protegido por aquellos tiranuelos de quienes debería 
protegerse (si no fuera porque no valen nada); [y] no es que éstos pequeños-tiranos no 
sufran ellos mismos a veces a causa de Él, Gran tirano, pero están tan ‘perdidos’ que se 
alegran de soportar el mal [sont contents d’endurer du mal], para después desquitarse 
haciéndoselo [pour en faire] no a Aquél que se los inflinge, sino a otros que lo sufren tanto 
como ellos [mais à ceux qui en endurent comme eux], y que tampoco pueden evitarlo. [...] 
Y quien quiera divertirse desenredando esta red [à devuider ce filet] verá que, no son seis 
mil sino cien mil, millones, aquellos que por esta cadena están enlazados al Gran tirano [se 
tiennent au tyran], que se sirve de ella [s’aydant d’icelle].82 

 
Ahora bien, esta situación vil y servil (red o cadena de alianzas de complicidades 

afectivas y deseantes entre pequeños y grandes tiranos) resulta ser aún peor, porque 
Spinoza nos dice que en la sociedad estatal llegamos a atascarnos en situaciones, 
relaciones y prácticas en las que ya ni siquiera sabemos qué es lo que realmente 
queremos (quid potius velit, nesciat), quedando aplastados en esa tristeza que ya no es 
sólo la del arrepentimiento y el aturdimiento, sino que es la tristeza de la 
‘consternación’ (consternatio) de sentirse en un atolladero o en un laberinto (existencial, 
económico, o psíquico) sin salida83. He aquí la razón por la cual Spinoza nos dice que 
en medio de nuestra propia existencia estatalizada nos volvemos ‘perinde ut maris 
undae’, vale decir, semejantes a las olas del mar: somos agitados por vientos contrarios 
(a contrariis ventis agitatae). El Estado compone y descompone todas nuestras 
potencias actuales del cuerpo y de la psiquis (tanto en acción como en pasión), 
capturándolas en un estado vital y existencial de fluctuación (nos fluctuari) permanente, 
que nos torna inconscientes (inscios) respecto de nosotros mismos y de los demás, 
respecto de nuestros acontecimientos y de nuestro destino (nostri eventus atque fati)84. 

Situación terrible en la que nos coloca perpetuamente la sociabilidad del poder 
estatal: ya no saber ni siquiera qué es lo que se quiere; ya no saber ni siquiera lo que nos 
angustia y lo que nos aplasta. No saberlo y, encima, pretenderse libre: homines se 
liberos esse putant. O todavía peor: hacer un culto y un orgullo de esa ignorancia, hacer 
un culto y encontrar un orgullo en el hecho de identificarse y reconocerse (y de ser 
identificado y reconocido por los otros) como un sujeto sintomático, sujeto de malestar 
(culto a la falta, la angustia y el síntoma como fundantes de la existencia, culto a la 
resiliencia como necesidad dantesca de pasar primero por el infierno para poder llegar 
al cielo). ¿Por qué no mejor decirnos a nosotros mismos: «Jamais plus je ne dirais que 
je suis ceci, ou que je suis cela», o sea: nunca más diré que ‘soy esto’ o que ‘soy 

                                                
82 LA BOËTIE, Le Discours de la servitude volontaire, ou le Contr’Un, pp. 35; 79-81. 
83 SPINOZA, Ethica, p. 87. 
84 SPINOZA, Ethica, p. 100. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
143 

aquello’?85. Nunca escribir la propia biografía (culto al cogito), pero tampoco dejarse 
biografiar por los demás cogitos.  

Así, lo que Spinoza nos dice es que los seres humanos nos las arreglamos a los 
tumbos para vivir muy complacientemente —puesto que somos educados para tales 
fines— en sociedades estatales en las que concordamos únicamente en el nivel de 
nuestras pasiones y reacciones, de nuestras impotencias, de nuestros sectarismos y 
partidismos, de nuestras competencias, negaciones y antagonismos recíprocos (double 
frénésie)86, y que, en consecuencia, los Estados forman parte de la imperfeccion y son 
afines a la servidumbre, constituyendo en el orden de la sociabilidad el menor de los 
males menores, pero nunca el mejor de los mundos posibles por crear. El Estado no es 
ni puede ser la ‘potencia común’ finalmente realizada, como sueñan y creen aún hoy los 
Staatsphilosophen, sino que el Estado constituye la impotencia sostenida: der 
politischen Staat ist nicht die verwirklichte Macht, ist die gestützte Ohnmacht87. 

Vivimos juntos, sí, pero sin concordar verdaderamente en naturaleza o en 
potencia, sino sólo en impotencia: y ello se debe a las diferencias de jerarquía que 
hemos establecido e instituido al nivel de las potencias humanas. Y Spinoza nos dice 
que en la medida en que los seres humanos continuemos sujetos a las pasiones (homines 
passionibus sunt obnoxii) no podrá decirse de nosotros que concordemos en naturaleza 
(quod natura conveniant), porque ‘concordar en naturaleza’ significa que concordamos 
en potencia (potentia convenire) pero no en impotencia o en negación, y por 
consiguiente, tampoco en pasión: non autem impotentia, seu negatione, et consequenter 
neque etiam passione88.  

De esta suerte, la democracia representativa implica un Estado-Tristeza, vale 
decir, un Estado de la servidumbre tanto voluntaria como afectiva y deseante de todos 
respecto de todos, pero sostenido y amalgamado en y por la negatividad, la falta, la 
privación, la impotencia y la discordia recíprocas; cuyo eufemismo y cinismo es el 
‘disenso’ común entre ‘gente de partido’ (Parteimensch) que ‘toma partido’ por la 
‘causa justa’ (según una regla de trascendencia)89. Servidumbre voluntaria: porque se 
instituye a partir de una relación consentida de carácter jurídico-contractual. 
Servidumbre afectiva y deseante: porque se instituye al nivel de las affectiones 
(esperanza, seguridad, temor, miedo, desesperación, goce, remordimiento de conciencia, 
culpabilidad, etc.), de la cupiditas, y del conatus. Tal es el Imperium o el Estado propio 
de aquellos seres humanos que no pueden (ni desean) hacer otra cosa más que sufrir y 
contagiarse sus afectos-pasiones (pasivos), canalizando su descontento unos sobre otros.  

Siempre que la negación y la impotencia lleguen a convertirse en el elemento que 
aglutina y que sostiene a una cohesión o composición determinada de relaciones, de 

                                                
85 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977. 
86 BERGSON, Les deux sources…, p. 316. 
87 MARX, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, p. 320.  
88 SPINOZA, Ethica, p. 128. 
89 NIETZSCHE, KSA 8, §44[15], p. 613: «Ninguna persona que pertenezca a un Partido conoce lo que es 
la fidelidad a sí mismo [kein Parteimensch versteht die Treue gegen sich selber]», sino sólo la fidelidad al 
Partido; pero «lo que denomina como‘fidelidad al Partido’ [Treue gegen seine Partei] no es otra cosa que 
la comodidad [Bequemlichkeit] que le impide levantarse de esa cama» (KSA 10, §3[1, 89], p. 64). Más 
aún: «Para mí es evidente la espantosa nulidad de todos los Partidos [die greuliche Nichtigkeit der 
sämmtlichen Parteien ist mir deutlich], incluidos los partidos clericales; yo deseo una curación de esta 
Política [Heilung von der Politik ersehne ich]» (KSA 7, §32[63], p. 776). Al comienzo de Sécurité, 
Territoire, Population (1977) Foucault decía: «Je ne proposerai en tout ceci qu’un seul impératif, mais 
celui-là sera catégorique et inconditionnel: ‘Ne faire jamais de politique’»; es decir: a la hora de 
emplazar un análisis del poder y de su ejercicio, urge partir de un imperativo categórico e incondicional: 
‘No hacer jamás política de Partido’ (p. 6).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
144 

prácticas, y de pensamientos (agenciamiento) entre dos o más personas agrupadas o 
asociadas, estaremos en condiciones de decir que allí se trata de una afinidad propia de 
esclavos o de modos de existencia serviles y despóticos, pero jamás de una 
concordancia natural, o sea, por potencia. Habida cuenta de que si en un Estado las 
personas concuerdan sólo en algo negativo, o sea, en algo que ‘no tienen’, entonces no 
concuerdan realmente en nada: quae enim in sola negatione, sive in eo quod non habent, 
conveniunt, ea revera nulla in re conveniunt90.  

Esto es precisamente lo contrario a una comunidad en tanto que sociabilidad de la 
potencia, en la que todos constituyan un cuerpo y una alma diferencial (univocidad 
democrática o anarquía coronada), es decir, en la que todos los seres humanos, 
manteniendo las diferencias de grado de potencia que los constituyen en su 
singularidad productiva, amen sin embargo lo mismo (idem amant) —o sea, desde la 
perspectiva de la razón activa y de los afectos activos, y no desde la perspectiva de las 
pasiones o afectos pasivos—, prestándose una verdadera ayuda mutua (auxilio mutuo) y 
uniendo sus fuerzas (junctis viribus) para poder vivir tranquila y felizmente, es decir, 
bajo la guía de la razón (homines ex ductu rationis vivunt), habida cuenta de que para 
Spinoza los seres humanos están muy lejos de molestarse unos a otros cuando aman lo 
mismo y concuerdan en naturaleza: quare longe abest, ut quatenus idem amant, et 
natura conveniunt, invicem molesti sint91. En su ensayo titulado La emancipación de la 
mujer (del año 1851) Harriet Taylor Smith decía:  

 
Negamos el derecho de que cualquier porción de la especie pueda decidir por la otra 
porción [to decide for another portion], o que cualquier individuo pueda decidir por otro 
individuo [or any individual for another individual] qué es y qué no es la “esfera propia” 
[proper sphere] de cada uno. La esfera propia, para todos los seres humanos, es la esfera 
más amplia y más elevada que puedan alcanzar [the largest and highest which they are 
able to attain to].92 

 
Sin embargo, Spinoza nos dice que raramente sucede que los seres humanos 

vivamos según la guía de la razón (fit raro ut homines ex ductu rationis vivant), puesto 
que la mayoría somos envidiosos y nos ocasionamos daño los unos a los otros (ut 
plerumque invidi atque invicem molesti sint)93. No cesamos de meternos (y de ser 
metidos) en situaciones (sociales y sexuales) en las que sólo podemos sobrevivir o salir 
a flote (o incluso tener éxito y fortuna) a fuerza de hacer el mal menor, de hacer pagar a 
otros, de depotenciarnos y/o depotenciar a otros. Triste y baja vida del primer género de 
conocimiento. En otras palabras: tenemos los Estados que merecemos, tenemos la 
Cultura y la Ciencia que merecemos, tenemos los científicos y los políticos estafadores 
(politische Falschmünzer) y tramposos que nos merecemos (politici contra hominibus 
insidiari)94, tenemos la jerarquía que nos merecemos (nous avons la hiérarchie que 
nous méritons)95 porque nosotros, por nuestra parte, tampoco hacemos otra cosa que 

                                                
90 SPINOZA, Ethica, p. 128. Cf. asimismo, p. 129: «En la medida en que los seres humanos sufren 
afectos que son pasiones, pueden ser contrarios entre sí» (Quatenus homines affectibus, qui passiones 
sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii). 
91 SPINOZA, Ethica, p. 129. 
92 TAYLOR MILL, Enfranchisement of Women, p. 100. 
93 SPINOZA, Ethica, p. 130. 
94 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 51: «Politici contra hominibus magis insidiari, quam consulere 
creduntur, et potius callidi, quam sapientes aestimantur». 
95 DELEUZE, Nietzsche et la philosophie, pp. 68-69: «Hacemos de la Iglesia, de la moral y del Estado los 
amos o los detentores de toda jerarquía [les maîtres ou détenteurs de toute hiérarchie]. Entonces, tenemos 
la jerarquía que nos merecemos [nous avons la hiérarchie que nous méritons]: nosotros, que somos 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
145 

tendernos trampas mutuamente, en orden a poder dar rienda suelta a nuestras pequeñas 
y bajas ambiciones, arribismos, celos, fiolismos, envidias, avaricias, codicias, soberbias, 
ansias de gloria, deseos de reconocimiento y de amor, de dinero y de propiedad, deseos 
de ascenso en la escala social y profesional, y etcéteras de afectos-pasión. Spinoza y 
Nietzsche tienen en común su rechazo contra los paladines del dinero, de la propiedad, y 
del deseo de ascenso social en la escala del poder y la riqueza:  

 
El dinero ha llegado a ser un compendio de todas las cosas [omnium rerum compendium 
pecunia attulit], de donde resulta que su imagen suele ocupar el alma del vulgo con mayor 
intensidad [ut eius imago mentem vulgi maxime occupare soleat], pues difícilmente pueden 
imaginar forma alguna de ‘alegría’ que no vaya acompañada como causa por la idea de la 
moneda [vix ullam Laetitiae speciem imaginati possunt, nisi concomitante nummorum idea, 
tamquam causa].96 

 
La superstición de la ‘posesión’ [aberglaube vom Besitz] no nos hace más libres [freier] 
sino más esclavos [sklavischer]; requiere de mucho tiempo, de cavilaciones, es causa de 
preocupación [Sorge], nos obliga a vincularnos con otros ante quienes no queremos figurar 
como sus ‘iguales’ [gleichstehen] (porque necesitamos de ellos); nos sujeta más 
fuertemente a nuestra posición y al Estado [bindet fester an den Ort an den Staat]. [...] La 
riqueza [Reichthum] suele ser el resultado de una inferioridad del espíritu: pero despierta 
envidia [Neid] porque permite que dicha inferioridad se enmascare como ‘educación’ 
[Bildung]. En este sentido, la impotencia de ánimo [die geistige Ohnmacht] de las personas 
es la fuente indirecta de la avidez inmoral de los demás [ist die indirekte Quelle von der 
unmoralischen Begehrlichkeit der Ändern].97 

 
Según la consideración de Spinoza, esta soberbia nos lleva a amar (y a demandar) 

la presencia de los tramposos, parásitos y aduladores de toda clase (parasitorum seu 
adulatorum praesentia amat), y a odiar la presencia de los generosos, porque la 
soberbia es una alegría pasiva nacida de la falsa opinión por la que un ser humano se 
juzga superior a los demás98; pero para que los seres humanos tendamos a juzgarnos en 
la sociedad como superiores a los demás (en tal o cual aspecto, capacidad, habilidad, 
destreza, mérito, etc.) es necesario que, al mismo tiempo, y como su consecuencia 
necesaria, tendamos a juzgar a los demás como inferiores a nosotros (en tal o cual 
aspecto, capacidad, habilidad, destreza, mérito, etc.)99. Es necesario, por lo tanto, que ya 
hayamos ‘reconocido’ las jerarquías existentes, insertándonos en esa línea trascendente, 
dura, estratificada, formal, jurídica, contractual, cambista, propietarista (línea del 
cogito). Esta es la trampa y el cebo convencional altamente equívoco de los signos del 
mando y la obediencia estatales (representativos) que surgen de afectos pasivos y de 
tristezas (o pseudo-alegrías) recíprocas. Trampa de la verticalidad, de las jerarquías y 
propiedades.  

Se nos imponen por lo tanto los siguientes interrogantes psico-políticos: ¿Cómo 
sería posible que seres semejantes, que son esclavos de sus pasiones y sus discordias 
sean capaces, de repente, de renunciar a su derecho natural para darse recíprocas 
garantías de concordia y no agresión? ¿Cómo sería posible construir un ‘tercer cuerpo’ 

                                                                                                                                          
esencialmente reactivos [réactifs]; nosotros, que tomamos los triunfos de la reacción por una 
metamorfosis de la acción, y a los esclavos por nuevos amos; nosotros, que no reconocemos la jerarquía 
más que ‘al revés’ [ne reconnaissons la hiérarchie qu’à l’envers]». 
96 SPINOZA, Ethica, p. 157. 
97 NIETZSCHE, KSA 8, §30[162], pp. 550-551. 
98 SPINOZA, Ethica, pp. 142-143. También Bergson utilizará, como veremos, el concepto de parasitismo. 
99 NIETZSCHE, KSA 8, §26[1], p. 486: «Para mantener firme su autoestima [Selbstachtung] y cierto 
grado de eficiencia [Tüchtigkeit] en la acción, muchas personas consideran absolutamente necesario 
degradar y disminuir [zusetzen und verkleinern] en su imaginación a todas las personas que conocen». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
146 

o ‘cuerpo común’ (χ) de una potencia superior a partir de seres que son impotentes 
(siervos de sus afectos)?  

Spinoza responde apelando a dos de sus propositiones: (a) ningún afecto 
(affectus) puede ser reprimido sino por un afecto más fuerte y contrario (affectu fortiore 
et contrario) al afecto que ha de ser reprimido; y (b) cada cual se abstiene de inferir un 
daño por temor de recibir un daño mayor (unusquisque ab inferendo damno abstinet 
timore maioris damni)100. Nos reencontramos aquí con nuestra tesis de base: que ningún 
Estado ni Gobierno puede existir (ni subsistir) a menos que fabrique y reavive las ideas, 
los afectos, los conatos y los deseos pasivos, negativos y reactivos de todos por relación 
a todos; especialmente, dos de ellos: el miedo/temor (metus/timor) y la esperanza (spe). 
El Estado se funda y requiere de nuestros miedos recíprocos, y sobre todo, del miedo a 
la muerte (a manos de una fuerza mayor); pero como contrapartida, el Estado mismo 
acaba encontrando su propio miedo a la muerte (la sublevación de aquellos que ya no 
temen ni esperan, sino que pasan a la acción directa). Por eso Spinoza nos conducía, 
como vimos, a la conclusión de que la vida estatal y la razón estatal están envueltas por 
una eterna meditatio mortis. El Estado nunca encarna algo vivo, ni mucho menos algo 
orgánico (organische totalität), como aún se cree y se nos quiere hacer creer: el Estado 
es la tristeza y la impotencia vuelta institución común. 

De modo tal que, con semejante materia humana (afectada de modo permanente 
por la esperanza y el miedo), únicamente se podrá establecer una sociedad estatal 
(societas) con la condición de que ésta reivindique para sí el derecho (ius) que tiene 
cada cual de vengarse (vindicandi) y de juzgar (iudicandi) sobre el bien y el mal, y a 
condición de que tenga, por tanto, la potestad de prescribir una norma común de vida 
(potestatem communem vivendi rationem praescribendi), de dictar Leyes y de garantizar 
su cumplimiento, no con la ‘razón’ (que no puede reprimir los afectos) sino por la 
‘coacción’ (non ratione, quae affectus coercere nequit, sed minis firmandi)101. Por lo 
tanto, en el llamado estado civil (statu civili) se decide por común consenso (communi 
consensu) qué es ‘el bien’ y qué es ‘el mal’ (en qué consiste la esencia de uno y otro), y 
cada individuo está obligado a obedecer a la ciudad (unusquisque civitati obtemperare 
tenetur)102.  

En otras palabras: en el Estado la ‘obediencia’ es primera porque la coacción es 
primera (y fundante), y porque la política estatal no puede ofrecer otra cosa que la 
política del “mal menor” en todos los niveles de la vida (tanto individual como social); 
por ejemplo, ese mal menor que consiste en no inferir un daño a otro por el temor 
(timore) a recibir otro daño mayor (maioris damni). En consecuencia: ¿Qué resulta ser 
este “consenso común” estatal sino un consenso de esclavos y entre esclavos, una 
concordancia en la negación y en la impotencia? Y bien, esto es precisamente lo que 
Spinoza ya nos había advertido: que en la sociedad estatal (incluso si se trata de un 
Imperium democratico) el aclamado communi consensu nunca jamás podrá convertirse 
en una verdadera y potente concordancia natural (natura conveniant), vale decir, en una 
concordancia entre las potencias afirmativas y activas (potentia convenire) de cada 
quien, porque si las personas concuerdan sólo en algo negativo (in sola negatione), o 
sea, en algo que ‘no tienen’ (in eo quod non habent) —en una impotencia, en una 
negación, en una pasión (impotentia, negatione, neque etiam passione)—, entonces no 
concuerdan realmente en nada (revera nulla in re conveniunt), y que, en la medida en 
que las personas sufren afectos que son pasivos/pasiones (quatenus homines affectibus 

                                                
100 SPINOZA, Ethica, p. 133. 
101 SPINOZA, Ethica, p. 133. 
102 SPINOZA, Ethica, p. 134. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
147 

qui passiones sunt), siempre se convierten en seres contrarios entre sí (possunt invicem 
esse contrarii)103.  

A dicha sociedad Spinoza la denomina, en el libro III de la Ética, ciudad (Civitas), 
y a quienes son protegidos por su derecho, ciudadanos (cives). Sin embargo, cabe 
destacar que, tal y como veíamos, aquí el fundamento y el sostén de la sociedad estatal 
son siempre el miedo y la coacción (junto con la esperanza), habida cuenta de que, 
según afirma Spinoza, nadie ha desistido nunca jamás de hacer el mal por volverse 
racional y sabio. Así, yendo en contra de toda la tradición socrática, platónica, neo-
platónica y medieval —que, desde la perspectiva de una filosofía de la sustancia y de lo 
Uno, afirmaba que ‘nadie hace el mal a sabiendas sino por ignorancia del Bien’—, 
Spinoza sostiene que la sola razón y el conocimiento del bien y de la virtud no resultan 
capaces de contrarrestar ni de refrenar por sí solos las pasiones malignas y pasivas de 
los seres humanos; antes bien: no deseamos algo porque lo juzgamos o lo reconocemos 
como siendo esencialmente ‘bueno’ (sistema del juicio trascendente), sino que lo 
consideramos como actualmente ‘bueno’ porque lo deseamos (sistema de pruebas 
inmanente)104.  

Siempre llegamos a la misma conclusión: que el Estado (la civitas estatal) no 
puede (ni debe) fabricar en nosotros ni ideas ni afectos ni deseos de ‘sociabilidad’ de 
otra manera que no sea enderezando nuestros juicios e ideas (según un sistema 
trascendente o imperial) a la vez que coaccionando nuestras affectiones, conatus y 
cupiditates (que envuelven y llenan nuestras potencias del pensar y del obrar). De allí 
que el Estado no puede existir ni funcionar más que por medio de una obediencia y una 
servidumbre generalizadas; y aún en el Imperium democratico la ‘razón de Estado’ 
necesita que el ‘voto’ sea obligado y coaccionado (por ejemplo, so pena de ‘multa’ para 
el infractor). Obediencia y coacción que acatamos, evidentemente, no por habernos 
plegado a la razón activa y libre —pues la ‘razón de Estado’ solamente puede llegar, 
como mucho, a permitirnos transicionar hacia el segundo género de conocimiento, pero 
nunca hasta el tercer género—, sino por miedo y temor ante un mal mayor posible 
(timore maioris damni), o, en rigor, por miedo a que la potencia superior del Estado 
recaiga sobre nosotros con el poder de su Policía, su Tribunal, sus castigos y encierros 
(y con la esperanza de que, si desobedecemos, no nos encuentre, ni atrape, ni encierre). 
No es entonces el ser humano libre, aquel que vive según la guía de la razón y de los 
afectos activos, el que se plantea el problema de la esperanza, del miedo y de la 
obediencia, sino el esclavo e impotente (el homo juridicus + homo œconomicus + homo 
loquax o dialecticus)105.  

Aquí se establece, según considero, la paradoja misma del concepto de Estado en 
Spinoza, puesto que, de un lado, el Estado necesita componerse como una fuerza común 
y superior (summa potestatis) que sea capaz de reprimir los afectos individuales, y que 
es por temor (timor) a esa fuerza estatal común y superior que los seres humanos se 

                                                
103 SPINOZA, Ethica, pp. 128-129. 
104 SPINOZA, Ethica, p. 72: «Ni nos esforzamos, ni queremos, ni apetecemos, ni deseamos algo [nohil 
nos conari, velle, appetere, neque cupere] porque lo juzguemos como ‘bueno’ [qui id ‘bonum’ esse 
iudicamus]; por el contrario: juzgamos que algo es ‘bueno’ porque nos esforzamos por ello, porque lo 
queremos, lo apetecemos y lo deseamos [quia id conamur, volumus, appetimus, atque cupimus]». 
105 En El pensamiento y lo moviente (de 1934) el homo loquax bergsoniano es precisamente el hombre del 
idealismo y la dialéctica, hábil para hablar, rápido para criticar (habile à parler, prompt à critiquer), 
movido por un racionalismo seco (sec), hecho sobre todo a base de negaciones (fait surtout de négations). 
De allí que: «homo faber, homo sapiens: ante uno y otro (que tienden por otro parte a confundirse juntos) 
nos inclinamos; el único que nos resulta antipathique es el homo loquax» (La pensée et le mouvant, pp. 
84; 90-92). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
148 

abstendrán de hacerse daño mutuamente; o lo que es lo mismo decir, que el poder de 
Estado requiere necesariamente —tal y como afirmarán más tarde autores como La 
Mettrie, Burke o Hegel106— del miedo y de la esperanza de los ciudadanos; del miedo y 
la esperanza tanto por relación al poder como por relación al placer y al goce.  

Pero, del otro lado, Spinoza mismo nos dice que del temor (timor), del miedo 
(metus) y de la esperanza (spe) no puede salir nunca jamás nada bueno, nada alegre, 
nada potente y liberatorio, nada que esté signado por el amor y la amistad (concordia), 
sino todo lo contrario: la tristeza, la servidumbre, la enemistad, la discordia. Y todavía 
más: nos dice que cuanto más nos esforzamos en vivir según la guía de la razón (quo 
magis ex ductu rationis vivere conamur) tanto más nos esforzaremos en no depender de 
la ‘esperanza’ (spe minus pendere), en librarnos del ‘miedo’ (metu nosmet liberare), y 
en tener el mayor imperio posible sobre la fortuna, así como nos esforzaremos en dirigir 
nuestras acciones conforme al seguro consejo de la razón107.  

Siguiendo esta línea de divergencia política considero posible maquinar un 
llamamiento spinozeano a construir una democracia directa o no-representativa acorde 
con el tercer género de conocimiento, o sociedad de la anarquía coronada. Puesto que 
cabe sospechar lo siguiente: ¿Cómo podría ser que el Estado, que se funda, vive y se 
sostiene alimentado por el miedo, la esperanza, y la necesidad de la coerción (Policías, 
Jueces, Tribunales, Verdugos) sea capaz de liberarnos de los afectos pasivos y tristes de 
miedo, esperanza, y deseo de coerción? ¿No socavaría sus propias bases? ¿Es realmente 
posible un Estado no basado en el temor sino en la alegría y la beatitud, ni basado en la 
esperanza o seguridad sino en el contento de sí mismo, en la acquiescentia in se ipso? 
¿No tiene la razón de Estado su propio remordimiento de conciencia (su meditatio 
mori), no está el Estado sumido él mismo en el temor ante la sublevación oclocrática, 
así como por la esperanza de nunca dejar de ser reconocido en su poder soberano por 
aquellos mismos ante quienes desconfía, siempre reluctante? ¿Es posible que los seres 
humanos seamos libres y disfrutemos de una vida de bienaventurados (liberi sint et 
beatorum vita fruantur)108 mientras vivamos dentro de un Estado/Imperium, incluso si 
se trata de uno democrático representativo y parlamentario?  

Si seguimos esta línea de fuga ácrata, la respuesta es que ‘no’, dado que, en 
primer lugar, el Estado no puede (por la Proposición XXXVII, Escolio II) apelar a la 
razón ni tampoco imponer o instar a todo el mundo a que se guíe sólo por una regla de 
racionalidad —ya que la razón es incapaz, por definición, de reprimir a los afectos 
porque ella es lo que es en función de los afectos que envuelve y de las fuerzas que se 
apoderan de ella y la obligan a pensar esto o aquello—, sino que sólo puede apelar a la 
‘coacción’ (emanada por la orden de uno, de algunos, o de todos). Y, en segundo lugar, 
porque (por la Proposición LIV, Escolio) al Estado le resulta siempre más conveniente 

                                                
106 En 1748 La Mettrie definía a la ‘ley natural’ como un ‘sentimiento’ (y no como un afecto) que nos 
enseña aquello que no debemos hacer porque no quisiéramos que se nos hiciese a nosotros (la Loi 
Naturelle c’est un sentiment, qui nous aprend ce que nous ne devons pas faire, par ce que nous ne 
voudrions pas qu’on nous fit), pero acto seguido agregaba que tal sentimiento no es sino una especie de 
miedo o de espanto saludable (ce sentiment n’est qu’une espèce de crainte ou de fraieur salutaire) 
(L’homme machine, p. 93). En 1757 Burke decía que «el poder extrae toda su sublimidad del ‘terror’ con 
el que generalmente va acompañado» (power derives all its sublimity from the terror with which it is 
generally accompanied) (A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and 
Beautiful, p. 65). Hegel afirma en 1807 que el miedo al amo (die Furcht des Herrn) es el comienzo de la 
sabiduría (ist der Anfang der Weisheit), y que el ‘trabajo’ no es otra cosa que deseo reprimido (die Arbeit 
ist gehemmte Begierde) (Phänomenologie des Geistes, p. 268).  
107 SPINOZA, Ethica, p. 139. 
108 SPINOZA, Ethica, p. 142. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
149 

regirse por la regla de que, de dos males o de dos tristezas/impotencias, lo mejor es que 
los ciudadanos elijamos siempre el ‘mal menor’ o la tristeza/impotencia menor.  

En otras palabras: habida cuenta de que los seres humanos raramente vivimos 
según el dictamen de la razón (homines raro ex dictamine rationis vivunt), resulta 
siempre que lo menos dañoso (damni) para el Estado es que los ciudadanos, si hemos de 
guiarnos por nuestros afectos pasivos, elijamos al menos guiarnos por la humildad, el 
arrepentimiento, la esperanza y el miedo; ya que resulta inevitable que los seres 
humanos pequemos, más nos vale, una vez más, que por lo menos pequemos por 
relación a aquéllos afectos pasivos109. Esta fue, de hecho, la solución que según Spinoza 
tomaron hace incontables siglos los antiguos profetas bíblicos para la sociedad por ellos 
soñada: su cálculo profético del mal menor los condujo a recomendar a su rebaño la 
humildad, el arrepentimiento, el miedo y la esperanza como las máximas virtudes. 
Afectos que Spinoza nunca recomendaría porque ni siquiera las considera como 
virtudes éticas y políticas.  

La pregunta de la anarquía coronada como construcción de una nueva forma 
liberatoria o auto-emancipatoria de la sociabilidad humana, o como nueva manera de 
componer relaciones (de hacerse cuerpos sin órganos) es la siguiente: ¿Cómo componer 
un cuerpo colectivo anti-jerárquico, comunal, que ya no tenga los rasgos impotentes y 
serviles de los Estados (Imperium), que no dejan de reinyectarnos tanto esperanza (spe) 
como miedo/coacción (metus/coactio), tanto deseo de seguridad (securitas) como 
desesperación (desperatio), demandando siempre de nuestra parte conductas de 
humildad, arrepentimiento, culpa, mala conciencia, resentimiento, confesión, etc.? 
¿Cuál es la relación entre la anarquía coronada y la razón activa y creativa?  

Los Estados que históricamente conocemos, y que todavía son nuestros Estados 
actuales, acaso no son sino la expresión del primer, o, con suerte, del segundo género de 
conocimiento: se asientan ad aeternum en los signos equívocos del mando y la 
obediencia jerárquica y vertical, así como simultáneamente propagan la más terrorífica 
equivocidad sexual patriarcal (cupiditas = falta = libido = titillatio = gaudium). Por eso 
nunca pueden conducirnos ni estimularnos a fugarnos hacia el tercer género de 
conocimiento o tercer conatus de la razón, que, liberándonos de los afectos pasivos de la 
esperanza y del miedo, del placer y del displacer, del goce y la amargura (tristezas e 
impotencias), nos conduciría —como tendencia, pasaje o transitio a una perfección 
mayor— hacia la alegría activa, la beatitud, la felicidad, y el contento de sí mismo de 
todos con todos. Aún cuando, sin dudas, entre la obligada alternativa (encerrona) de 
vivir en una comunidad estatal democrática representativa (parlamentaria) o de vivir en 
la soledad, el atomismo, o el estado de naturaleza, el ser humano libre, es decir, aquél 
que se rige en todo lo que puede y más por la razón y por los afectos activos, elegirá 
siempre la primera, pero sólo en tanto que represente mejores condiciones para el 
despliegue de la libertad radical (sólo en tanto que la sociabilidad permita componer 
buenas relaciones, a diferencia de la soledad, en la que no se puede componer nunca 
nada porque directamente no hay otros). De todas maneras, es evidente que para 
Spinoza dicha elección por la sociabilidad estatal seguirá constituyendo el mal menor, la 
tristeza menor, la impotencia menor, y una servil alegría compensatoria, en 
comparación con lo que sería deseable fabricar en común (la anarquía coronada como 
tercer género de la sociabilidad). Es por eso que sólo bajo esta alternativa o encerrona 
puede decirse que:  

 

                                                
109 SPINOZA, Ethica, p. 142. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
150 

el ser humano que se guía por la razón es más libre en el Estado, donde se vive según leyes 
que obligan a todos, que en la soledad, donde sólo se obedece a sí mismo [homo qui ratione 
ducitur magis in civitate, ubi ex communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli 
obtemperat, liber est)].110 

  
La diferencia radica en que, de lo alto a lo bajo de la jerarquía social instituida, de 

lo alto a lo bajo del triedro estatal, los modos bajos y serviles de existencia, es decir, los 
modos de existencia de la mayoría de los ciudadanos que mandan y que obedecen 
(independientemente de la clase a la que pertenezcan y de la profesión que ejecuten), no 
desean vivir y ni desplegarse en el Estado más que por esperanza de los premios y el 
temor de los castigos, por la esperanza de los placeres y goces a la vez que por el temor 
de los displaceres y privaciones, y, en consecuencia, no concuerda con los otros modos 
de existencia ni obedece las Leyes comunes más que por esperanza y temor, es decir, 
por estar sujetos no a su razón activa sino a sus afectos-pasión y a sus deseos pasivos (a 
sus placeres, goces, titilaciones, envidias, celos, competencias, vanaglorias, etc.); y, de 
hecho, el Estado ha sido creado para recrear todo eso:  

 
Suele también engendrarse la ‘concordia’, generalmente, a partir del miedo [ex metu 
plerumque gigni], pero en ese caso no es sincera [sed sine fide], y añádase a ello que el 
miedo surge de la impotencia del ánimo [metus ex animi impotentia oritur], y por ello no es 
propio de la razón [et propterea ad rationis usum non pertinet].111 

 
Hegel expresa esta concepción vil y servil de los modos de existencia (la 

subjetividad de esclavo liberto) como ningún otro cuando en 1807 considera que si la 
conciencia (das Bewußtsein) se formase (formiert) sin pasar por el temor (ohne die 
Furcht), entonces esa conciencia no sería más que un vano ‘sentido propio’ (ein eitler 
eigener Sinn)112. Consideraciones de este tipo condujeron a Deleuze a considerar 
tempranamente (en 1962) que el retrato del ‘amo’ que nos dibuja la dialéctica de Hegel 
es un retrato hecho por el esclavo (un portrait fait par l’esclave), retrato que pinta o 
representa al esclavo (qui représente l’esclave) y al punto de vista del esclavo, al menos, 
tal y como el esclavo se ve a sí mismo (tel qu’il se rêve)113. En otras palabras: sólo un 
modo de vida servil, sólo un ejercicio servil de las potencias del pensamiento y del 
deseo puede pretender fundar la sociabilidad y la afectividad humanas (e incluso la 
sexualidad) en función de una dialéctica del amo y del esclavo; la dialéctica entre 
reconocimientos mutuos es la ideología natural del resentimiento y de la mala 
conciencia (la dialectique est l’idéologie naturelle du ressentiment et de la mauvaise 
conscience), de aquellos modos de existencia que no dejan de separar (biunivocizar) a 
las fuerzas (y a la vida misma) respecto de lo que las fuerzas (y la vida) pueden114. 
Nietzsche, enemigo rotundo de Hegel, del hegelianismo y de la dialéctica se acerca a 
Spinoza cuando enuncia su concepción alternativa de la subjetivación anti-estatal bajo 
el lema: ‘Nosotros los sin miedo’ (Wir, Furchtlosen); dupla anti-Hegel: porque no son 
ni el afecto-pasivo de Furcht (temor) ni el deseo-pasivo de coerción (gehemmte 
Begierde) quienes deberían envolver y componer (llenar) nuestra ‘conciencia’, sino los 
afectos/deseos activos de jovialidad (fröhlichkeit) y de alegría (Heiterkeit)115. 

                                                
110 SPINOZA, Ethica, p. 151. 
111 SPINOZA, Ethica, p. 155. 
112 HEGEL, Phänomenologie des Geistes, p. 270. 
113 DELEUZE, Nietzsche et la Philosophie, p. 11.  
114 DELEUZE, Nietzsche et la philosophie, p. 183. 
115 NIETZSCHE, Die Fröliche Wissenschaft, pp. 573-638. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
151 

Mientras que, por su parte, los seres libres y autónomos (sui juris) que viven en 
medio de los ciudadanos no desean la sociabilidad que ahora existe, la sociabilidad de 
los ciudadanos estatales, es decir, la sociabilidad de los ciudadanos que sólo saben 
sociabilizar movidos y arrastrados (ut maris undae) por el miedo a la muerte o a la 
pérdida (privación) de la estima, el amor, el reconocimiento, el beneficio, la propiedad, 
el estilo de vida, la suma de placeres y goces merecidos, o la seguridad (o por la 
esperanza de acrecentar su nivel de vida, de ascender en su movilidad social, de escalar 
en la serie de beneficios, propiedades, placeres, goces). Por el contrario, los seres libres 
y autónomos son aquellos ‘cualquieras’ que están dispuestos a obedecer pero 
únicamente en tanto que desean componerse (y desean que todos se compongan) 
solamente a unas reglas de vida y de utilidad que sean real y absolutamente comunes: 
homo qui ratione ducitur non ducitur metu ad obtemperandum, sed quatenus libere 
vivere conatur, communis vitae, et utilitatis rationem tenere116; es decir, a unas reglas 
(siempre sujetas a prueba y rectificación) que sean el verdadero producto de una 
elucidación y de una deliberación colectiva irrestricta, total, igualitaria, libre y racional, 
efectuada por parte de ‘modos de existencias’ que no se dejan arrastrar (ni en sus 
pensamientos ni en sus actos, ni en sus deliberaciones ni en sus acciones) por sus 
afectos pasivos, por sus pequeñas tristezas y sus bajas alegrías compensatorias, o que 
por lo menos hacen lo posible y más para conjurar todo eso allí donde puedan y allí 
cuando puedan (con toda la extensión de sus cuerpos y la intensidad de sus almas). 
Solamente bajo ésta condición (sustrayéndose al juicio trascendente de las mayorías y 
las minorías) los seres libres y autónomos desean vivir según una legislación común: ex 
communi civitatis decreto vivere cupit117. Pero, una vez más: ¿Puede seguir llamándose 
‘Estado’ o Imperium a esta forma de la sociabilidad? ¿No le cabe mejor el término de 
anarquía coronada?        

 
3. La sociabilidad de la ‘potencia’ como sociabilidad auto-emancipatoria: la 
anarquía coronada. 

 
Omnia amicorum sunt communia (Spinoza, año 1671).118 
 
Die größte Mannigfaltigkeit der menschlichen Existenz-
Bedingungen aufrecht erhalten und nicht mit einem moralischen 
Codex die Menschen uniformiren (Nietzsche, año 1880).119 

  

En el nivel económico-político, la sociabilidad como ejercicio trascendente del 
poder (el Estado o Imperium) es aquella que se basa en los signos altamente equívocos 
del mando y la obediencia (verticalidad, disimetría y jerarquía), perpetuamente 
originados en afectos-pasión y en ideas de afectos que dependen de causas puramente 
externas (y de ausencias), que son también los signos de la ‘representación’ indirecta (o 
de la democracia como parlamentarismo).  

En el nivel psico-sexo-político, la afectividad como ejercicio trascendente de un 
poder (el sexo humano) también se basa en los signos altamente equívocos del mando y 
la obediencia (verticalidad, disimetría y jerarquía), del papel activo y del papel pasivo 

                                                
116 SPINOZA, Ethica, p. 152. 
117 SPINOZA, Ethica, p. 152. Cf. asimismo, p. 153: «Si, por contra, convive con individuos que no 
concuerdan en nada con su naturaleza, será muy difícil que pueda adaptarse a ellos sin una importante 
mudanza de sí mismo» (vix absque magna ipsius mutatione iisdem sese accommodare poterit). 
118 SPINOZA, Epistolae, XLVII, p. 281: «Todas las cosas son comunes entre los amigos». 
119 NIETZSCHE, KSA 9, §1[67], p. 20: «Mantener la máxima diversidad de ‘condiciones de existencia’ 
humanas y no uniformizar a la humanidad con un Código moral». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
152 

(en la relación sexual), perpetuamente originados en el deseo (cupiditas) concebido y 
vivido como libido y como falta, y cuyas metas son la posesión carnal (coeundi libido) 
en pos del placer titilante (descarga) y de la satisfacción del goce (gaudium).  

En ambos niveles se restauran todas las trascendencias y jerarquías, todas las 
diferencias de jerarquía y las supuestas competencias superiores (juicios y valores de 
trascendencia), es decir, se aniquila el carácter anti-jerárquico (y anti-falo) que iguala a 
todos los entes desde la perspectiva de la naturaleza o la potencia (que son lo mismo). 
En otras palabras: la sociedad civil estatal, incluso en su versión democrática, desmiente 
completamente la situación de libertad y autonomía (sui juris) del estado de naturaleza, 
en el que nadie es superior ni inferior a nadie, ni tampoco nadie tiene competencia 
sobre nadie, ni mucho menos debe obediencia ante nadie, y en donde cada uno es tan 
perfecto como puede en función de sus potencias singulares y actuales (del pensar y del 
obrar). 

De allí el problema psico-político fundamental: ¿Cómo lograr que la sociedad 
replique (en vez de coartar) la situación de libertad e igualdad de potencias (autonomía) 
propia del estado de naturaleza, pero sin los peligros, los terrores ni las tristezas del 
estado de naturaleza? Y de allí también la sospecha política fundamental: ¿Acaso la 
forma-Estado es una forma de organización (de composición de relaciones de potencia) 
capaz de replicar la autonomía, o, por el contrario, es una forma de heteronomía y de 
servidumbre intrínsecas? Considero que Deleuze estaba pensando en algo como esto 
cuando afirmaba en sus clases sobre Spinoza que una filosofía política como ontología 
radical o inmanente no se define ya por “el problema del Estado”, dado que son las 
filosofías de lo Uno (de la trascendencia) las que implican la existencia de las jerarquías 
y del Estado mismo:  

 
¿En qué sentido la ontología puede incluir una filosofía política? ¿Y acaso se definira por 
por el problema del ‘Estado’ [par le problème de l’Etat]? Yo diría: no particularmente [pas 
spécialement]. [...] La verdadera diferencia entre las ‘ontologías puras’ y las ‘filosofías de 
lo Uno’ [es que] las filosofías de lo Uno son filosofías que implican fundamentalmente una 
jerarquía de existentes [les philosophies de l’Un sont des philosophies qui impliquent 
fondamentalement une hiérarchie des existants]. [Por contra] el mundo de la inmanencia 
ontológica es un mundo esencialmente anti-jerárquico [le monde de l’immanence 
ontologique est un monde essentiellement anti-hiérarchique].120 

 
‘Estado’, ‘moral’, ‘sexo-humano’ y ‘sistema del juicio’ trascendente (con todas 

las máquinas de interpretación significante que arrastran) son formas de restaurar las 
diferencias de jerarquía. En efecto: toda jerarquía implica y requiere una diferencia en el 
juicio (la hiérarchie implique une différence dans le jugement), juicio que siempre se 
hace en nombre de una superioridad (le jugement se fait au nom d’une supériorité) y de 
una competencia superior trascendente; sea la competencia superior de Dios, del 
profeta, del sabio, del sacerdote, del legislador, del juez, del jefe, del gobernante o 
representante; sea la competencia superior de la Razón, del Estado, la Iglesia, el Capital, 
el Falo, el nombre del Padre, el significante de autoridad, el Partido, la vanguardia, 
etcéteras. Sin embargo, cabe una sospecha: que «die Schätzung der Autorität nimmt zu 
im Verhältnis der Abnahme schaffender Kräfte» (que la valoración de la autoridad 
aumenta en la misma medida en que disminuyen las fuerzas creadoras)121.  

En consecuencia, postular la anarquía coronada no significa bregar por el caos y el 
desorden del puro espontaneísmo social y sexual —del ‘cuanto peor, mejor’ y del 

                                                
120 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980. 
121 NIETZSCHE, KSA 10, §7[128], p. 285. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
153 

‘sálvese quien pueda’—, sino al contrario, implica afirmar (y abrir) la posibilidad de 
una nueva sociabilidad inmanente que nada tiene que ver con el orden del Estado ni el 
desorden del Estado, que nada tiene que ver con el máximo de Estado ni con el mínimo 
de Estado (doble frenesí). Nueva sociabilidad por crear que no puede consistir sino en 
esto: inventar aquellas individualidades superiores (pero ni trascendentes ni como 
totalidades orgánicas o mecánicas) en las cuales podamos entrar a título de parte 
componente (inventer les individualités supérieures dans lesquelles je peux entrer à 
titre de partie), dado que dichas ‘individualidades’ no pre-existen (ne préexistent pas). 
En esto consiste para Deleuze toda la diferencia entre las utopías de trascendencia 
(utopías estatales) o las utopías de inmanencia (anarquías coronadas en estado de 
revolución permanente): 

 
Hay que distinguir entre las utopías autoritarias o de trascendencia [les utopies autoritaires 
ou de transcendance], y las utopías libertarias, revolucionarias, de inmanencia [les utopies 
libertaires, révolutionnaires, immanentes]. Pero decir que la revolución es en sí misma una 
‘utopía de inmanencia’ [la révolution est elle-même utopie d’immanence] no significa decir 
que sea un sueño. [...] Al contrario, es plantear la revolución como un plano de inmanencia, 
como un movimiento infinito, como un sobrevuelo absoluto [la révolution comme plan 
d’immanence, mouvement infini, survol absolu], pero en la medida en que estos rasgos se 
conectan con lo que hay de real aquí y ahora en la lucha contra el capitalismo, y en la 
medida en que relanzan nuevas luchas (cada vez que la anterior es traicionada).122 

  
Qué soso y triste hacer de Deleuze el paladín de un Estado pluralista por venir. 

Porque bajo la forma-Estado, en cualquiera de sus realizaciones (monarquía, 
aristocracia o democracia representativa), lo primero siempre es el ‘deber’ y la 
‘obediencia’ porque lo primero siempre es el miedo, el temor, y la esperanza; en otras 
palabras: en el Estado la obediencia siempre es primera (y la resistencia es segunda, 
objeto de temor y persecución). El Estado judica y tasa de modo trascendente nuestros 
‘deberes’ porque se considera que dichos deberes contienen las únicas condiciones bajo 
las cuales podemos realizar nuestra esencia humana: les devoirs sont précisément les 
conditions sous lesquelles je peux au mieux réaliser l’essence123. Pero la denuncia de la 
ética spinozeana contra la moral dominante consiste en decirnos precisamente que no 
hay ninguna esencia previa que ‘realizar’, sino solamente potencias por ‘componer’ o 
‘descomponer’ en acto, ya que nuestras potencias no pre-existen porque ellas mismas 
son el producto y el resultado de tal o cual composición/descomposición, tanto como de 
los afectos que la envuelven y la llenan.  

Si la escritura comienza con el Estado, es porque el Estado no puede escribir más 
que un código jurídico-contractual trascendente (el llamado ‘sistema del Derecho’) 
basado en unos ‘deberes’ y ‘virtudes’ altamente morales a la vez que supuestamente 
universales del “hombre” y del “ciudadano”; deberes realmente equívocos (plagados de 
ilegalismos cuya equivocidad es extrema) que nos subjetivan en la obediencia como 
valor primero y fundamental, y cuya tendencia o conatus no es nunca sobrepasar lo 
humano sino eternizar las relaciones de poder ya existentes, impotenciando lo humano 
dentro de lo demasiado humano, achatándolo en modos viles y serviles de existencia124. 

                                                
122 DELEUZE/GUATTARI, Qu’est-ce que la Philosophie?, p. 96. 
123 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 09/12/1980. 
124 NIETZSCHE, KSA 10, §7[96], p. 275: «El ‘Derecho’ [Recht] es la voluntad de eternizar una relación 
de poder determinada [der Wille ein jeweiliges Machtverhältnis zu verewigen], lo cual implica que el 
estar satisfecho con esta eternización es el pre-requisito [Zufriedenheit damit ist die Voraussetzung]; en 
consecuencia, todo lo que es venerable [ehrwürdig] se pone en juego para que el Derecho parezca eterno 
[Ewige erscheinen]». Cf. KSA 10, §4[4], p. 110: «‘Ein-Form’ nennen sie’s, was sie tragen: Einförmigkeit 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
154 

Así, se nos dice que mientras obedezcamos (y siempre que obedezcamos), podremos 
escribir y criticar todo lo que queramos o podamos: la escritura estatal es una escritura 
esencialmente burocrática. Bentham tenía en 1776 su lema: ‘Obedecer puntualmente, 
censurar libremente’ (to obey punctually, to censure freely)125. Kant lo sutilizó todavía 
más cuando en 1784 dijo: ‘Razoná todo lo que quieras y sobre lo que quieras 
(räsonniert, so viel ihr wollt, und worüber ihr wollt), ¡pero obedecé! (nur gehorcht!)’126. 
Hegel fue todavía más lejos: la conciencia humana debe iniciarse como temor al amo y 
el trabajo debe vivirse como deseo reprimido. La obediencia siempre es primera bajo la 
sociedad estatal; también cuando se hace ciencia y filosofía127. De allí que Hegel no 
hizo, según Marx, otra cosa que desarrollar la moral del Estado moderno y del Derecho 
privado y mercantil moderno: Hegel hat nichts getan, als die Moral des modernen 
Staats und des modernen Privatrechts entwickelt128. 

La nueva sociabilidad anti-jerárquica no puede partir sino de la identidad entre el 
derecho y la potencia (no hay esencia humana ni esencia del poder que realizar), a 
condición de que la potencia sea la potencia completa de toda la multitud (y no del 
atomismo del laissez faire competitivo), y a condición de que los afectos activos de 
todos tiendan no a la obediencia ‘por deber’ sino a la observancia ‘por potencia’. 
¿Obedecer? Puede ser…, pero tanto mejor que la obediencia son el cumplimiento y la 
observancia razonadas, prudentes, siempre atentas a las mutaciones en las relaciones 
estratégicas de poder que nos damos (habida cuenta de que en sus modos de 
manifestación y de ejercicio tienden a ser heterogéneas y polimorfas). Cumplimiento y 
observancia, pero solamente porque primero nos afirmamos, todos y cada uno, en su 
singularidad y diferencia, en (y por) una potencia de resistencia activa: potencia para 
descomponer sólo aquello que nos entristece, nos aplasta, nos destruye, nos explota, nos 
aliena, nos enferma, nos faltifica, nos fioliza, nos andromorfiza, nos privatiza, nos 
disciplina, nos normaliza, nos controla, tanto a base de prohibiciones y represiones 
como a base de transgresiones e ilegalismos; tanto a base de dolores, tristezas e 
impotencias como a base de placeres, satisfacciones y goces erótico-sexuales.  

Ahora bien, si bien Deleuze sostiene que lo que fascina a Spinoza es interrogarse 
acerca de por qué las personas no se sublevan (ça le fascine: comment expliquer que les 
gens ne se révoltent pas), al mismo tiempo nos dice: “Nunca van a encontrar las 
palabras ‘sublevación’ o ‘revolución’ en Spinoza” (révolte, révolution: vous ne trouvez 
jamais ça chez Spinoza). Sin dudas, el concepto de anarquía/oclocracia en la tradición 
filosófica y política del siglo XVI al XIX siempre tuvo (y aún sigue teniendo hoy) el 
sentido, el significante y el significado peyorativo de ser aquello caótico que ocurre 
cuando la democracia se deforma, se envilece, se degenera y pervierte; y además, 
siempre estuvo anatemizada bajo el signo del ateísmo. Así, la anarquía es a la 
democracia lo que la oligarquía es a la aristocracia y lo que el despotismo y la tiranía 

                                                                                                                                          
ist’s was sie damit bedecken» (“Uni-forme” llaman a lo que llevan puesto: uniformidad es lo que 
encubren con él). 
125 BENTHAM, A Fragment On Government, p. 107. 
126 KANT, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, pp. 20; 27. 
127 NIETZSCHE, KSA 7, §§28[1], p. 613 y 29[13, 12], p. 631: «En la época actual el científico [der 
wissenschaftliche Mensch] ha caído en un frenesí [Hast] tal que parece como si la Ciencia fuese una 
Fábrica [als ob die Wissenschaft eine Fabrik sei], y como si cada pérdida de minutos mereciese un castigo 
[Strafe]. Trabaja: pero ya nada absorbe [er arbeitet: er beschäftigt sich nicht mehr], [...] como un esclavo 
que ni siquiera durante el sueño se puede deshacer de su yugo [wie ein Sklave der auch im Traume sein 
Joch nicht abwirft]. [Y] realiza su trabajo solamente bajo presión, vale decir, tanto bajo el yugo que le 
impone su profesión asalariada como bajo los latigazos de su propia ansia de ascenso y promoción». 
128 MARX, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, p. 313. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
155 

son a la monarquía (reversos negativos). En todos las filosofías jurídicas y políticas la 
anarquía es el sinónimo de ‘ocloracia’, a la que Filmer le da el nombre de tiranía de la 
multitud (Tyranny of a Multitude)129; Hobbes el de dominio del pueblo (the dominion of 
the people)130; Rousseau el de despotisme caótico en el que los súbditos se rehúsan a 
obedecer (les sujets refusent d’obéir) porque el desorden sucede a la regla (le désordre 
succede à la regle)131; Hegel, como vimos, el de dominio del vulgo o de la plebe (die 
erzeugung/herrschaft des Pöbels)132; Kant el de sublevación de la plebe (Empörung des 
Pöbels)133; y Schlegel el de despotismo de las mayorías (der Despotismus der 
Mehrheit)134. La misma idea se encuentra ya en 1576, bajo la pluma de un absolutista 
como Jean Bodin135. Pero es Filmer quien nos brinda la imagen más espeluznante y 
digna de una novela de terror gótico: the Headless Multitude, la Multitud Sin Cabeza136, 
vale decir, la imagen acéfala de la sociedad y la sociabilidad; el fin del Falo Coronado.  

Un hilo rojo (La Böetie diría: una cadena) atravieza y zurce a filósofos de las 
ideologías políticas más diversas y antagonistas bajo el reinado del Uno y del sistema de 
juicio de trascendente Dios. Por contra, si Nietzsche es completamente anti-Hegel137 es 
porque antes que el reconocimiento (propio de la dialéctica del amo y del esclavo) 
prefiere la insurrección: Die Auflehnung ist die vornehmste Attitüde des Sklaven (la 
insurrección es la actitud más noble del esclavo)138. El reconocimiento es la potencia 
vista desde abajo, vale decir, desde la perspectiva de la eternización y de la 
trascendencia: el reconocimiento es siempre reconocimiento del poder; mientras que la 
insurrección no constituye el poder (ni se constituye como poder), sino que constituye la 
verdadera potencia, pero sólo en tanto que no esté surcada por afectos pasivos y 
negativos de tristeza, resentimiento, mala conciencia, venganza, culpabilidad, crueldad, 
cinismo, espíritu de policía, rosqueo, aparateo, palanqueo, burocratismo, amiguismo, 
derecho de piso, esgrima dialéctica para vencer a un adversario139, placer y goce a partir 

                                                
129 FILMER, Patriarcha, p. 40. 
130 HOBBES, The Citizen, pp. 233-234. 
131 ROUSSEAU, Du contrat social, p. 245. 
132 HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §253, pp. 188-189; 193, y tambien: Rechts-, 
Pflichten- und Religionslehre für die Unterklasse, p. 81. 
133 KANT, Vorlesungen über Moralphilosophie, pp. 368-369. 
134 SCHLEGEL, Versuch über den Begriff des Republikanismus. 
135 BODIN, Les six livres de la République, p. 52: «Puede ocurrir que la villa [la ville] esté bien 
construida, bien amurallada y llena de gente; y sin embargo no será una ‘ciudad’ [cité] si no tiene Leyes 
ni Magistrados que establezcan un recto Gobierno…, sino que será la pura anarquía [ains c’est une pure 
anarchie]». 
136 FILMER, Patriarcha, p. 41. 
137 NIETZSCHE, KSA 7,§27[29], p. 595: «Hegel: das nichtswürdigste Grau» (Hegel: el más infame 
color gris). Hegel se arrojó en los brazos del Estado y del éxito (Er wirft sich dem Staate und dem Erfolg 
ans Herz), y se caracterizó por su visión del mundo totalmente optimista, con el Estado prusiano como 
punto culminante de la Historia Universal (der platt optimistischen Weltbetrachtung mit dem preußischen 
Staate als Zielpunkt der Weltgeschichte); en otras palabras: el aclamado ‘proceso dialéctico del mundo’ 
de Hegel (der Hegelsche “Weltprozess”) se disipó en un Estado prusiano gigante y en una buena Policía 
(einen fetten preussischen Staat mit guter Polizei). Por eso los Gobiernos fomentan de buena gana el 
hegelianismo (die Regierungen fördern die Hegelei): porque hace que la gente sea dócil y flexible 
(gefügig und schmiegsam) (KSA 7, §27[30], p. 595; §27[30], p. 595; §29[53], p. 650; §29[53], p. 652). 
138 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 364], p. 97. 
139 NIETZSCHE, KSA 7, §29[15], p. 631: «El impulso a suscitar la ‘contradicción’ [Trieb zum 
Widerspruch] es propio de aquella personalidad que quiere hacerse valer frente a un otro [sich einer 
ändern gegenüber geltend machen]; esgrima en virtud de la cual antagonizar constituye el placer, y en 
donde la meta es una victoria personal [Klopffechterthum: der Kampf, ist die Lust, persönlicher Sieg das 
Ziel]». Estos impulsos de poder se camuflan detrás del neutro e imparcial ‘impulso por la verdad’ 
(Wahrheitstriebe).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
156 

del aplastamiento del otro, etcéteras. En el mismo sentido iban Nietzsche (en un 
póstumo de 1877)140 y Foucault (en su Prefacio de 1977 a la edición americana de El 
Anti-Edipo): no convertirse en un militante triste, preso bajo las categorías de lo 
negativo141. 

El mundo de Spinoza es un mundo anti-jerárquico y profundamente anárquico, sin 
ser por eso un mundo de desorden, caos, relativismo, o individualismo extremo. Hemos 
de recordar, a tales efectos, la anécdota según la cual el propio Spinoza se des-rostrificó 
dibujándose a sí mismo con el rostro del otro: Masaniello, sobre-nombre de un simple 
pescador napolitano en devenir revolucionario. Según la biografía de Johannes Colerus 
(publicada en 1705) Spinoza aprendió dibujo y pintura de forma auto-didacta (il apprit 
de lui-même), y dejó todo un librito con esos dibujos (un livre entier de portraits); entre 
esos dibujos, figura el de  

 
un pescador dibujado en mangas de camisa y con una red de pezca sobre el hombro 
derecho, justamente de la forma en que los grabados históricos han dibujado al célebre 
cabecilla de los rebelles napolitanos, Massaniello. [...] Éste se parecía tan parfaitement bien 
a Spinoza, que seguramente lo había dibujado sobre su propio rostro [d’apres lui-même 
qu’il l’avoit tiré].142 

 
En cualquier caso, ya hemos visto que en Spinoza el Imperium democratico es 

definido no como el summum bonum de la sociabilidad sino como el ‘menor’ de los 
males menores: de todas las formas del Imperium, la democracia representativa es la 
que menos coarta la libertad de todos, por la sencilla razón de que el Estado democrático 
es aquel capaz de brindar (por sus fundamentos) aquellas condiciones sociales, políticas 
y sexuales para vivir, como mucho —cosa que raramente o nunca ocurre en los Estados 
actuales—, en concordancia con el segundo género de conocimiento, y aboliendo las 
dudas de nuestras esperanzas pero no las dudas de nuestros miedos (volviendo más 
segura y estable la adquicisión de los premios y méritos tanto como volviendo más 
improbable la tendencia la coacción y al castigo). “Como mucho” porque, incluso bajo 
el Estado democrático puede ocurrir que los ciudadanos (gobernantes y gobernados) 
vivan de facto únicamente según el primer género de conocimiento, vale decir, como 
esclavos libertos o siervos voluntarios, como pequeños déspotas y tiranos (parásitos 
humanos), sin haber podido construir nada más que fantasmeos, ficciones o 
imaginaciones de ‘lo común’ (pero nunca una ‘noción común’), que no son en lo 
absoluto producciones de una razón y unos afectos colectivos activos, sino de puros 
afectos pasivos y pseudo-alegrías compensatorias. Es en éste mismo sentido que Marx 
—que según Prosper-Olivier Lissagaray aplicó a la ciencia social el método de Spinoza 
(appliqua à la science sociale la méthode de Spinoza)143— definía al ciudadano estatal 

                                                
140 NIETZSCHE, KSA 8, §25[1], p. 482: «En la medida en que los socialistas posean en su mayoría ese 
tipo de temperamento maligno [übele], sombrío [finstere], débil [schwächliche], taciturno [grüblerische] 
y bilioso [gallichte], disminuirán [verringern] la felicidad sobre la Tierra sean cuales sean las 
circunstancias, e incluso en el caso de que consiguieran instaurar un nuevo Orden [neue Ordnungen]». 
141 FOUCAULT, Dits et Écrits III, p. 135: «Libérate de las viejas categorías de lo Negativo 
[affranchissez-vous des vieilles catégories du Négatif], como la Ley, el límite, la castración, la falta, la 
laguna. [...] No imagines que haya que estar triste para ser un ‘militante’ [qu’il faille être triste pour être 
militant], aún cuando aquello que se lucha [combat] sea abominable». 
142 COLERUS, La vie de Spinoza, p. XI. 
143 LISSAGARAY, Histoire de La Commune de 1871, p. 9: «Karl Marx, el potente investigador [le 
puissant investigateur], desterrado de Alemania y de Francia, que aplicó a la ciencia social el método de 
Spinoza [qui appliqua à la science sociale la méthode de Spinoza], fue quien ofreció la admirable 
fórmula: ‘La emancipación de los trabajadores será obra de los trabajadores mismos’ [L’émancipation des 
travailleurs doit être l’oeuvre des travailleurs eux-mêmes]». Lissagaray fue partícipe y combatiente 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
157 

como aquel miembro imaginario que forma parte de un poder soberano que es 
igualmente imaginario: das imaginäre Glied einer eingebildeten Souverainetät144.  

Pero si la forma-Estado representa el menor de los males menores, sigue siendo 
por ello mismo todavía una forma civilizada y refinada de ‘lo malo’ (de una 
composición impotente e impetenciante de relaciones de potencia), aún cuando eso sea 
preferible a un mal todavía mayor. Del mismo modo que las alegrías-pasión, pese a ser 
alegrías, siguen siendo sin embargo algo pasivo y reactivo, algo impotente, aún cuando 
eso sea preferible a una tristeza directa. ¿Cómo, entonces, si es que el ser humano tiende 
a pasar siempre a estados cada vez más perfectos, habríamos de conformarnos con esta 
vida y con este modo de existencia estatal, con esta sociabilidad del primero o, a lo 
sumo, del segundo género de conocimiento?  

Spinoza cum Bergson: el Parlamentarismo estatal (es decir, el régimen de 
representación indirecta) está hecho únicamente pour canaliser le mécontentement145, es 
decir, para canalizar y reglamentar los descontentos, las competencias, las oposiciones, 
los antagonismos, las “contradicciones”, y por tanto, para canalizar y reglamentar los 
miedos, las esperanzas, las tristezas, las frustraciones, las alegrías pasivas, bajas y 
serviles, los placeres y los goces, pero nunca para capilarizar (suscitando su 
sobrepasamiento) la potencia activa, la alegría, la auto-determinación humanas, la 
rebeldía. Y este descontento puede ser canalizado no sólo en función de prohibiciones y 
represiones, sino incluso a través de una invitación abierta a la transgresión y al placer, 
a vivir (y a reducir) nuestro deseo como libido y titillatio. El Estado como ‘válvula de 
seguridad’, como gestión de las pasiones (gestión de los ilegalismos), es la 
trascendencia vuelta utopía (neo-arcaísmo y retro-futurismo). 

Por eso planteo la hipótesis ácrata de que en la filosofía política de Spinoza, el 
Estado democrático representativo (Imperium democratico) no constituye ni la última 
palabra de la razonabilidad, ni la última palabra de la sociabilidad, ni la última palabra 
de la sexualidad, sino que aún podría restar la posibilidad de fabricar una tercera forma 
de la sociabilidad: una democracia anti-jerárquica, directa y confederada, así como 
formas más liberatorias del amor y la sexualidad (que no pre-existen, que aún están por 
inventar, y que sólo pueden existir en acto conjurando y saboteando el curso actual de 
las cosas, torciendo la dirección habitual del pensamiento y de la acción).  

Sin embargo, tampoco se trata de decir o deslizar que Spinoza era un anarquista 
encubierto o que estaba a favor de la anarquía; basta con el trabajo más modesto de 
mostrar que su ética como ‘sistema de pruebas’ inmanentes (y como ontología radical) 
nos permite maquinar la posibilidad de una nueva sociabilidad no-estatal (sociabilidad 
de la potencia no representativa, no vertical, no jerárquica, etc) así como nos permite 
también maquinar la posibilidad de una sexualidad unívoca. Pero la anarquía coronada 
donde todos viven según un mismo cuerpo y una misma alma no significa que todos 

                                                                                                                                          
durante la Comuna de París; exiliado en Londres y Bruselas escribe su Historia de La Comuna de Paris 
en 1896, haciendo de Spinoza (y no de Hegel y la dialéctica) el precursor de Marx. Por mi parte, 
considero que Marx está atravezado y tironeado a la vez por la línea trascendente y despótica hegeliana 
(el método dialéctico), que lo retiene, y por una línea inmanentista y ácrata spinozeana, que lo arrastra. 
144 MARX, Die Judenfrage, p. 191: «En el Estado el ser humano es considerado como un ‘ser genérico’ 
[Gattungswesen], como miembro imaginario de una soberanía imaginaria [das imaginäre Glied einer 
eingebildeten Souverainetät], pues se le despoja de su vida individual real [wirklichen individuellen 
Lebens] y se le llena de una universalidad irreal [unwirklichen Allgemeinheit]».  
145 BERGSON, Les deux sources…, p. 312: «Estas idas y venidas son características del Estado moderno, 
no en virtud de ninguna fatalidad histórica [non pas en vertu de quelque fatalité historique], sino porque, 
justamente, el régimen Parlamentario está concebido, en gran parte, para canalizar el descontento [pour 
canaliser le mécontentement]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
158 

piensen lo mismo, hagan lo mismo, deseen lo mismo, se interesen por lo mismo, 
jueguen a lo mismo (que era el deseo del Platón de Las Leyes). Antes bien, consiste en 
generar las condiciones para liberar las potencias de la singularidad productiva 
(productive Einzigkeit)146 de cada quien a punto tal que cada uno pueda expresar su 
potencia de pensar y su potencia de obrar al máximo, en maxima libertad, pero sin que 
nadie joda a nadie, sin que nadie entristezca ni impotencie a nadie, sin que nadie le 
haga pagar nada a nadie (ni sus alegrías ni sus tristezas, ni sus placeres ni sus 
displaceres, ni sus trabajos ni sus ocios, ni sus necesidades ni sus saciedades), y sin que 
nadie tenga poder sobre nadie, sin que nadie mande sobre otras personas ni nadie 
obedezca a ninguna persona, pero todos obedezcan activa y positivamente sólo ‘al 
común’ anti-jerárquico, sin por ello devenir autómatas o androides (ni con Hobbes ni 
con Hegel):  

 
No convertir a los seres humanos de seres racionales en bestias o ‘autómatas’ [non homines 
ex rationalibus bestias vel ‘automata’ facere], sino lograr más bien que su alma y su cuerpo 
desempeñen sus funciones con seguridad, y que ellos se sirvan de su razón libre [libera 
ratione] y que no se combatan con odios, iras o engaños, ni se ataquen con perversas 
intenciones [et ne odio, ira vel dolo certent, nec animo iniquo invicem ferantur].147 

  
En Diferencia y repetición (del año 1968) Deleuze define la  anarchie couronnée 

(anarquía coronada) como el verdadero acontecimiento (événement) político, es decir, 
como la cólera propia de la idea social (la colère propre de l’idée sociale), como la 
expresión más viva, activa y afirmativa de la potencia social de la ‘diferencia’ (la 
puissance sociale de la ‘différence’)148, que siempre es una potencia social ácrata: pues 
la anarquía es el objeto de la verdadera sociabilidad (serait aussi l’anarchie). Potencia 
social ácrata que por definición es viva, activa y afirmativa porque (por oposición a todo 
Estado autómata orgánico o mecánico) expresa esa poderosa vitalidad no-orgánica que 
completa la fuerza con la fuerza (la puissante vitalité non-organique qui complète la 
force avec la force), y que siempre enriquece (enrichit) o engrandece a aquello con lo 
que entra en relación, suscitando un sobrepasamiento recíproco y común149.  

Por eso las anarquías coronadas reemplazan a las jerarquías de la ‘representación’ 
parlamentarista estatal (se substituent aux hiérarchies de la représentation), así como 
las distribuciones nómadas reemplazan a las distribuciones sedentarias de dicha 
representación (les distributions nomades substituent aux distributions sédentaires de la 
représentaition)150; la anarquía coronada es la conjuración de la sociabilidad estatal (de 
Estado como aparato de captura por axiomatización) efectuada por unas singularidades 
nómadas que ya no están atravesadas por las líneas de pseudo-alegría (el amor al 
Estado) ni por las líneas de odio (el horror del Estado); una nueva subjetivación y un 
nuevo modo de existencia que ya no entra en resonancia con la fascinación psico-
política que actualmente existe tanto en torno a los afectos de amor respecto del Estado 
como en torno a los afectos de odio respecto del Estado (la fascination aujourd’hui 
l’amour ou l’horreur de l’État)151, amor social o amor societatis atascado en el doble 
frenesí de los descontentos mutuos. 

                                                
146 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, p. 29: «Cada uno lleva dentro de sí una singularidad 
productiva, como núcleo de su ser» (Ein Jeder trägt eine productive Einzigkeit in sich, als den Kern 
seines Wesens). 
147 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 264. 
148 DELEUZE, Différence et Répétition, p. 269. 
149 DELEUZE, Critique et Clinique, p. 167. 
150 DELEUZE, Différence et Répétition, p. 356 
151 FOUCAULT, Sécurité, Territoire, Population, p. 112. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
159 

La anarquía coronada no es entonces ni una sociedad donde la individualidad se 
ha disuelto en un ‘yo social’ que aplasta las singularidades productivas (la comunidad 
como cuerpo despótico y burocrático), ni tampoco es una sociedad donde reinan los 
‘individuos’ como átomos sociales anclados en su ‘personalidad yoica’ (el ‘ciudadano’ 
como sujeto social de derechos universales que no anhela más que ser identificado, 
reconocido, representado, contractualizado, satisfecho, bien pagado), y que, en tanto que 
‘capital humano’ (o incluso “capital erótico y sexual”) sólo puede entablar con los 
demás relaciones y prácticas bajo la forma jurídica del contrato y del intercambio 
supuestamente consentidos y ejecutados con libre albedrío (cuya regla es: do ut des; 
facio ut facias; do ut facias; facio ut des). Destrucción total de la subjetivación social 
del tipo homo juridicus, homo œconomicus, homo dialecticus. Foucault tenía su grito: 
En finir avec les porteparole!, es decir: ¡Hay que acabar de una buena vez con los 
portavoces!152. Por lo demás, quizá podría ocurrir que todo aquello que se vende es 
aquello que, de ser regalado, nadie querría tener (niemand will es geschenkt: so muß sie 
sich schon verkaufen)153, toda vez que sucede con la posesión de la ‘verdad’ lo mismo 
que ocurre con cualquier clase de posesión: es algo aburrido (der Besitz der Wahrheit 
ist nicht schrecklich sondern langweilig wie jeder Besitz)154. 

La anarquía coronada —individualidad superior ni mecánica ni orgánica en la cual 
todos podemos entrar a título de parte extensiva e intensiva inmanente— es una forma 
de organizar o componer las relaciones de potencia tal que sea capaz de suscitar y de 
hacer proliferar las singularidades o aecceidades, las diferencias de potencia que somos 
y que hacemos, que no son lo mismo que las individualidades personales (que se hallan 
en un fluctuante estado de identificación, reconocimiento y representación). Por eso  

 
hay una diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre ‘individuos’ sedentarios 
siguiendo límites o vallados [entre des individus sédentaires suivant des bornes ou des 
enclos], y repartir singularidades en un espacio abierto sin muros ni propiedades [dans un 
espace ouvert sans enclos ni propriété].155 

 
En el acápite de este apartado citábamos las palabras de Spinoza en su carta a 

Jarig Jelles del 17 de febrero de 1671, en la que decía: ‘Omnia amicorum sunt 
communia’ (entre amigos todas las cosas son comunes); frase que ha sido tomada 
históricamente en toda la tradición ácrata como lema, y que ciertamente no debe 
confundirse con la sentencia ‘omnia omnium sunt’.  

Más exactamente: según el Tratado político, en el estado de naturaleza rige para 
todos los seres humanos el lema omnia omnium sunt (todo es de todos), pero sólo en el 
sentido de que “todas las cosas pertenecen por naturaleza a todos hasta tanto un alguien 
cualquiera pueda apropiarse de ellas”; es decir, hasta tanto un ser humano ejerza sus 
potencias actuales con el fin de reclamarla para sí y sólo para sí: omnia omnium sunt, 
qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi156. Hobbes decía lo mismo en De 
Cive (de 1642), cuando afirmaba que el estado de naturaleza es un estado en el que all 
things were common157. Muy por el contrario, en la sociedad o comunidad ácrata, 
anarquía coronada o régimen democrático anti-jerárquico y directo de concordia y de 
amistosidad generalizada, el lema correspondiente ya no es ‘omnia omnium sunt’ sino 

                                                
152 FOUCAULT, Dits et Écrits IV, pp. 86-87. 
153 NIETZSCHE, KSA 10, §7[43], p. 256. 
154 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 234], p. 81. 
155 DELEUZE, L’Île Déserte, pp. 198-199. 
156 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 61. 
157 HOBBES, The Citizen, p. 278. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
160 

‘omnia amicorum sunt communia’158, es decir, todas las cosas son comunes a todos 
aquellos que están implicados —en acción y en pasión, en su potencia de afectar 
(espontaneidad) y de ser afectados (receptividad)— en el interior de una determinada 
composición anti-jerárquica de relaciones.  

Todas las cosas son comunes entre ‘amici’, esto es, entre aquellos que se afectan 
activa y mutuamente de alegría/amor de una manera recíproca (sin posiciones de 
verticalidad, autoridad y jerarquía); toda vez que amicus (amigo) deriva del verbo 
amare (amar, sentir afecto). Todas las cosas son comunes entre ‘amici’, esto es, entre 
aquellos que se han fabricado en común una composición de potencia superior que los 
conduce en adelante a experimentar el ‘afecto’ y el ‘amor’ no ya como unos esclavos 
libertos y según el primer género de conocimiento —como un simple agregado o 
acuerpamiento sentimental entre yoes demasiado personales y demasiado descontentos 
(individuos necesitados de reconocimiento individual y reproductores de las burocracias 
afectivas y las competencias superiores)—, sino como alegría y aquiescencia por esa ‘χ’ 
impersonal-común que nos enlaza y nos subjetiva, haciéndonos sobrepasar hacia una 
perfección mayor. 

En efecto, decir que ‘todo es de todos’ no es lo mismo que decir que ‘todo es 
común a todos’. Lo primero habilita la posibilidad de la apropiación privada y exclusiva 
entre cogitos, entre sujetos individuales (que se viven como homo juridicus, homo 
œconomicus, homo dialecticus), y por lo tanto, habilita el régimen de ‘lo tuyo’ y ‘lo 
mío’, el régimen de la propiedad, del sobre-trabajo, y de los contratos de intercambio 
(espacio estriado). Lo segundo habilita lo contrario: un espacio liso, sans enclos ni 
propriété.  

En consecuencia, continuando o tironeando de esta línea de fuga ácrata 
spinozeana podría resultar posible resignificar —desde la perspectiva de las 
singularidades nómadas y siguiendo los postulados de su ética como ontología radical y 
como sistema de pruebas— otro de los lemas ácratas: “De cada quién según sus 
potencias singulares creativas afirmativas actuales del pensar y del obrar (y no según 
sus capacidades, porque las capacidades remiten a un Juez/Tribunal superior que las 
evalúa y tasa según un código de trascendencia), y a cada quién según sus afectos y 
deseos activos actuales (y no según sus necesidades, porque las necesidades remiten a la 
negatividad y a la falta, y al Juez trascendente que evalúa la falta)”; bajo la condición de 
haber creado una laboriosidad, una productividad y una sociabilidad sans enclos ni 
propriété que sea el signo del aumento de las potencias de todos.  

Introducir en la ecuación a las necesidades y a las capacidades sólo sirve para 
restaurar la trascendencia y el sistema del juicio, porque ambas nos remiten a lo Uno 
(Dios, el Sujeto, el Estado, el Mercado, y el Falo), y constituyen los conceptos propios 
de todas aquellas sociedades que (gobierne quien gobierne) hacen de la impotencia y la 
bajeza (y consecuentemente, de la explotación y la alienación) la regla de normalización 
para todos los modos de existencia. De allí que Kropotkin decía en La conquista del pan 
(de 1892) que ninguna sociedad podría existir si se llevasen al extremo los principios 
del “A cada uno según sus necesidades” (à chacun selon ses besoins) y del “A cada uno 
según sus obras” (à chacun selon ses oeuvres), porque las ‘necesidades’ (les besoins) 
del individuo —incluso dejando de lado las necesidades fantasiosas (nous ne parlons 
pas des fantaisies)— no siempre corresponden con sus ‘obras’ (ne correspondent pas 
toujours a ses oeuvres)159. La línea de fuga ácrata spinozeana diverge, en el sentido aquí 

                                                
158 SPINOZA, Epistolae, XLVII, p. 281. 
159 KROPOTKINE, La Conquéte du pain, pp. 45; 221. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
161 

propuesto, no sólo respecto de la línea progresista (el llamado Estado Benefactor o de 
economía mixta) y de la línea liberal (el llamado liberal-libertarianismo o anarco-
capitalismo), sino que también diverge tanto respecto del anarquismo proudhoniano, 
como así también respecto del socialismo o comunismo centralista marxeano, y 
derivados.  

Respecto (a) del anarquismo proudhoniano: porque en Qu’est-ce que la 
propriété? (del año 1840) Proudhon se opuso a dicho lema por considerarlo una 
consigna propia de utopistas como Saint-Simon, Fourier, Cabet, e incluso de Babeuf y 
los babouvistes 160:  

 
Oigo gritar por todas partes : “¡Gloria al trabajo ya la industria!”, “A cada uno según su 
capacidad, a cada capacidad según sus obras” [à chacun selon sa capacité, à chaque 
capacité selon ses oeuvres]. [Tal es el caso de] les saint-simoniens, de les fouriéristes, y, en 
general, de todos los que en nuestros días se ocupan de economía social y de reforma, y que 
inscriben en su bandera el lema: “A cada uno según su capacidad, a cada capacidad según 
sus obras” (como Saint-Simon), o “A cada uno según su capital, su trabajo, y su capacidad” 
[á chacun selon son capital, son travail et son talent] (como Fourier). [Pero con ello] 
entienden lo que entiende todo el mundo, o sea, que “A la mayor capacidad se debe la más 
alta retribución” [qu’à la plus grande capacité la plus grande rétribution est due], y que 
“Los beneficios deben ser proporcionados a las obras y a las capacidades” [que les 
appointements doivent être proportionnées à l’oeuvre et à la capacité].161 

 
Por relación a las llamadas ‘capacidades’ individuales —que nos permiten 

satisfacer las ‘necesidades’ a través de su ejercitación o puesta en práctica, y de cuyo 
resultado surge una ‘obra útil’—, Proudhon considera, por el contrario, que el vigor, el 
genio, la diligencia (vigueur, génie, diligence) y las demás capacidades o habilidades 
personales son, en un grado, obra de la naturaleza (fait de la nature), que sólo hasta 
cierto punto dependen de la educación del individuo, y que ante todo son una creación 
de la sociedad (le talent est une création de la société bien plus qu’un ‘don’ de la 
nature); en consecuencia, para Proudhon la retribución (le loyer) que la sociedad 
concede a los individuos debe ser proporcionada (proportionné) no a lo que puedan 
producir, sino a lo que produzcan: non à ce qu’ils peuvent, mais à ce qu’ils 
produisent162. Así, la nueva consigna de Proudhon resulta ser la siguiente: “Dadme una 
sociedad en la que cada especie de talento (chaque espèce de talent) esté en proporción 
numérica con las ‘necesidades’ (en rapport de nombre avec les besoins), y en la que no 
se exija a cada productor más de lo que su especialidad le permita producir (ce que sa 
spécialité l’appelle à produire), y entonces, respetando escrupulosamente la jerarquía 
de las funciones (la hiérarchie des fonctions), deduciré de ella la igualdad de las 
fortunas (j’en déduirai l’égalité des fortunes)”163. Pero, ¿quién establece dicha 
jerarquía, y en función de qué cálculo, una vez que se ha aceptado que los talentos no 
son naturales ni frutos de un ‘don’ sino un puro producto de la sociedad? Sin entrar a 

                                                
160 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 126; 232: «Graco Babeuf pretendía que toda 
superioridad fuese severamente reprimida [que toute supériorité fût réprimée sévèrement] y aún 
perseguida como peligro social [fléau social]; para asegurar el edificio de su comuidad, rebajaba a todos 
los ciudadanos a la altura del más pequeño [il rabaissait tous les citoyens à la taille du plus petit]. […] 
Los babouvistes, inspirados por un horror exaltado [une horreur exaltée] contra la propiedad, más que por 
una creencia claramente formulada [une croyance nettement formulée], cayeron por la exageración de sus 
principios, mientras que les saints-simoniens, combinando la comunidad con la desigualdad [cumulant la 
communauté et l’inégalité], han pasado como una mascarada».   
161 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 91; 120. 
162 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 123; 182. 
163 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 128-129. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
162 

considerar que, por lo que toca a la llamada ‘diferencia sexual’ entre varones y mujeres, 
Proudhon no duda ni un segundo en jerarquizar (como Rousseau, Locke, Kant, Fichte, 
Hegel, Schopenhauer, etc.) a los talentos masculinos por encima de los talentos 
femeninos: 

 
Entre la femme y el homme puede existir amor, pasión, un vínculo de costumbre [amour, 
passion, lien d’habitude], y todo lo que se quiera, pero no existe nunca una verdadera 
‘sociedad’ [il n’y a pas véritablement société]. El varón y la mujer no van asociados [ne 
vont pas de compagnie]. La diferencia entre los sexos crea una separación entre ellos [la 
différence des sexes élève entre eux une séparation] de la misma naturaleza que la 
diferencia de razas la crea entre los animales. Por lo tanto, lejos de aplaudir lo que hoy se 
llama “la emancipación de la mujer” [bien loin d’applaudir à ce qu'on appelle aujourd’hui 
émancipation de la femme], preferiría, si llegara a ese extremo, inclinarme a confinar a las 
mujeres [à mettre la femme en réclusion].164 

 
Todavía en un póstumo del año 1875 Proudhon sostuvo que entre el varón y la 

mujer hay una equivalencia de atributos (équivalence de leurs attributs) pero no hay ni 
égalité ni identité entre esos mismos atributos tenidos por equivalentes, dado que en 
virtud de las diferentes constituciones de ambas naturalezas (constitutions de la nature) 
existe una ‘diferencia radical’ (différence radicale) entre las funciones y los destinos 
(fonctions et destinées) tanto sociales como domésticos del varón y de la mujer; en la 
constitución masculina hay por definición más movimiento, energía y actividad (plus de 
mouvement, d’énergie, d’activité), mientras que en la constitución femenina prima un 
ejercicio más dulce (plus doux) y una vida más sedentaria (plus sédentaire). Proudhon 
se refugia incluso en el precario ‘saber’ de la Frenología para poder afirmar que los 
instintos polémicos y guerreros (les instincts polémiques et guerriers), así como los 
instintos de mando (de commandement), de firmeza y de personalidad encuentran un 
mayor desarrollo natural en el varón (plus grand développement chez l’homme) a la vez 
que uno menor en la mujer, y que el varón porta orgánicamente una mayor potencia 
nerviosa y muscular (plus de puissance nerveuse et musculaire), que se traduce en una 
mayor potencia intelectual por relación a la mujer (plus de puissance intellectuelle). La 
frenología habría demostrado, además, que el cerebro de la mujer no está constituido de 
la misma manera que el cerebro del varón (la phrénologie dit que le cerveau de la 
femme n’est pas constitué de la même manière que celui de l’homme), porque la masa 
total del cerebro es más pequeña en la mujer (la masse totale du cerveau est plus petite 
chez la femme)165. 

Respecto (b) del socialismo o comunismo centralista marxeano: porque en Kritik 
des Gothaer Programms (de 1875) Marx suscribía al citado lema por considerarlo como 
una  consigna válida para la sociabilidad estatal y centralizada del futuro: 

 
En la fase superior de la sociedad comunista [kommunistischen Gesellschaft], cuando haya 
desaparecido la subordinación esclavizadora [die knechtende Unterordnung] de los 
individuos a la ‘división del trabajo’ [Teilung der Arbeit], y con ella, la oposición entre el 

                                                
164 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, p. 221. Este párrafo, junto con otros del mismo tenor, 
condujo a Jeanne-Marie Poinsard (Jenny de Héricourt) a escribirle una carta de queja a Proudhon, a la vez 
que dedicarle en 1856 un artículo en La revue philosophique et religieuse titulado M. Proudhon et la 
question des femmes (en donde transcribe la respuesta de Proudhon). En 1860 publica otro libro crítico 
contra la concepción sexual de Proudhon (La Femme affranchie: réponse à MM. Michelet, Proudhon, É. 
de Girardin, Legouvé, Comte et autres novateurs modernes). Por su parte, Proudhon intenta responder a 
sus objeciones (y a las de Mme. J.L.) en una obra publicada póstumamente en 1875: La Pornocratie, ou 
Les femmes dans les temps modernes.  
165 PROUDHON, La Pornocratie, pp. 19; 24-25; 28-29. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
163 

trabajo intelectual [geistiger] y el trabajo físico [körperlicher]; cuando el trabajo no sea 
solamente un ‘medio de subsistencia’ [Mittel zum Leben] sino la primera necesidad vital 
[das erste Lebensbedürfnis]; cuando, junto con el desarrollo de los individuos en todos sus 
aspectos, crezcan también las ‘fuerzas productivas’ y corran a chorro lleno los manantiales 
de la riqueza colectiva, sólo entonces podrá sobrepasarse [überschritten] completamente el 
estrecho horizonte del Derecho burgués, y la sociedad podrá escribir en su estandarte: “¡De 
cada cual, según su capacidad; a cada cual, según sus necesidades!” [Jeder nach seinen 
Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen!].166 

 
Como sabemos, Marx despreciaba tanto a Proudhon como a los socialistas 

utópicos odiados por Proudhon; unos y otros se le aparecían como expresiones del 
vulgärsozialismus, del socialismo pequeño-burgués y utopista167. Sin embargo, ambos 
enemigos tienen un amor en común: Marx y Proudhon comparten su inclinación por el 
método dialéctico como camino para toda cientificidad en antropología, en política, en 
economía, y en sexualidad.  

Sin embargo, y pese a ello, ambos comparten también una positividad que se 
sostiene con independencia de toda concepción e imagen dialéctica y contradictoria de 
los fenómenos/procesos. A saber: (1) la idea de que el valor de las ‘capacidades’ y 
‘talentos’ humanos es inconmensurable —¿cómo pretender, pues, introducir entre las 
capacidades y talentos una jerarquía y un supuesto intercambio jurídico-contractual 
entre las mismas, pagadero con una forma de equivalente general?—, y que, en rigor, 
(2) el llamado talento personal o las llamadas capacidades personales no son nunca una 
propiedad privada o personal de los individuos (algo pasible de ser apropiado en 
términos de ‘tuyo’ o ‘mío’), sino que más bien constituyen la expresión singular de un 
General Intellect (intelligence universelle o allgemeiner Intellekt), objeto de una de 
posesión colectiva, y para la alegría y el sobrepasamiento común168. Es en este sentido 
que entonces podrá decirse que sólo bajo la sociabilidad de la potencia (anarquía 
coronada) puede cumplirse el omnia amicorum sunt communia; y nunca bajo la 
sociabilidad del poder (estatal-capitalista). 

 
4. El deseo (cupiditas = conatus = essentia = potentia) excluye la falta, la negación, la 
carencia, la agresividad.  
 

Ces trois propositions forment la même merde sur le désir: une fois 
que vous avez mis ‘le manque’ dans le désir, vous ne pourrez mesurer 
les remplissements apparents du désir que avec ‘le plaisir’, et vous ne 

                                                
166 MARX, Kritik des Gothaer Programms, MEW 19, p. 21. 
167 MARX, Kritik des Gothaer Programms, MEW 19, p. 22: «El socialismo vulgar [vulgärsozialismus], y 
por intermedio suyo, una parte de la democracia, ha aprendido de los economistas burgueses a considerar 
y a tratar la ‘distribución’ [Distribution] como algo independiente [unabhängig] del ‘modo de 
producción’ [Produktionsweise], y, por lo tanto, a exponer el Sozialismus como una doctrina que gira 
principalmente en torno a la Distribution». 
168 PROUDHON, Qu’est-ce que la propriété?, pp. 136-137: «Determinar en dinero el ‘valor’ de un 
talento [talent] cualquiera es imposible [est chose impossible], porque el talento y la moneda son 
cantidades inconmensurables [sont des quantités incommensurables]. [...] El talento es una propriété 
collective que no se ha pagado y de la que siempre se será deudor. Y así como la fabricación de todo 
‘instrumento de producción’ es el resultado de un esfuerzo colectivo [une force collective], así también el 
talent y la science de un ser humano son producto de la inteligencia universal [produit de l’intelligence 
universelle] y de una ciencia general, lentamente acumulada». Cf. MARX, Ökonomisch-philosophische 
Manuskripte (1844), MEW 40, pp. 541-542: «La formación de los cinco sentidos es un trabajo de toda la 
historia mundial» (die Bildung der 5 Sinne ist eine Arbeit der ganzen bisherigen Weltgeschichte). Sobre el 
General Intellect en Marx (allgemeiner Intellekt o allgemeine gesellschaftliche Wissen), cf. Grundrisse 
der Kritik der politischen Ökonomie, MEW 42, p. 602. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
164 

pourrez que le rapporter à une transcendance qui est celle de ‘la 
jouissance impossible’ (renvoyant à la castration et au sujet clivé).169 

 
Hemos realizado hasta aquí un análisis en torno a la sociabilidad del poder y la 

servidumbre —como pilar de la 1º forma  de la sociabilidad (el estado de naturaleza) y 
de la 2º forma (la erección del Estado/Imperium)—, así como en torno a su diferencia 
respecto de la sociabilidad de la potencia ácrata directa, colectiva y co-organizada, 
como soporte de la 3º forma de la sociabilidad (la anarquía coronada). Pero esta 
problematización sólo puede sostenerse apoyándose sobre el nivel psico-sexo político 
del problema: si hay en Spinoza tres géneros de conocimiento y tres formas de la 
sociabilidad, ha de haber también tres modos de la sexualidad. En otras palabras: los 
problemas relativos a las relaciones de poder/potencia sólo existen enganchados con los 
respectivos problemas relativos al deseo y la sexualidad. En consecuencia, es necesario 
abordar ahora cuál es la concepción que Spinoza tiene del deseo (cupiditas). 

Ahora bien, el concepto de deseo (cupiditas) tal y como Spinoza lo trabaja en la 
Ética ha producido y continúa produciendo aún hoy grandes malentendidos y falsos 
problemas, así como grandes anacronismos conceptuales (neo-arcaísmos a la vez que 
retro-futurismos), toda vez que se tiende a pasar por alto el hecho evidente de que, para 
Spinoza, los conceptos de cupiditas y de conatus nunca son conceptos análogos ni 
sinónimos del concepto de libido. La tradición psicoanalítica y psiquiátrica, tanto como 
las filosofías afines, han tomado de cabo a rabo el concepto psicoanalítico de deseo 
como falta (y signado por el falo como significante dominante), identificando (y 
reduciendo) inmediatamente a la cupiditas (deseo) con la libido (deseo sexual), y a la 
libido con el conatus. Pero Spinoza, reacio como era a toda forma (religiosa o laica) de 
pastoral y de profetismo no guarda ninguna relación con este tipo de reduccionismos; 
ello constituye, de hecho, la razón por la cual nunca deja de decirnos que la auto-
complacencia común de los esclavos libertos, o sea, de la ‘gente común’ (communis 
vulgi) consiste en creer que se es “libre” en la medida en que se les permite que 
obedezcan a las demandas urgentes de su propia libido: communis vulgi persuasio 
videntur credere se eatenus ‘liberos’ esse, quatenus libidini parere licet170. 

Se sabe que la Ética de Spinoza parte de un postulado psico-político base: sólo 
hay tres afectos primarios (primarium affectios), que son: la alegría (laetitia), la tristeza 
(tristitia), y el deseo (cupiditas). Ahora bien, esta tríada de afectos primarios es capaz de 
combinarse en el ser humano de múltiples maneras, a punto tal que a partir de ellos se 
formarán o derivarán todos nuestros restantes afectos, puesto que para Spinoza todos los 
‘afectos’ que somos capaces de experimentar se remiten al deseo, a la alegría, o a la 
tristeza: omnes affectus ad cupiditatem, laetitiam, vel tristitiam referuntur171. Pero estos 
tres afectos primarios, y las ideas que les corresponden en nuestra alma, pueden devenir 
tanto activos como pasivos: 

 
Por ‘afectos’ [affectum] entiendo las ‘afecciones’ del cuerpo [corporis affectiones] por las 
cuales aumenta o disminuye (es favorecida o coercida) la potencia de obrar [agendi 
potentia] de ese mismo cuerpo, y entiendo, al mismo tiempo, las ideas de esas afecciones. 
[De modo tal que] si podemos ser causa adecuada [adaequata causa] de alguna de estas 

                                                
169 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II: «Estas tres proposiciones conforman una sola y misma mierda 
arrojada sobre el deseo: una vez que han puesto la ‘falta’ en el deseo sólo podrán medir sus realizaciones 
aparentes en el ‘placer’, y sólo podrán relacionarlo con una trascendencia que es la del ‘goce imposible’ 
(que remite a la ‘castración’ y al ‘sujeto escindido’)».  
170 SPINOZA, Ethica, p. 179.  
171 SPINOZA, Ethica, p. 98. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
165 

afecciones [affectionum], entonces entiendo por ‘afecto’ una acción [per affectum actionem 
intelligo]; en caso contrario, entiendo por ‘afecto’ una pasión [alias, passionem].172 

  
Sin embargo, es de notar que Spinoza carga desde el comienzo a sus conceptos 

con un valor que difiere ampliamente respecto de ‘los valores’ dominantes, así como 
también los carga con un sentido que difiere ampliamente respecto del ‘sentido común’ 
filosófico y teológico dominante, puesto que, según él mismo nos dice, los conceptos 
han venido siendo mal utilizados, habida cuenta de que los ‘nombres’ de los afectos 
(affectuum nomina) parecen haber sido inventados más bien según su uso vulgar (ex 
eorum vulgari usu), es decir, según su uso servil, que según un cuidadoso entendimiento 
(accurata cognitione)173. Eso es exactamente lo que ocurre con el concepto de deseo: 
Spinoza nunca hecha mano al clásico concepto de libido para referirse al deseo (como 
ordena la tradición), sino que opta contrariamente por el concepto de cupiditas, 
reservando el de ‘libido’ para referirse exclusivamente al afecto de excitación sexual 
(coeundi libido) que busca la unión a partir de la mezcla de los cuerpos (el coito).  

En este sentido, observamos que en la Ética de Spinoza el deseo (cupiditas) no se 
deja reducir nunca a la mera excitación sexual orgánica o genital (libido), o lo que es lo 
mismo decir, que el deseo no es siempre y en todos los casos y circunstancias ‘deseo 
sexual’ (orgástico-genital), sino que el deseo excede o sobrepasa lo sexual por todos 
lados y a cada instante; aún cuando todo el mundo proceda a identificarlos, según lo 
ordenan inconscientemente el uso vulgar dominante y el modo servil de vivir dominante 
(que vive su existencia según el concepto de deseo más bajo y chato, que es el que cabe 
al primer género de conocimiento).  

Así, pues, en su definición de los afectos Spinoza parece querer decirnos que 
libido no se opone a cupiditas, sino que simplemente es una clase particular de la 
cupiditas. Toda libido es cupiditas, pero no toda cupiditas es libido. De allí que, según 
la definición de Spinoza, por libido hay que entender solamente el deseo y el amor 
(libido est cupiditas et amor) por la íntima unión de los cuerpos (in commiscendis 
corporibus), independientemente de si dicha excitación sexual o deseo de copular 
(coeundi cupiditas) es moderado o inmoderado174.   

En otras palabras, el deseo (cupiditas) es un afecto (affectio), y, de hecho, es uno 
de los tres afectos primarios, pero según cómo sea tanto nuestra manera de componer 
relaciones como nuestro modo de existencia singular, el deseo podrá devenir (como 
ocurre con todos los afectos humanos) o bien un afecto-pasión (afecto pasivo) o bien 
afecto-acción (afecto activo), vale decir, o bien deseo-pasión (deseo pasivo) o bien 
deseo-acción (deseo activo); o bien deseo que nos esclaviza y nos hace esclavizar a los 
demás, o bien un deseo que tiende a la liberación y a la autonomía recíprocas, que es 
aquello que Spinoza llamará acquiescentia in se ipso. 

El deseo (cupiditas) no es, entonces, esencialmente malo, negativo, angustiante y 
doloroso —tal y como sostienen del siglo XVII al XIX autores como Descartes, 
Hobbes, Locke, Leibniz, Kant, Hegel, Fichte, Novalis, Adam Smith, Bentham, Malthus, 
Burke, Schopenhauer, entre tantos otros—, sino que es actualmente un afecto activo 
cuando se suscita en nosotros siendo nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en 
función de haber producido ideas adecuadas; en ese caso, se dirá que obramos o 
actuamos por deseo toda vez que sucede algo en nosotros o fuera de nosotros de lo cual 
somos causa adecuada (cujus adaequata sumus causa). Por el contrario, el deseo es 

                                                
172 SPINOZA, Ethica, p. 66. 
173 SPINOZA, Ethica, p. 94. 
174 SPINOZA, Ethica, p. 110. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
166 

actualmente un afecto pasivo cuando se suscita en nosotros pero sin que seamos 
nosotros mismos la causa de dicho afecto, y en función de haber producido ideas 
inadecuadas y equívocas; en este caso, se dirá que padecemos por deseo toda vez que en 
nosotros suceda algo, o se siga algo de nuestra naturaleza, de lo que no somos sino la 
causa parcial (cujus nos non nisi partialis sumus causa)175. Porque, sin dudas,  

 
el esfuerzo o potencia del alma al pensar [mentis conatus seu potentia in cogitando] es 
igual, y simultaneo por naturaleza, al esfuerzo o potencia del cuerpo a obrar [corporis 
conatu seu potentia in agendo]. [Pero] el alma está sometida [esse obnoxiam] a tantas más 
pasiones [passionibus] cuantas más ‘ideas inadecuadas’ tiene, y, por el contrario, obra 
[agere] tantas más cosas cuantas más ‘ideas adecuadas’ tiene; [razón por la cual] las 
acciones del alma [mentis actiones] se originan solo de las ideas adecuadas, y, en cambio, 
las pasiones del alma [mentis passiones] dependen sólo de las ideas inadecuadas, [dado 
que] el alma sólo es pasiva porque tiene ideas inadecuadas [mens propterea tantum patitur 
quia ideas habet inadaequatas].176 

 
Así, pues, en virtud del paralelismo entre el cuerpo y el alma, resulta que desde la 

perspectiva de las potencias ‘pensar’ y ‘desear’ son siempre una y la misma cosa177, 
dado que la idea de todo aquello que aumenta o disminuye (auget vel minuit), vale 
decir, que favorece o reprime (juvat vel coërcet) la potencia de obrar de nuestro cuerpo 
(corporis nostri agendi potentiam), a su vez, aumenta o disminuye, vale decir, favorece 
o reprime la potencia de pensar de nuestra alma (mentis nostrae cogitandi potentiam). 
Spinoza dice que 

 
tanto la decisión del alma, como el apetito y la determinación del cuerpo, son cosas 
simultáneas por naturaleza [simul esse natura], o, mejor dicho, son una y la misma cosa 
[unam eandemque rem], a la que llamamos ‘decisión’ [decretum] cuando la consideramos 
bajo el atributo del pensamiento, y ‘determinación’ [determinationem] cuando la 
consideramos bajo el atributo de la extensión.178 

 
Pero al mismo tiempo resulta que desde la perspectiva de los modos de existencia 

(o bien alegre y libre, o bien vil y servil) ‘pensar’ y ‘desear’ son diferentes, porque hay 
una gran diferencia entre el ser humano que piensa y desea en función de ideas 
adecuadas y el ser humano que piensa y desea en función de ideas inadecuadas, ya que 
en el primer caso pensará y deseará invistiendo y envolviendo sus afectos o deseos-
pasión (de los cuales él solo es causa parcial), mientras que en el segundo caso pensará 
y deseará invistiendo y envolviendo sus afectos o deseos-acción (de los cuales él es 
causa adecuada). 

En consecuencia, ocurre que, para Spinoza, de los tres afectos fundamentales 
(alegría, tristeza, deseo) solamente dos de ellos (la alegría y el deseo) pueden ser tanto 
activos (afectos de acción) como pasivos (afectos de pasión), mientras que por su parte 
la tristeza es siempre pasiva (no existen jamás tristezas activas) porque toda tristeza 
implica necesariamente una disminución en la potencia de obrar del alma: 

 

                                                
175 SPINOZA, Ethica, p. 66. 
176 SPINOZA, Ethica, pp. 81; 67; 70. 
177 En la clase del 26/03/1973 de Sur L’Anti-Œdipe II Deleuze retoma esta concepción spinozeana del 
deseo (y por tanto, anti-psicoana lítica), cuando afirma que pensar y desear son una y la misma cosa 
(penser et désirer c’est la même chose), es decir, que el deseo es pensamiento (le désir soit la pensée), 
que es posición de deseo en el pensamiento (position du désir dans la pensée), dado que el deseo siempre 
es constitutivo de su propio campo de inmanencia (constitutif de son propre champ d’immanence) y es 
constitutivo de las multiplicidades que lo pueblan (constitutif des multiplicités qui le peuplent). 
178 SPINOZA, Ethica, pp. 72; 69. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
167 

Todos los afectos se remiten al deseo, la alegría o la tristeza; [pero como] por ‘tristeza’ 
entendemos lo que disminuye o reprime la potencia de pensar del alma, [esto es] su 
potencia de obrar, de esta suerte, ningún afecto de tristeza puede referirse al alma en la 
medida en que ésta obra [nulli tristitiae affectus ad mentem referri possunt quatenus 
agit].179 

 
Y por su parte, el deseo es activo (y nos afecta de alegría) cuando somos nosotros 

la causa adecuada de dichos afectos y cuando producimos ideas adecuadas de afectos, y 
cuando investimos la totalidad del cuerpo/alma del otro o de los otros (su salud íntegra), 
y no solamente a alguna de sus partes. Ahora bien, Spinoza considera que los ‘deseos’ 
(cupiditates) serán buenos o malos deseos según broten o se originen a partir de 
‘afectos’ (affectibus) que sean buenos o malos. Sin embargo, al mismo tiempo nos dice 
que, en rigor, todos los deseos serán ‘deseos ciegos’ (caecae cupiditates) toda vez que 
se engendren en nosotros a partir de afectos que son pasiones (ex affectibus qui 
passiones sunt)180. En otras palabras: el deseo (cupiditas) se define siempre por los 
afectos (affectus) que envuelve y que lo hacen brotar, ya sean afectos-pasión (pasivos) o 
afectos-acción (activos). Si los afectos que llenan y hacen brotar a nuestros deseos son 
afectos pasivos, entonces esos deseos serán siempre ‘deseos ciegos’, y no podrán 
motorizar sino signos oscuros, equívocos, e ideas inadecuadas (y la ignorancia creciente 
de sí mismo y de los demás). Y todavía más: para Spinoza serán ciegos todos los deseos 
(pasivos) que se refieran o invistan solamente a una o a varias partes del cuerpo, pero 
no a todas, es decir, aquellos que no tienen en cuenta nuestra salud íntegra (integrae 
nostrae valetudinis)181. Y si Anna Wheeler y William Thompson tenían razón en 1825, 
entonces la observación, la ciencia y la experiencia cotidiana nos enseña que la 
sensualidad masculina tiende a estar constituida y a ser ejercida, incluso dentro del 
matrimonio conyugal, como pura sensualidad ciega: blind male sensuality182; donde la 
fragmentación del cuerpo y la pérdida de la salud íntegra son la regla, la ley y la norma 
para todas nuestras composiciones de relaciones.  

Sin embargo, no todo está perdido, ya que todo deseo ciego puede devenir deseo 
clarividente si nuestros afectos-pasión lograran transformarse en afectos activos: un 
afecto que es una pasión deja de ser pasión tan pronto como nos formamos de él una 
idea clara y distinta (affectus qui passio est desinit esse passio, simulatque eius claram 
et distinctam formamus ideam), porque no hay afección alguna del cuerpo (corporis 
affectio) de la que no podamos formarnos, con nuestra alma, un concepto claro y 
distinto (cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum)183.  

No se trata entonces, para la Ética, de aplastar o de reprimir nuestros deseos y 
nuestros afectos —que es, como vimos, el procedimiento típico de la sociabilidad del 
poder y de toda su Moral (como sistema del juicio trascendente) y de su Justicia (como 
forma-Tribunal)—, sino que se trata de aprender a apartar y conjurar, en función de 
una experiencia razonada y probada en común (arte para componer y descomponer 
relaciones), a todos aquellos afectos y deseos que son ciegos y pasivos (incluso de 
nuestras alegrías pasivas)184. Asimismo, se trata también de aprender a seleccionar 
(individual y colectivamente) todos aquellos afectos y deseos que son activos, porque «a 

                                                
179 SPINOZA, Ethica, p. 99. 
180 SPINOZA, Ethica, p. 144. 
181 SPINOZA, Ethica, p. 146. 
182 WHEELER/THOMPSON, Appeal of One Half the Human Race, p. 41. 
183 SPINOZA, Ethica, p. 162. 
184 SPINOZA, Ethica, p. 144: «La alegría es mala en la medida en que impide que el ser humano sea apto 
para obrar» (Laetitia eatenus mala est quatenus impedit quominus homo ad agendum sit aptus). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
168 

todas las acciones a que somos determinados por un afecto que es una pasión, podemos 
ser determinados, sin él, por la razón» (ad omnes actiones ad quas ex affectu qui passio 
est determinamur, possumus absque eo a ratione determinari)185.  

Así, esta suerte de clarividencia teórico-práctica (ética y a la vez política) en 
función de la cual nuestros afectos logran ser determinados por nuestra razón 
experimental (individual y común) es una clarividencia que no excluye sino que incluye 
al ‘deseo’ (cupiditas), puesto que el deseo que nace de la razón nunca puede tener 
exceso (cupiditas quae ex ratione oritur excessum habere nequit)186, como sí ocurre con 
aquellos deseos que nacen de los afectos-pasión. Sólo los deseos-pasión tienden al 
exceso, precisamente porque son deseos ciegos: y en su extravío pueden tender o 
divagar al infinito y hasta el delirio (así como el Falo y el Capital se lanzan hacia la 
Luna, Marte, al infinito y más allá)187. 

No se trata entonces de apelar a la razón (ni a la imagen de la razón como 
Tribunal superior) para desacreditar, culpabilizar o reprimir los afectos y los deseos, o, 
por el contrario, para incitarlos, sino que se trata, antes bien, de apelar a la razón 
(sustrayéndose de la forma-Tribunal y de la trivial analogía entre las ‘facultades 
naturales’ y los tres poderes del Estado) para aprender a envolver solamente, y en la 
medida de nuestra potencia (que nunca se pre-existe a sí misma sino que sólo existe en 
acto, tal y como es aquí y ahora), a aquellos afectos y deseos que sean activos, que sean 
deseos oriundos de la razón activa (de ideas adecuadas y unívocas). Pero no de una 
razón teoremática (la línea justa, la idea justa, la imagen justa, el programa justo) sino 
de una razón problemática y problematizante: la razón como una instancia de 
elucidación y de experimentación común. En este sentido, el lema psico-político teórico 
y práctico de la ética spinozeana consiste en no ridiculizar, no lamentar, no detestar (no 
enjuiciar) las acciones de los seres humanos, sino comprenderlas, problematizarlas, 
elucidarlas: humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere. 
Vale decir, no caerles encima con un sistema del juicio trascendente (culpabilización, 
remordimiento, castigo), sino problematizarlas y tratar de comprenderlas desde la 
perspectiva de las potencias y de las composiciones/descomposiciones de potencias 
emplazadas por los modos de existencia188, con vistas a la tarea de sobrepasar lo 
demasiado humano (andromórfico) en el ser humano, y evitando caer en la posición 
enunciativa y reactiva (empresa de tristeza) típica de todos aquellos teólogos, filósofos, 
científicos, moralistas, reformistas, filántropos, sacerdotes, profetas, tiranos, 
gobernantes, jueces, policías, y, en fin, todos esos  intitulados “mejoradores de la 
humanidad” (die verbesserer der menschheit)189 que pretenden ridiculizar, sermonear y 
enjuiciar al ser humano achacándole todos sus males y sus vicios (innatos o adquiridos), 
para así poder aplastarlo y culpabilizarlo mejor, y, a partir de entonces, proceder a 
mostrarle el camino justo, arduo, doloroso y sacrificial de su propia salvación por la vía 
trascendente (a través de la tristeza, el resentimiento y la mala conciencia). Spinoza 
critica esta actitud reiteradas veces; por ejemplo en el Tractatus Politicus, cuando dice 
que  

                                                
185 SPINOZA, Ethica, p. 144. 
186 SPINOZA, Ethica, p. 146. 
187 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 41-42; 307: «Tender siempre hacia lo más lejano, hasta el 
punto en que el Capitalismo se enviaría a la Luna con todos sus flujos: y en verdad, todavía no hemos 
visto nada, [pues] se tiene la impresión de que los flujos de capital se enviarían de buen grado a la Luna 
[les flux de capitaux s’enverraient volontiers dans la lune] si el Estado capitalista no estuviese allí para 
devolverlos de nuevo a la Tierra [si l’Etat capitaliste n’était là pour les ramener sur terre]». 
188 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 52 
189 NIETZSCHE, Götzen-Dämmerung, pp. 98-102. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
169 

 
los filósofos conciben los afectos [affectus], con los cuales los seres humanos lidiamos, 
como si fueran ‘vicios’ [vitia] en los que el ser humano cae por su propia culpa [sua culpa]; 
por eso los filósofos suelen burlarse o lamentarse [ridere, flere] de los seres humanos, o 
incluso criticarlos [carpere], o, cuando quieren darse aires de ‘santos’, se ponen a 
detestarlos [detestari].190 

  
Ahora bien, este deseo (cupiditas) que brota de la razón experimental y 

problemática (deseo activo que es acorde con el tercer género de conocimiento) no es un 
deseo de tipo meramente especulativo o abstracto, no es un deseo sublime ni tampoco 
un deseo del lógos (propio de una vida puramente cogitativa, teórica, contemplativa o 
judicativa), sino que es el deseo que se engendra en nosotros en la medida en que 
obramos (quae in nobis ingeneratur quatenus agimus) en concordancia con nuestra 
esencia singular, o lo que es lo mismo, en concordancia con esa diferencia o ese grado 
intenso de potencia singular que somos191, esa singularidad productiva que somos y 
hacemos. Así, es evidente que para Spinoza este deseo de la razón no puede surgir sino 
de la alegría-acción o de la alegría activa:  

  
el ‘deseo’ que nace de la razón sólo puede brotar de un afecto de alegría que no es ‘pasión’ 
[cupiditas quae ex ratione oritur ex solo laetitiae affectu quae passio non est], esto es, sólo 
puede brotar de una alegría que no puede tener exceso [ex laetitia quae excessum habere 
nequit].192 

 
Vemos entonces que los afectos de deseo, al igual que los afectos de alegría (no 

así los afectos de tristeza) serán afectos activos toda vez que el alma entienda, apetezca 
y obre en función de ideas adecuadas y de nociones comunes; y cuando ello ocurre, el 
alma tiende a pasar a una mayor perfección, lo cual la afecta de alegría y aumenta su 
potencia de afirmarse o de perseverar en el ser. El deseo (cupiditas) activo y libre 
(ácrata) es aquél deseo que es capaz de completar la potencia con la potencia, y de 
enriquecer (siendo enriquecido por) aquello con lo que entra en relación de composición 
(agenciamiento). 

Pero es aquí donde el problema se complejiza, porque Spinoza nos dice que el 
alma humana es tan intrincada, que bien puede arreglárselas para conseguir perseverar 
en el ser incluso haciéndose ideas inadecuadas y equívocas de las cosas, y planteándose 
falsos problemas; y ello es así porque el esfuerzo del alma por permanecer en su ser 
subsiste siempre, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas inadecuadas y 
equívocas. En otras palabras: el esfuerzo del alma por perseverar en su ser no es otra 
cosa que la esencia misma del alma, y para Spinoza decir ‘esencia’ del alma es lo 
mismo que decir ‘potencia’ del alma, ya que en él esencia equivale a potencia.  

El alma siempre se las arregla para perseverar, tanto bajo un modo de existencia 
basado en la servidumbre como bajo un modo de existencia basado en la liberación. En 
el primer caso persevera por medio de la tristeza y de pseudo-alegrías bajas, serviles y 
compensatorias (es la perseverancia del siervo y del esclavo liberto); en el segundo caso 
persevera por medio de la alegría (es la perseverancia del ser humano libre). La vida 
siempre se abre camino y siempre se afirma: pero puede ser una forma baja y vil de 
afirmarse en la existencia, o puede ser por el contrario una forma superior y noble de 
afirmarse en la existencia.  

                                                
190 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 51. 
191 SPINOZA, Ethica, p. 146. 
192 SPINOZA, Ethica, p. 147. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
170 

Nuestra hipótesis aquí es triple: que el modo de existencia basado en la liberación 
sólo es posible componiendo un tercer género o forma de la sociabilidad (anarquía 
coronada o democracia directa) concordante con un tercer género o forma de la sexo-
afectividad (sexualidad de la univocidad o sexo no-humano), y concordante con un 
tercer género de la subjetivación (las singularidades productivas, multiplicidades, 
aecceidades, líneas de fuga, máquinas de guerra nómadas an-orgánicas pero 
consistentes, grupos-sujeto, agenciamientos colectivos rizomáticos y transversalizables, 
etc.). 

Resulta claro entonces que en la ecuación ético-sexual de Spinoza deseo no se 
equivale con libido, es decir, que el deseo (la cupiditas) no puede reducirse ni agotarse 
nunca a la mera excitación sexual suscitada por el coito o la idea del coito entre los 
cuerpos (la libido), dado que la libido sólo atañe al deseo en tanto que es un afecto-
pasión (afecto pasivo), que siempre está atravesado por signos equívocos e ideas 
confusas (como ocurre con todos los signos de la sexualidad humana). La libido no 
tiene relación con el deseo en tanto que afecto activo. Cabe entonces formularse la 
siguiente pregunta: si el deseo (cupiditas) no se reduce a la excitación sexual (libido), 
tal y como nos lo han hecho creer los filósofos, médicos y juristas modernos (del siglo 
XVII al XIX), y según nos lo hacen continuar creyendo los psicólogos, psicoanalistas y 
psiquiatras (y anti-psis) contemporáneos, ¿cuál es entonces la relación entre el deseo 
(cupiditas) y la perseverancia en el ser (conatus)?  

La respuesta puede ser extraída de la Proposición LVIII de la Parte III de la Ética. 
Allí Spinoza nos dice que, ya sea que el alma tenga ideas adecuadas como ideas 
inadecuadas y equívocas, en ambos casos siempre se manifiesta en ella un esfuerzo por 
permanecer en el ser, y, en este sentido, ese ‘esfuerzo’ (conatus) no es sino el deseo 
(cupiditas) que se refiere a nosotros en cuanto entendemos, o sea, en cuanto obramos 
(ad nos refertur quatenus intelligimus sive quatenus agimus)193. De un lado, el deseo 
(cupiditas) no puede reducirse a la libido; del otro lado, hay una clara correlación entre 
cupiditas, conatus, essentia y potentia. Veámoslo.  

Spinoza sostiene en la Proposición LVI de la Parte III que el deseo es la esencia o 
la naturaleza misma de cada cual (cupiditas est ipsa uniuscuiusque essentia seu natura), 
en cuanto se concibe a esa esencia como determinada a obrar algo (determinata ad 
aliquid agendum) en virtud de una constitución cualquiera dada194; y más adelante, en el 
apartado sobre las ‘definiciones de los afectos’ (affectuum definitiones) añade que el 
deseo es la esencia misma del ser humano (cupiditas est ipsa hominis essentia) en 
cuanto es concebida como determinada a hacer algo (ad aliquid agendum) en virtud de 
una afección (affectione) cualquiera que se da en ella195.  

En consecuencia, el deseo (cupiditas) es definido como la esencia (essentia) 
misma del ser humano; de allí que, acto seguido, Spinoza defina al esfuerzo de 
perseverancia en el ser (conatus) como constituyendo también la esencia actual 
(actualem essentia) del ser humano; con lo que entonces cupiditas = essentia = 
conatus:  

 
El ‘esfuerzo’ [conatus] con el que cada cosa se esfuerza por perseverar en su ser [in suo 
esse perseverare conatur] no es nada distinto de la ‘esencia actual’ misma de la cosa [ipsius 
rei actualem essentiam].196 

 
                                                

193 SPINOZA, Ethica, p. 99. 
194 SPINOZA, Ethica, p. 97. 
195 SPINOZA, Ethica, p. 100. 
196 SPINOZA, Ethica, p. 71. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
171 

Pero todavía más: también hay que concluir que potentia = conatus = essentia:  
 

Las cosas no ‘pueden’ [possunt] más que aquello que se sigue necesariamente a partir de su 
determinada naturaleza; por lo tanto, la ‘potencia’ [potentia] de una cosa cualquiera, es 
decir, el ‘esfuerzo’ [conatus] por el que (ya sola, ya junto con otras) una cosa obra o intenta 
obrar algo [agit vel agere conator], no es nada distinto de la ‘esencia’ [essentia] dada, o 
sea, actual, de la cosa misma.197  

 
El conatus de cualquiera, es decir, su esfuerzo por perseverar en su propio ser 

(conatum in suo esse perseverandi), equivale a la potentia de ese cualquiera, y se trata 
siempre de una potencia de perseverancia, es decir, de una potencia de afirmación en el 
ser que, o bien puede aumentar, o bien puede disminuir (según esté sujeta a pasiones o 
afectos de alegría o de tristeza, a ideas adecuadas o inadecuadas).  

Ahora bien, a este conatus de perseverar (de afirmarse) Spinoza lo denomina 
‘apetito’ (appetitus) y ‘deseo’ (cupiditas) siempre que se refiera tanto al alma como al 
cuerpo198, siendo la diferencia entre ambos que el deseo (cupiditas) es el apetito 
(appetitus) con conciencia de sí mismo (cupiditatem esse appetitum cum ejusdem 
conscientia)199. Por otro lado, al conatus que se refiere solamente al alma (y no al 
cuerpo) Spinoza lo denomina ‘voluntad’ (voluntas)200, siendo este concepto de voluntad 
totalmente ajeno a lo que la tradición llama ‘libre albedrío’, dado que 

 
en el alma no hay ninguna voluntad absoluta o libre [in mente nulla est absoluta sive libera 
voluntas], sino que el alma es determinada a querer esto o aquello en virtud de una causa, la 
cual es a su vez determinada por otra causa, y ésta a su ver por otra, y así al infinito.201 

 
Sin dudas que en la perspectiva de la Ética como ontología radical (ácrata) y 

como sistema inmanente de pruebas el ser humano es capaz de devenir libre —o sea, de 
auto-determinarse (por relación a su propio modo de existencia singular) y de auto-
emanciparse (por relación a su existencia junto con otros)—; pero ciertamente no por el 
hecho de poseer un supuesto libre albedrío (liberum arbitrium): 

 
Se considera libre [libera] a aquella cosa que existe en virtud de la sola necesidad de su 
naturaleza y es determinada por sí sola a obrar [a se sola ad agendum determinatur]; 
mientras que se llama necesaria [necessaria], o más bien, coaccionada [coacta], a aquella 
cosa que es determinada por otra cosa a existir y operar de cierta y determinada manera.202  

 
Sobre este punto podemos encontrar una completa concordancia entre Spinoza y 

William Godwin, que todavía en el año 1793 continuaba postulando unos principios 
filosóficos y políticos divergentes, en orden a poder desmarcarse y sustrarse de la 
noción de libre albedrío. Negar el concepto de libre albedrío conduce a Godwin a 
aceptar la ‘doctrina de la necesidad’ (doctrine of necessity), según la cual todas las 
acciones que existen son esencialmente necesarias (all actions are necessary). Pero 
desde el punto de vista político, la suscripción a la doctrina de la necesidad tiene dos 
implicancias para Godwin: en primer lugar, negar el poder del ‘compromiso’ o de la 
‘promesa’ como fundamento de la obligación política de obediencia al Estado, puesto 
que, ¿cómo podríamos prometer algo a alguien si desconocemos la totalidad de los 

                                                
197 SPINOZA, Ethica, p. 71. 
198 SPINOZA, Ethica, p. 98. 
199 SPINOZA, Ethica, p. 100. 
200 SPINOZA, Ethica, p. 71. 
201 SPINOZA, Ethica, p. 59. 
202 SPINOZA, Ethica, p. 1. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
172 

efectos que sucederán a una causa? Sólo alguien que pudiese comprender y abarcar con 
su conocimiento la totalidad de los efectos y de las consecuencias que se seguirán 
necesariamente a partir de determinada causa sería capaz de hacer promesas y de firmar 
‘contratos’ fundados en el deber de cumplir con los compromisos y las promesas ya 
dadas y sólo porque han sido dadas; pero nadie tiene esa habilidad. En segundo lugar, la 
negación del libre albedrío conduce a Godwin (al igual que a Spinoza) a rechazar 
completamente tanto el concepto de ‘castigo’ punitivo (como medio para disciplinar y 
corregir al ser humano y de apartarlo de sus errores, crímenes, vicios), como así 
también el concepto de ‘recompensa’ meritoria (como medio para reconocer y premiar 
al ser humano por su buena conducta). De hecho, Godwin considera que es la doctrina 
del libre albedrío la que engendra en el interior del ser humano los afectos terroríficos 
de culpa, resentimiento, mala conciencia y odio, y que desde el momento en que el ser 
humano se encuentra absorbido y movido por tales afectos tristes se pone a reclamar y a 
demandar al Estado el castigo punitivo para el vicioso, el inmoral, el malvado, el 
criminal, el hereje, el sedicioso, etc. Asimismo, considera que es cosa corriente que 
aquellos seres humanos que están influidos por la idea de ‘libre albedrío’ sientan 
resentimiento, indignación y enojo (resentment, indignation and anger) contra aquellos 
otros que han caído en el vicio y el mal, con lo que no resulta extraño que se hallen 
siempre dispuestos a proferir expresiones del más intemperante odio (the most 
intemperate abhorrence), así como a suscribir a todos los conceptos que actualmente 
prevalecen acerca del castigo (the prevailing conceptions on punishment). Por contra, la 
doctrina de la necesidad produce, según Godwin, un temperamento tranquilo y sereno 
(tranquil and placid temper), donde no hay lugar para ideas tales como culpa, crimen, 
expiación y recompensa (guilt, crime, desert and accountableness)203.  

El modo de existencia humano que más envenena, contagia y desparrama por la 
sociedad todos los afectos tristes y negativos de culpabilidad, odio, envidia, celos, 
resentimiento y tristeza, y que asimismo no deja de exigir permanentemente de parte del 
poder de Estado (sea el que sea) cada vez más prácticas punitivas de corrección, 
disciplinamiento, castigo y criminalización…, ése es el modo de existencia humano que 
cree en la ficción del libre albedrío, y que, en consecuencia, cree también en la ficción 
de los contratos y de la obligación recíproca a través de promesas ya dadas; a tal punto, 
que llega a creerse la idea de que incluso el origen del Estado (como sumo poder) radica 
en un ‘contrato’. Un modo de existencia semejante se hallará eternamente sumido en la 
esperanza de los premios y de las recompenzas (por su buen uso del libre albedrío) a la 
vez que se hallará eternamente resumido en el miedo y el temor a la sanción y al castigo 
punitivo (por su mal uso del libre albedrío).  

Pero Spinoza, que desprecia como Godwin todo razonamiento y todo modo de 
existencia semejante, nos decía que únicamente a los esclavos (y no a los seres libres) se 
les dan premios o recompensas por su buena conducta: Servis, non liberis, virtutis 
praemia decernuntur204. Como llevamos de facto una servil vida de esclavos —dado 
que, como animales domados, deseamos que se nos reconozca y premie con una galleta 
si nos portamos bien pero tememos el castigo del ahorque y del palo si nos portamos 
mal—, nos tranquilizamos con la creencia de que al menos somos ‘esencialmente 
libres’, vale decir, libres de jure (a causa de nuestra alma con libre albedrío). En 
consecuencia, es gracias a la doctrina del libre albedrío (sistema del juicio trascendente) 
que no cesamos de escindir y de separar a nuestras potencias (del pensar y del obrar) 

                                                
203 GODWIN, Enquiry concerning Political Justice, T.1, pp. 158; 170-173. 
204 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 132. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
173 

respecto de lo que ellas mismas pueden, deseando por ejemplo no haber hecho lo que se 
hizo (remordimiento de conciencia), culpabilizándose, arrepintiéndose y humillándose 
por no haber sabido actuar por deber (mala conciencia y auto-tormento), creyendo 
posible que uno podría no haber hecho aquello que hizo (o haciéndoselo creer a los 
demás), como si la esencia precediese a la potencia, y como si la potencia no existiese 
siempre más que en acto, y siempre tan completa como puede en acción y en pasión en 
función de los afectos que envuelve (afectos que precisamente se apoderan de las 
potencias actuales de conciencia y de la acción).  

Y esta escisión y separación de nuestras fuerzas respecto de lo que ellas pueden 
constituye precisamente la empresa común del tirano, el esclavo, el profeta, el 
sacerdote, el juez y el legislador: separar a una fuerza respecto de lo que ella puede 
suscitando por doquier la ignorancia ilustrada (aurea mediocritas); ignorancia ilustrada 
cuya expresión escrita es el compendio de todos los Códigos civiles, penales, 
contravencionales, comerciales, procesales, constitucionales, y en fin, la erección del 
Tribunal y de su sistema penitenciario. El Estado mismo y todo su sistema del Derecho 
(la razón jurídica de Estado) está hecho para esto: para que sigamos escindiendo y 
separando ad infinitum a nuestras potencias respecto de lo que ellas pueden (en acción y 
en pasión), sirviéndonos para ello de la ficción anestesiante del libre albedrío.  

Es por todas estas razones que —divergiendo tanto respecto de la tradición 
filosófica y metafísica como respecto de la tradición psicoanalítica— Spinoza nunca 
jamás definirá al deseo humano (cupiditas) como siendo esencialmente libre (a priori y 
de jure), ni consecuentemente, tampoco lo definirá como estando en perpetua y 
angustiante situación de falta, carencia, dolor, privación o negación, sino que lo concibe 
en un sentido eminentemente positivo y afirmativo. De allí las diferencias psico-políticas 
entre las teorías emanacionistas (neo-platonismo y teologías negativas) y la teoría 
inmanentista de Spinoza:  

 
La immanence se opone a toda eminencia de la causa, a toda teología negativa, a todo 
método de analogía, a toda concepción jerárquica del mundo [à toute conception 
hiérarchique du monde]. [...] La émanation sirve pues de principio a un universo 
jerarquizado [un univers hiérarchisé]; la ‘diferencia’ entre los seres en general se concibe 
allí como diferencia jerárquica [la différence des êtres en général y est conçue comme 
différence hiérarchique]. [En cambio], la inmanencia en estado puro exige el principio de 
una ‘igualdad’ del ser o la postulación de un Ser-igual [la position d’un Etre-égal]: no 
solamente el ser es igual en sí, sino que el ser aparece igualmente presente en todos los 
seres. Los seres no son definidos por su ‘rango’ en una jerarquía [les êtres ne sont pas 
définis par leur rang dans une hiérarchie], no están más o menos distanciados de lo Uno, 
sino que cada uno depende directamente de dios, participando en igualdad del ser 
[participant à l’égalité de l’être], recibiendo inmediatamente todo lo que puede recibir de él 
según la aptitud de su esencia [après l’aptitude de son essence], independientemente de 
toda proximidad y de toda lejanía.205 

 
Hasta aquí, todo nuestro análisis y problematización nos conduce a la siguiente 

elucidación: que para Spinoza el deseo (que es a la vez conatus, potentia y essentia) 
siempre está completo, lleno, vale decir, siempre es tan perfecto como puede serlo 
según sus grados de potencias actuales o su esencia actual. Y esta positividad 
constitutiva del deseo implica, según creo, uno de los aportes más profundos y 
fundamentales de Spinoza para toda ‘teoría del deseo’, y, especialmente, para una teoría 
del deseo ácrata y divergente respecto de la teoría que ha construido la tradición 
psicoanalítica y psiquiátrica establecida y dominante por derecha e izquierda (a la que 

                                                
205 DELEUZE, Spinoza et le problème de l’expression, p. 157. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
174 

Foucault llama science cruelle du désir)206. No hay dudas de que, en pleno siglo XVII, 
Spinoza maquinó la filosofía más anti-jerárquica que jamás se haya hecho (la 
philosophie la plus anti-hiérarchique qu’on n’ait jamais faite); y tampoco caben dudas 
de que el mundo spinozeano, en el que todos los seres son directamente iguales (tous les 
êtres sont égaux) —porque en él nadie es ni vale más que nadie, dado que todos los 
seres o existencias son tan perfectas como pueden en acción y en pasión según su grado 
de potencia actual—, es el mundo más anti-jerárquico que jamás haya producido la 
filosofía occidental (le monde le plus anti-hiérarchique qu’ait jamais produit la 
philosophie). Este mundo acrático spinozeano constituye una especie de anarquía (c’est 
une espèce d’anarchie) porque postula una anarquía anti-jerárquica de los entes en el 
ser (il y a une anarchie des étants dans l’Être)207. 

En otras palabras: no es la posición que un ser humano cualquiera ocupa, por 
ejemplo, en la escala vertical y jerárquica de la sociedad estatal (según cuál sea su sexo-
género, clase, profesión, ingresos, raza, capacidades, habilidades, etc.), o que ocupa 
incluso en la escala vertical y jerárquica del salario y la ganancia aquello que hace que 
pueda decirse de él que es o bien un ser libre o bien un esclavo, o bien un ser potente o 
bien un un impotente. La diferencia entre los entes existe y es, sin duda, cuantitativa y 
cualitativa a la vez (la différence entre les étants est quantitative et qualitative à la fois), 
porque hay una diferencia cuantitativa de las potencias y simultáneamente una 
diferencia cualitativa de los modos de existencia. Pero esta doble diferencia no es nunca 
una diferencia ‘jerárquica’ (elle n’est pas hiérarchique), dado que en el mundo 
spinozeano las distinciones o diferencias no se darán nunca por razones de jerarquía (ce 
n’est pas pour des raisons de hiérarchie) sino por razones de potencia y de efectuación 
de potencia (pour des raisons de puissance et d’effectuation de puissance)208.  

Y bien, este carácter anti-jerárquico a la vez que afirmativo o positivo del conatus 
se encuentra ya en la definición misma del conatus, según la Proposición VI de la Parte 
III: «toda cosa se esfuerza, en cuanto está a su alcance, por perseverar en su ser» 
(unaqumque res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur)209. Pero perseverar 
significa afirmarse en el ser, lo cual excluye la negación o la privación; la negación o 
privación vienen siempre del exterior, y, como en Bergson, constituyen algo secundario 
en cualquier proceso:  

 
Ninguna cosa puede ser destruida si no es por una cosa exterior [nulla res, nisi a causa 
externa, potest destrui]. [...] Ninguna cosa tiene en sí misma [in se] algo por lo que pueda 
ser destruida, o sea, ninguna cosa tiene en sí algo que le prive de su existencia [quod ejus 
existentiam tollat], sino que, por el contrario, toda cosa se opone a todo cuanto pueda 
suprimir su existencia.210 

 

                                                
206 FOUCAULT, Dits et Écrits II, pp. 818-819. 
207 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980. 
208 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 16/12/1980. Cabe recordar que esta era la doble 
crítica que Blyenbergh, que nunca detiene su máquina de enjuiciamiento moral y su tribunal inquisitorio 
(sistema del juicio) contra Spinoza, le echaba en cara en sus cartas: (1) que Spinoza reduce el mundo al 
puro caos (acusación de ateísmo); (2) que Spinoza coloca en igualdad de posición al virtuoso y al vicioso, 
al bien y al mal (acusación de inmoralismo). 
209 SPINOZA, Ethica, p. 70. 
210 SPINOZA, Ethica, pp. 70-71. Cf. BERGSON, Les deux sources, pp. 316-317: «La humanidad ama el 
‘drama’ [l’humanité aime le drame]: de buena gana recoge en el conjunto de una historia (más o menos 
larga) los rasgos que le imprimen la forma de una “lucha” entre dos partidos políticos, o dos sociedades, o 
dos principios en lucha; cada uno de ellos, alternativamente, habría conseguido la victoria. Pero la lucha 
opositora no es más que el aspecto superficial de un progreso [la lutte n’est ici que l’aspect superficiel 
d’un progrès]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
175 

La idea de falta, privación o carencia, tan cara a nuestra concepción (y vivencia) 
pútrida del deseo, es completamente ajena a la Ética de Spinoza como sistema de 
pruebas. Ante todo: Privatio nihil est. Es en razón de esta concepción positiva del 
deseo/conato que no puede decirse, por ejemplo, que la ‘tristeza’ consista en la 
privación de una perfección mayor (privación de una alegría):  

 
No podemos decir que la tristeza consista en la privación [in privatione] de una perfección 
mayor, ya que la privación no es nada [nam privatio nihil est].211  

 
Y por la misma razón, tampoco podemos decir, por ejemplo (y volveré sobre esto 

más adelante) que el varón que efectúa composiciones prostituyentes de su deseo (quien 
construye amores bajamente sensuales o destructivos) carezca de un ‘gran amor’, o que 
le falte encontrar al ‘verdadero amor’ o arribar al verdadero estado sentimental de 
‘enamoramiento’; lo cual no significa en lo más mínimo que vayamos a equiparar o a 
difuminar las diferencias entre el deseo prostituyente y el deseo no-prostituyente. Las 
diferencias entre ambos tipos de deseo/conato aparecerán, pero consideradas desde otra 
perspectiva no trascendente sino inmanente, y sin apelar al sistema del juicio (código 
moral + código jurídico). Por eso siempre encontraremos esta misma concepción 
spinozeana (anti-psicoanalítica) del deseo en El Anti-Edipo de Deleuze y Guattari:  

 
El inconsciente del esquizo-análisis ignora las personas, los conjuntos y las leyes; ignora 
las imágenes, las estructuras y los símbolos. Es huérfano, al igual que anarquista y ateo [il 
est orphelin, comme il est anarchiste et athée]. [...] El inconsciente ignora la castración, del 
mismo modo que ignora a Edipo, a los padres, a los dioses, a la ley, a la falta [il ignore les 
parents, les dieux, la loi, le manque].212 

 
Nunca hay carencia, nunca hay falta, nunca hay privación o ausencia, nunca hay 

ahuecamiento posible de la potencia (deseo/esencia/conato); porque el deseo o cupiditas 
es tan completo, lleno y perfecto como puede según la composición de relaciones (o 
agenciamiento) actualmente efectuadas y vividas.  

Antes bien, Spinoza nos dice que somos nosotros mismos quienes inyectamos la 
negación y la falta en todas las cosas, movidos como estamos por: (a) la equivocidad y 
la oscuridad propia de los signos lingüísticos y de los signos sexuales (demasiado atados 
a nuestros afectos pasivos particulares y cambiantes); (b) la equivocidad y la oscuridad 
propia de los signos sociales (signos de orden/obediencia signados por la esperanza y el 
temor, por alegrías pasivas y por tristezas directas); y finalmente (c) por pensar 
analógica, dialéctica y comparativamente. Y desde entonces, nos ponemos a escribir, a 
enseñar, a predicar, o a sentenciar, por ejemplo, que el ser humano o que el deseo 
humano son “imperfectos” porque “carecen” de una perfección mayor, ya sea que se 
expida el asunto adjudicándole la causa de dicha imperfección y carencia o bien al 
vicio, al pecado, a la caída (que habrían fragmentado nuestra esencia divina eterna); o 
bien al aburguesamiento (que aliena y pone “en contradicción” a nuestra conciencia 
proletaria); o bien incluso a una supuesta Spaltung, que escindiría nuestra energía 
libidinal en dos corrientes disyuntas (la corriente de sensualidad o Sinnlichkeit y la 
corriente de ternura o Zärtlichkeit), poniéndonos en la situación “contradictoria” de 
calentarnos y excitarnos únicamente con quienes no podemos amar, tanto como de amar 

                                                
211 SPINOZA, Ethica, p. 101. La misma idea se encuentra en la Carta XXXII de Spinoza a Blyenbergh: 
«Privationem non esse quid positivum, eamque respectu nostri, non vero Dei intellectus ita nominari» 
(Epistolae, p. 224). 
212 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 71-72; 371. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
176 

únicamente a aquellos con quienes no podemos calentarnos213. En síntesis, al introducir 
la falta o la carencia introducimos simultáneamente la culpabilidad y la mala conciencia 
al interior de la potencia o del deseo/esencia/conato, pero también la agresividad y la 
violencia (operación correlativa a la introducción de un supuesto libre albedrío al 
interior de la potencia de nuestra alma). Spinoza nos dice que es precisamente así como 
introducimos todas las potencias de lo negativo:  

 
Nosotros mismos les atribuimos [a los cuerpos] algo que implica una negación [iisdem 
aliquid tribuimus quod negationem involvit] (tal como ‘término’, ‘límite’, ‘impotencia’, 
etc.), y, en esa medida, los llamamos ‘imperfectos’ porque no afectan nuestra alma del 
mismo modo que aquellos a los que llamamos ‘perfectos’, pero no porque les falte algo que 
sea ‘suyo’ [non quod ipsis aliquid quod suum sit deficiat], ni tampoco porque la naturaleza 
haya incurrido en alguna ‘culpa’ [vel quod natura peccaverit].214 

 
Allí donde nosotros encontramos una privatio, un deficit, un peccatum en las 

cosas, es porque nosotros lo hemos colocado arbitrariamente como atributo o propiedad 
de la misma. Por eso para Spinoza ni la percepción ni la imaginación son una carencia 
de razón, ni la falsedad es una carencia de verdad, ni la tristeza es una carencia de 
alegría, ni la sensualidad baja es una carencia de un verdadero amor, ni la impotencia 
es una carencia de poder, ni la llamada ‘ceguera’ es una carencia de visión, ni el 
suicidio es una carencia de conatus o de perseverancia afirmativa en el ser (o, peor, un 
deseo de ‘perseverancia en el no-ser’), ni, por la misma razón, tampoco existe ninguna 
carencia de ser (que es aquello que algunos llaman el ‘vacío’ o la ‘nada’), puesto que de 
la nada y de la falta nunca puede surgir algo: Vacuum in natura non detur215. 

 
5. Si el deseo (Cupiditas) no es ni libido ni falta, ¿es posible otra ética sexual? 

 
El ‘deseo’ es deseo de lo que no hay [le désir est désir de ce qu’il n’a pas]; 
esto comienza con Platón y se continúa con Lacan. [Y] de Descartes a Lacan 
este repugnante pensamiento del ‘cogito’ [répugnante pensée du cogito] no 
implica meramente un pensamiento metafísico: toda la historia del deseo 
occidental consiste en establecer el dualismo del sujeto y en religar el deseo a 
un “más allá” [relier le désir à un au-delà], ya se trate del más allá de la falta, 
del placer, o del goce [du manque, du plaisir ou de la jouissance] (Deleuze, 
año 1973).216 

                                                
213 En 1924 Freud lo expresa en los siguientes términos, que marcarán en adelante la Ley tanto para la 
derecha como para la izquierda psicoanalítica: «Cuando aman no desean, y cuando desean no pueden 
amar [wo sie lieben, begehren sie nicht, und wo sie begehren, können sie nicht lieben]; buscan objetos a 
los que no necesitan amar, a fin de mantener alejada su sensualidad de los objetos amados» (Beiträge zur 
Psychologie des Liebeslebens, p. 19). Hacia 1928 Maryse Choisy utilizaba este mismo argumento en Un 
mois chez les filles, conocido a partir de la década del ‘60 bajo el nombre de Psychoanalysis of the 
Prostitute: «No acostarse con la mujer a quien se ama, o rehusar el amor a la mujer con quien uno se 
acuesta [not to sleep with the woman one loves, or to refuse to love the girl one sleeps with]» (p. 59). En 
1932 Reich sostiene exactamente lo mismo: «El adolescente burgués ha dividido [gespalten] su 
sexualidad en ternura y sensualidad [Zärtlichkeit und Sinnlichkeit], porque la moral dualista de su medio 
le impide realizar el acto sexual con las jóvenes de su ambiente. Para él hay dos clases de chicas 
[Mädchen]: unas para el cuerpo y las otras para el “alma”. Él “adora” a una chica de su propia clase a 
quien no impondrá jamás la humillación de una relación sexual; y satisface las necesidades de su cuerpo 
con chicas del proletariado: sean prostitutas, domésticas o empleadas de oficina [Prostituierten, 
Hausgehilfinnen, oder Büroangestellten]. Cuando ama, no debe tener relaciones sexuales, y cuando tiene 
relaciones sexuales, no puede amar [wo er liebt, darf er nicht geschleditlich verkehren, und wo er 
Geschlechtsverkehr hat, kann er nicht lieben]» (Der sexuelle Kampf der Jugend, pp. 78-79). 
214 SPINOZA, Ethica, p. 113. 
215 SPINOZA, Ethica, p. 11.  
216 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 26/03/1973. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
177 

 

Esta concepción spinozeana divergente, vale decir, positiva y afirmativa del deseo 
(que desconoce la falta, la carencia, la negación, la contradicción y la privación) ha sido 
sin embargo sepultada bajo el peso de otras filosofías, antropologías, medicinas y 
psicologías triunfantes y finalmente dominantes, y de sus respectivos sistemas morales, 
jurídicos y políticos que reproducen tanto el sistema del juicio trascendente, o juicio de 
Dios, como la forma-Tribunal que le corresponde. De allí que en nuestras sociedades 
patriarcales estatales y capitalistas (desde el monárquico siglo XVII hasta nuestro auto-
intitulado “democrático” siglo XXI) nunca se nos habla ni se nos hablará jamás, ya sea 
que se trate de política, de moral, de psicología, o de sexualidad, de otra cosa que del 
sistema de la Moral/Eticidad (System der  Moralität/Sittlichkeit), sistema del Derecho 
(Rechtssystem) y del sistema de la legalidad (System der Legalität). Y de allí también el 
hecho de que aquello que denominamos filosofía política y ciencia política no hayan 
venido construyéndose (ni enseñándose) más que como ciencia real o ciencia de Estado: 
Staatswissenschaft, Staatslehre, science de l’État, science du gouvernement, Civil 
Philosophy, political science, science of government, natural jurisprudence.  

Del siglo XVII al XXI seguimos encontrando en la Historia de la Filosofía una 
miríada de autores (pertenecientes a ideologías partidocráticas de lo más diversas) cuyo 
solo deseo es el de hallar la clave o la ratio de la ciencia del poder; clave o ratio que, 
una vez encontrada (y todos los filósofos creen haberla encontrado), será la única capaz 
de permitirnos realizar de la manera más eficaz y eficiente la esencia misma del entero 
sistema del juicio trascendente (juicio de Dios, del Estado, del Mercado, del Falo), y por 
lo tanto, de realizar el ejercicio de poder del Soberano, del Juez (Richter o judex), y del 
Tribunal (Gerichtshof o forum)217, que dirigen, administran, vigilan y castigan 
forzándonos (anti-produciéndonos o extorsionándonos) a una confesión, pero apelando 
tanto al dolor como al estímulo, el placer, las fiestas218.  

Cabe entonces la sospecha de que los filósofos y los sexólogos modernos del siglo 
XVII al XIX (y más acá) no inventaron nada verdaderamente divergente, nada que no 
hubiesen dicho ya Platón, o, en el siglo IV d.C., el padre capadocio Gregorio 
Nacianceno, obispo de Constantinopla y defensor de la doctrina de la Santa Trinidad, 
cuando afirmaba que «dirigir al ser humano, ese animal tan variado y cambiante, es el 
arte de las artes [tekhne tekhnon], la ciencia de las ciencias [episteme epistemon]»219. 
Sospecha que nos conduciría a plantear que, de Platón a Lacan, nos encontramos 

                                                
217 KANT, Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, p. 28. Razón por la cual, «aquel que puede 
sustraerse arbitrariamente a las acusaciones de su conciencia [die Anklage seines Gewißens] es un rebelde 
[ein Rebelle], tal y como lo es quien puede sustraerse a las acusaciones de su Juez» (KANT, Vorlesungen 
über Moralphilosophie, p. 353). 
218 Foucault nos dice que la función social (de poder) del Juez/Tribunal no siempre tiene necesidad de 
recurrir a la coacción o la represión, puesto que para llegar a ser ‘sujeto de verdad’ (pour devenir sujet de 
vérité), sujeto confesional o sujeto de la enunciación, no hace falta emplazar una coacción específica (il 
n’y a pas besoin d’une contrainte spécifique), toda vez que la fuerza de la coerción de la ‘verdad’ se 
extrae de lo verdadero mismo (la force de coercition de la vérité, elle est dans le vrai lui-meme); se extrae 
de régimenes de verdad articulados con regímenes jurídico-políticos (régimes de vérité articulés sur des 
régimes juridico-politiques), pero también con el régimen de la enfermedad (régime de la maladie), de la 
locura (régime de la folie), o de la sexualidad (régime de la sexualité) (cf. Du gouvernement des vivants, 
pp. 93; 99). De allí que, en la misma línea de Foucault, Deleuze y Guattari sostienen que fue Kant quien 
finalmente hizo del filósofo un Juez (c’est Kant qui fait enfin du philosophe un Juge), al mismo tiempo 
que hizo que la razón instaure un Tribunal (en meme temps que la raison forme un tribunal) (cf. Qu’est-ce 
que la philosophie?, p. 70). 
219 Foucault cita la frase: To onti gar aute moi phainetai tekhne tis einai tekhnon kai episteme epistemon, 
to polytropotaton ton zoon kai poikilotaton (cf. Les aveux de la chair, p. 116). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
178 

siempre con la Iglesia: de Platon à Lacan, on se retrouve à l’Église220; ya sea en el 
plano de la política como en el plano del deseo, de la afectividad y de la sexualidad. 
Toda vez que el poder pastoral tiene, por derecha y por izquierda, un alcance 
gubernamental de carácter ecuménico, global, planetario (en el nivel de la Gran Política) 
a la vez que opera simultáneamente atravesándolo todo con una línea transversal e 
inconsciente, incardinando, mordiendo e invistiendo nuestros cuerpos psico-sexados (en 
el nivel de la micro-política de la vida cotidiana). 

Hegel y el idealismo alemán (Kant, Fichte, Schelling) comparten en común con el 
empirismo liberal de Locke el mismo punto de partida para toda producción de 
subjetivación posible; a saber: que es el sistema del derecho y de la legalidad estatal el 
que constituye la condición de toda auto-conciencia pura (der System der Legalität es 
ist Bedingung des reinen Selbstbewußtseins)221, vale decir, la condición de toda ‘yoidad’ 
(Ichheit o Subjektivität); con lo que o bien nuestro ‘yo’ deviene un yo estatal, o bien no 
es nada (deviene idiotez, imbecilidad, locura, enfermedad mental, salvajismo, etc.)222. 
Hegel concuerda con todos y todos concuerdan con él cuando afirma que la esencia del 
Derecho y del Deber (das Wesen des Rechts und der Pflicht) y la esencia del Sujeto que 
tiene razón y voluntad (das Wesen des denkenden und wollenden Subjekts) constituyen 
una y la misma cosa (schlechthin eins sind)223. Análogamente, el proyecto de Fichte 
también consistió en deducir el concepto de Derecho (der Begriff des Rechts) como 
condición de toda auto-conciencia (als Bedingung des Selbstbewußtseins)224. 
Justamente, son ellos los que nos dicen, como hemos antes, que los poderes del Estado 
están organizados antropomórficamente, vale decir, erigiendo la misma pirámide o 

                                                
220 DELEUZE, Lettres et Autres Textes, p. 209. 
221 HEGEL, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, p. 362. 
222 En 1651 Hobbes ya consideraba como agentes sociales de último orden a los llamados imbéciles y 
locos (fools and madmen) (Leviathan, p. 150). Locke dice en 1690 que los locos y los idiotas nunca 
estarán libres del gobierno de sus padres: lunatics and idiots are never set free from the government of 
their parents (Second Treatise of Government, p. 220). En 1764 Kant escribe su infamado opúsculo sobre 
la locura titulado Ensayo sobre las enfermedades de la cabeza, en el cual define al estado de la razón 
trastornada (Zustand der verkehrten Vernunft) como estado de locura/chifladura (Narrheit), previo a 
haber definido a las ‘enfermedades’ (Krankheiten), o ‘defectos de la cabeza’ (Gebrechen des Kopfes) en 
dos categorías: enfermedades de incapacidad (Ohnmacht) y enfermedades de trastorno (Verkehrtheit); las 
primeras, dice Kant, se subsumen bajo la denominación genérica de ‘imbecilidad’ (der allgemeinen 
Benennung der Blödsinnigkeit), las segundas bajo el nombre de perturbación mental (gestörten Gemüths), 
y éstas, a su vez, se sub-dividen en tres categorías: demencia (Verrückung), delirio (Vahnsinn) y 
alienación (Wahnwitze) (Versuch über die Krankheiten des Kopfes, pp. 72; 74). En 1792 Wilhelm von 
Humboldt menciona a los locos o completamente idiotas (Verrückte oder gänzlich Blödsinnige) (Ideen zu 
einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen, p. 162). En 1793 Godwin dice que 
el encierro o la soledad podrá ser adecuada para una guardería de locos o idiotas (solitude may be a 
nursery for madmen and idiots), pero no para miembros útiles y productivos de la sociedad (not for useful 
members of society) (Enquiry concerning Political Justice, T.2, p. 165). Todavía en 1820-1821 Hegel 
reitera la temática de exclusión de los idiotas y los locos (der Blödsinnigen und Verrückten) (Grundlinien 
der Philosophie des Rechts, p. 158). Ninguno dirá, como Nietzsche: Ich impfe euch mit dem Wahnsinn 
(Yo os inyecto la locura) (Nachgelassene Fragmente, KSA10, §4[77], p. 136).  
223 HEGEL, Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, pp. 361-362. En la misma 
línea, Locke ya había afirmado en 1690 que la ‘identidad’ de toda persona (personal identity) se identifica 
con el ‘sí mismo’ auto-conciente (self), o ‘mismidad’ (sameness), y que es un término forense (a forensic 
term) porque únicamente se aplica a los agentes inteligentes que son capaces de reconocer la Ley 
(belongs only to intelligent agents, capable of a law), y que, en consecuencia, es sobre esta identidad 
personal (sameness o Ichheit) que están fundados el Derecho y la Justicia (recompensas y castigos) (cf. 
An Essay Concerning Human Understanding I, pp. 448-449; 466-467; y II, p. 438). 
224 FICHTE, Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, p. 15.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
179 

triedro (sistema imperial o despótico) vertical y jerárquico que existe al interior de las 
facultades naturales del sujeto. 

Y así como la fabricación de la ciencia del poder no adquirió entre nosotros otra 
forma que la de una doctrinaria ciencia de Estado (Staatswissenschaft o Staatslehre), así 
también nuestro pretendido saber sobre el deseo humano no ha adquirido otra forma que 
la de una ciencia del inconsciente, pero reducida y agotada en una doctrinaria ciencia 
sexual (Sexualwissenschaft o scientia sexualis), que aplasta al deseo (cupiditas) bajo el 
peso de la libido-falta y de la libidinización del sexo (postulando que el deseo es 
eminentemente deseo sexual)225; droga o veneno legal teórico y práctico (crítico y 
clínico) que re-inyecta la trascendencia en el inconsciente mismo, y que, reduciendo el 
deseo (cupiditas) a la libido, no hace más que componerlo (e invitarnos a componerlo) 
en una situación de perpetua negatividad, falta, carencia, castración, dolor, angustia, 
edipismo, imperio del falo, ansia, inquietud, agitación, agresividad, violencia, 
psicopateo, etc. De allí la manera spinozeana en la que Deleuze se plantea el problema, 
que me gustaría citar in extenso: 

 
Desde que algo ‘falta’, hay forzosamente un Juez que va a evaluar a la falta [un Juge qui va 
évaluer] y a la relación de lo que falta con la falta misma [le rapport de ce qui manque avec 
le manque lui-même], es decir con la ‘necesidad’ [avec le besoin]. [A partir de aquí] surge 
una diferencia práctica muy grande [une très grande différence pratique], porque desde el 
momento en que los problemas se plantean en términos de necesidades [en termes de 
besoin], lo que en última instancia se invoca es una autoridad que se supone como ‘Juez’ 
[une instance supposée être juge] tanto de la naturaleza de esas necesidades [la nature de 
ces besoins], como de su repartición [de leur répartition], y de la medida de su satisfacción 
[et de la mesure de leur satisfaction]. […] En consecuencia, se establece todo un sistema de 
organización del poder [un système d’organisation de pouvoir] dentro del cual el ‘sujeto de 
la necesidad’ será desposeído [le sujet du besoin va être dessaisi]; y esta es razón por la 
cual también los sistemas de poder socialistas [les systèmes socialistes] han hablado 
demasiado en términos de ‘necesidades’ más que en términos de ‘deseos’ [en termes de 
besoin et non pas en termes de désir]. […] Por el contrario, hablar en términos de ‘deseos’ 
remite a decir que la instancia del deseo es el único ‘juez’ de los deseos que ella porta 
[l’instance de désir est seule juge des désirs dont elle est porteuse], ya sea un individuo, ya 
sea un grupo. [...] Si el ‘deseo’ es un proceso [si le désir est un processus], es evidente 
entonces que sólo el grupo (o el individuo) que lo porta es juez de su propio deseo. Pero la 
sociedad siempre produce la represión del deseo [la société fasse la répression du désir], en 
nombre de que “La gente tiene necesidades y nosotros nos encargamos de satisfacerlas” [au 
nom de: “les gens ont des besoins, et nous, nous nous chargeons de les satisfaire”]. La 
represión del deseo nunca se hace en nombre de que hay deseos [au nom de il y a des 
désirs], y de que hay que tenerlos en cuenta, sino que se hace apelando al “¡Sean 
razonables!” [soyez raisonnables], y siempre en nombre de la ‘necesidad’ [au nom du 
besoin].226 

 
Toda una metafísica del verdugo (Metaphysik des Henkers)227 disfrazada de 

ciencia del Derecho228, de ciencia de Estado y de ciencia del Sexo, donde el verdugo se 

                                                
225 FOUCAULT, La sexualité, suivi de Le Discours sur la sexualité, p. 21: «La cultura europea moderna 
es sin duda la única que construyó una ciencia de la sexualidad [science de la sexualité], es decir, que 
hizo de la relación homme/femme un ‘objeto’ no sólo de la literatura, de la epopeya, de la mitología, de la 
religión, sino del saber discursivo [de savoir discursif]; saber que a veces recibió formas institucionales 
precisas (M. Hirschfeld y el Institut für Sexualwissenschaft), y que ocupa cada vez más lugar en el 
dominio de las ciencias humanas». 
226 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 28/05/1973. 
227 NIETZSCHE, Götzen-Dämmerung, p. 96. 
228 En un prefacio de 1977 para el libro Les Juges Kakis Foucault decía, siguiendo una línea spinozeana: 
«La fuerza tranquila del Estado [la force calme de l’État], como sabemos, envuelve su propia violence: 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
180 

hace pasar por Juez y Fiscal en orden a poder dictar una sentencia y erigir un Tribunal 
(erección de trascendencia) que, bien mirado, no hace más que enlazar en un patíbulo 
común (anti-producción) a todas nuestras potencias actuales para la sociabilidad y para 
la afectividad y la sexualidad; cito esta vez un poco in textenso a Foucault: 

 
El Psiquiatra se convierte efectivamente en un Juez [le psychiatre devient effectivement un 
juge]; hace efectivamente un acta de instrucción, y no en el nivel de la ‘responsabilidad 
jurídica’ de los individuos, sino de su culpabilidad real. Y a la inversa, el Juez, por su 
parte, va a desdoblarse frente al médico. [...] Podrá darse el lujo, la elegancia o la excusa, 
como lo prefieran, de imponer a un individuo una serie de medidas correctivas, de medidas 
de readaptación, de medidas de reinserción. El bajo oficio de castigar se convierte así en el 
hermoso oficio de curar [Le vilain métier de punir se trouve ainsi retourné dans le beau 
métier de guérir]. La pericia psiquiátrica, entre otras cosas, sirve a esa inversión.229 

 
El asilo que sueña Pinel, y que en parte ha conseguido realizar en Bicêtre, y sobre todo en 
la Salpêtrière, es un micro-cosmos judicial [un microcosme judiciaire]. Para ser eficaz, esta 
justicia debe tener un aspecto temible: todo el equipaje imaginario del juez y del verdugo 
[tout l’équipement imaginaire du juge et du bourreau] debe ser presentado al espíritu del 
alienado para que comprenda bien en qué mundo judicial se halla colocado. [...] Toda la 
psiquiatría del siglo XIX converge realmente en Freud, el primero que haya aceptado en 
serio la realidad de la pareja médico-enfermo, [...] el primero en haber sacado 
rigurosamente las consecuencias de esa realidad. Freud ha puesto en claro todas las otras 
estructuras del asilo: ha hecho desaparecer el silencio y la consideración, [pero] ha 
explotado [il a exploité], en cambio, la estructura que envuelve al personaje del ‘médico’; 
ha amplificado [amplifié] sus virtudes de ‘taumaturgo’, preparando a sus poderes totales un 
estatuto casi divino [un statut quasi divin]. [...] Él se ha convertido en la consideración 
absoluta, en el silencio puro y siempre retenido, en el Juez que castiga y recompensa [le 
Juge qui punit et récompense], por medio de un juicio que no condesciende siquiera a 
manifestarse por el lenguaje.230 

 
En completa y radical divergencia con el pensamiento moderno (que también es el 

pensamiento contemporáneo), la línea de fuga spinozeana nos ofrece un mundo anti-
jerárquico al nivel de la ‘univocidad del ser’ en el que no hacen falta ni jueces, ni 
tribunales, ni la obediencia por la esperanza de los premios o el temor de los castigos; y 
sabemos cuánto desprecia Spinoza la idea o imagen antropomórfica de dios como aquel 
Juez supremo y trascendente que enjuicia, castiga y condena al Infierno del castigo 
eterno231. El castigo y la punición, de hecho, sólo se convierten en “actos de justicia” y 

                                                                                                                                          
sus ‘Leyes’ envuelven sus propio ilegalismo [ses Lois, l’illégalisme]; sus ‘reglas’ envuelven su propia 
arbitrariedad [ses règles, l’arbitraire]. Todo un enjambre [grouillement] de abusos, excesos e 
irregularidades forman no una “desviación” inevitable [l’inévitable déviation], sino la vida esencial y 
permanente del “Estado de derecho” [la vie essentielle et permanente de l’État de droit]. El carácter 
malvado del Fiscal, o la indigestión del Juez, la somnolencia de los ‘jurados’, no son “obstáculos” a la 
universalidad de la Ley, sino que aseguran su ejercicio regulado [ils en assurent l’exercice réglé]. Y 
estos juegos, con todos sus componentes de incertidumbres, peligros, amenazas y trampas, organizan 
[organisent] no un ‘terror’, sino un nivel medio y actual de ‘miedos’, lo que se podría llamar un “Estado 
de miedo” [un ‘État de peur’], que constituye el reverso [l’envers] que experimentan los individuos del 
“Estado de derecho”» (Dits et Écrits III, p. 139). Es la pregunta spinozeana: ¿Qué sería del Estado sin los 
afectos de miedo y esperanza, sin un deseo atascado en la búsqueda del placer y el rechazo al displacer?. 
229 FOUCAULT, Les anormaux, pp. 14; 18. 
230 FOUCAULT, Histoire de la folie à l’âge classique, pp. 519; 529. 
231 Para la crítica de Spinoza contra la idea de dios como Rey, Juez o Legislador de la moral (rex, judex, 
legislator), cf. Epistolae, pp. 224; 246. Por lo demás, todo sistema de juicio reenvía a la moral de la 
culpabilidad, la mala conciencia, y el resentimiento; cf. Deleuze, Les Vitesses de la Pensée: «Tienen 
necesidad de que la gente sea responsable para que se sientan culpables [que les gens soient responsables 
pour qu’ils se sentent coupables], y tienen necesidad de que se sientan culpables para poder efectuar tanto 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
181 

en “actos de verdad” en la sociedad estatal (o patriarcado estatal, régimen del falo 
coronado y de la falta vuelta ley). Es por eso que el Juez es siempre un verdugo 
sublimado: der Richter ist ein sublimirter Henker232. Pero también los filósofos, 
devenidos profesores, funcionarios, eruditos, se convierten en verdugos alegres: 
«Verurtheilt dazu, Henker zu sein, ihr Gelehrten!» (¡Condenados a ser Verdugos, 
vosotros los eruditos!)233; especialmente, el filósofo ha devenido verdugo del deseo.  

Veamos algunos ejemplos de ello: en su tratado sobre Las pasiones del alma (del 
año 1649) Descartes consideraba necesario distinguir entre ‘amor’ (amour) y ‘deseo’ 
(désir); distinción que en Spinoza no existe pero que llevó a Descartes a definir al 
‘amor’ como une emotion de l’ame relacionada con una voluntad presente, a la vez que 
definía a le desir como une passion que se rapporte à l’avenir, o, en rigor, como une 
agitation de l’ame234; con lo que, en consecuencia, para Descartes no se desea 
solamente la presencia del bien ausente, sino también la conservación del presente235. 
En la misma línea, Hobbes afirmaba en 1651 que desire and love are the same thing, 
con la diferencia que por ‘desire’ siempre significamos the absence of the object, 
mientras que por ‘love’ significamos the presence of the object236. El deseo y el amor se 
constituyen en un teatro dramático de ausencias que anhelan presencias, teatro de 
temerosos y esperanzados, teatro de modos de existencia esclavos. Se dibuja toda una 
concepción del ‘deseo’ como agitación o violencia del alma suscitada y motivada 
siempre por una falta o privación de aquello a lo que se tiende: “Sólo se desea lo que 
falta” es el estribillo universal de todo sistema de juicio trascendente que reduce la 
cupiditas a la libido y a la falta (negatividad, dolor y tristeza)237. Pero también re-
encontramos esta concepción dramática en Locke y en Leibniz. En sus Nuevos Ensayos 
sobre el entendimiento humano (de 1704) Leibniz definía al ‘deseo’ (Verlangen) como 
aquella sensación (Empfindung) de inquietud y malestar (Unbehagen) que se produce en 
nosotros a causa de la carencia (Mangels) de aquello que si estuviese presente podría 
ocasionarnos un ‘placer’ (Lust)238, siguiendo con ello completamente la misma 
conceptualización de Locke, que en 1690 ya había afirmado que no es el bien positivo 
mayor (the greatest positive good) sino el malestar presente mayor (the greatest present 
uneasiness), es decir, el ‘deseo’ (is that we call desire), quien determina a nuestra 
voluntad a obrar: the most important and urgent uneasiness we feel is that which 
ordinarily determines the will. Para ambos (y todos concuerdan al unísono con ellos) el 
deseo se equivale con la vivencia de un ‘malestar’ doloroso y displacentero (this 
uneasiness we may call, as it is, desire), porque es un malestar de la mente a causa de 
un bien ausente, vale decir, de una falta239. De allí también que la mayor felicidad 
consiste en tener aquellas cosas que producen el mayor placer (which produce the 

                                                                                                                                          
su juicio de condenación como su castigo [pour pouvoir opérer et son jugement de condamnation et sa 
punition]». 
232 NIETZSCHE, KSA 9, §11[100], p. 477: «Historia de la crueldad [Grausamkeit], del fingimiento 
[Verstellung], de las ganas de matar [Mordlust]: lo último, cuando se destruyen los pareceres personales 
[Meinungen], se condenan las obras, las personas, los pueblos, el pasado. El Juez es un verdugo 
sublimado [der Richter ist ein sublimirter Henker]». KSA 10, §5[1, 203], p. 210 
233 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 203], p. 210. 
234 DESCARTES, Les Passions de l’âme, pp. 121-122. 
235 DESCARTES, Les Passions de l’âme, pp. 127-128. 
236 HOBBES, Leviathan, p. 40. 
237 LACAN, El seminario de Jacques Lacan. Libro 11. Los cuatro conceptos fundamentales del 
psicoanálisis, p. 213: «La sexualidad se instaura en el campo del sujeto por la vía de la falta». 
238 LEIBNIZ, Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand, p. 140. 
239 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 339-340. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
182 

greatest pleasure), y en la ausencia de aquellas que causan alguna molestia o algún 
dolor (the absence of those which cause any disturbance, any pain)240. 

La triangulación en la que se mete (atasca) al deseo resulta harto evidente: deseo 
⟷ placer ⟷ falta. El deseo tiende (y sólo puede tender) su mano únicamente sobre 
aquello que le falta: objetos de necesidad, placer, satisfacción, felicidad y bienestar. 
Pero hete aquí que, para colmo, según Locke no gozamos (por regla general) sino de un 
solo placer a la vez (we enjoy but one pleasure at once); situación pobre y menesterosa 
que debe ser atribuida a la débil y estrecha constitución de nuestra mente: the weak and 
narrow constitution of our minds241. Es gracias a la falta como se consigue entrampar a 
nuestro deseo humano en el loop triangular infinito de lo ‘demasiado humano’ (la 
servidumbre); loop o iteración que, en rigor, no comienza con el deseo (deseo ⟷ placer 
⟷ falta), sino que, bien mirado, comienza con la falta, la carencia, la privación (única 
cosa capaz de acicatear negativamente al deseo): falta ⟷ deseo ⟷ placer ⟷ falta (ad 
infinitum).  

Esta presupuesta ligazón o soldadura del deseo con la falta y la inquietud (siempre 
según la regla del placer) era, como vimos, la que hacía que tanto para Locke como para 
Leibniz el ‘deseo’ constituya la instancia que determina (que mueve) a la ‘voluntad’ a 
obrar. Se nos explica que nuestra voluntad es determinada por nuestro deseo a obrar (a 
realizar una acción); pero para que nuestro deseo se torne capaz de determinarnos a una 
acción voluntaria ha sido necesario, primero, que se realice una maligna y venenosa 
operación sobre el deseo de todo el mundo. A saber: ha sido necesario falsificar al deseo 
con la falta (convirtiéndola en el motor del proceso de deseo) y con el placer 
(convirtiéndolo en la finalidad del proceso de deseo), vale decir, ha sido necesario 
faltificar al deseo. Y desde entonces, sin dudas que siempre será nuestro deseo quien 
seguirá determinando a nuestra voluntad a realizar acciones: pero serán reacciones 
(reactividades). La economía deseante de la falta y del placer tornan reactiva a nuestra 
voluntad porque tornan negativo y ahuecado (hambriento y carente) a nuestro deseo.  

Desde el punto de vista de estos filósofos la ‘voluntad’ (potencia que tiene nuestra 
mente para dirigir las facultades operativas hacia el movimiento o hacia el reposo) 
deriva y depende del ‘deseo’, y por lo tanto, deriva y depende del malestar y de la falta 
causadas siempre por un estado de no-posesión de un objeto ausente de placer y goce 
(estado de no-posesión que implica consecuentemente un estado de no-satisfacción). 
Trampa filosófica para cazar seres humanos en orden a poder hacer de ellos esclavos e 
impotentes: reducir los deseos (inconscientes) a la necesidad y al interés (conscientes).  

También Burke surca en 1757 la misma línea cuando afirmaba que el origen de la 
passion of love hay que buscarlo in the pleasure, que siempre está mezclado con la 
lascivia (lust); razón por la cual para Burke los seres humanos siempre estamos al borde 
de mezclar el amor con el malestar (with uneasiness), toda vez que excitamos en nuestra 
mente la idea de un objeto ausente o irretrievably lost; esto ocurre para Burke con todas 
las cosas que provienen del pleasure242; asimismo, Burke definía al desire or lust como 
una energy of the mind que nos hace anhelar y tender hacia the possession of certain 
objects; energía que por cierto es el núcleo que engendra nuestras violent and 
tempestuous passions243. 

Por lo que toca a Schopenhauer y a Hegel, se trata de dos enemigos que acaban 
coincidiendo en sus presupuestos, puesto que con sus concepciones morales 

                                                
240 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 340; 351. 
241 LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, pp. 304; 333; 355; 358. 
242 BURKE, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 51. 
243 BURKE, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 91. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
183 

trascendentes tampoco hicieron del deseo algo positivo, afirmativo, pleno, siempre tan 
completo y tan perfecto como puede en acto. En 1820 Schopenhauer afirmaba que la 
base de toda volición (alles Wollens) eran la ‘menesterosidad’ (Bedürftigkeit), la 
‘carencia’ (Mangel) y la ‘aflicción’ (Schmerz), y que todo eso constituye la condición 
previa para cualquier goce (die vorhergehende Bedingung des Genusses)244. En el año 
1844 retoma la misma conceptualización cuando sostiene la gran consigna ‘psi’, según 
la cual cada uno ama y desea aquello que le falta: hier liebt daher Jeder, was ihm 
abgeht245.  

Antes que él, por los años 1805-1806, Hegel hacía de los conceptos de ansia, 
carencia, y sexo (begierde und geschlecht)246 el fondo mismo de todos los actos 
orgánicos naturales; siendo el ansia (begierde) el motor mismo de la naturaleza orgánica 
humana. Un año después, en la Fenomenología del espíritu Hegel decía que toda auto-
conciencia (Selbstbewußtsein) que es simplemente para sí (für sich), y que marca de un 
modo inmediato a sus objetos con el carácter de lo negativo (mit dem Charakter des 
Negativen), es primeramente lo que llamamos ‘deseo’ (Begierde)247, y que bajo la 
dialéctica del amo y del esclavo el trabajo es definido como deseo reprimido (die Arbeit 
ist gehemmte Begierde)248. En el año 1830 todavía parte de la falta, la carencia o la 
menesterosidad como presupuestos inmanentes tanto de la sexualidad humana como del 
deseo humano, afirmando que la sensación de violencia (Gewaltsamkeit) permanente y 
el sentimiento de una amenaza (Drohung) de peligro torna al ser humano inseguro, 
angustiado y desgraciado (unsicheres, angstvolles, unglückliches)249. En consecuencia, 
el deseo y la sexualidad tanto masculina como femenina comienzan para Hegel con la 
menesterosidad o necesidad (Bedürfnisse), y ambas experimentan el sentimiento de 
dicha carencia (das Gefühl dieses Mangels). Todo el llamado ‘deseo de apareamiento’ 
(die Begattung) se le aparece en su origen y sentido surcado siempre por la falta250. En 
este nivel, Lacan no hace más que repetir a Hegel251. 

El círculo religioso del deseo que todos estos filósofos modernos montan en 
común se erige sobre una captura por triangulación circular iterativa (falta ⟷ deseo 
⟷ placer ⟷ falta ⟷ ad infinitum), y, en consecuencia, no puede producir sino una 
concepción y una ciencia parasitaria del deseo; constituyendo el ‘parasitismo’ aquel 
modo de vida que siempre se las ingenia en su tendencia al letargo para obtener en el 
mismo lugar (sin tener que des-territorializarse) todo aquello que le hace falta, en vez de 
ir a buscarlo: s’arranger pour obtenir sur place tout ce qu’il lui faut au lieu de l’aller 
chercher252. Vimos que en esencia era esto lo que nos decía Spinoza: no dejamos de 
amar y demandar la presencia de los parasitorum seu adulatorum. 

                                                
244 SCHOPENHAUER, Metaphysik der Sitten, pp. 71; 79. 
245 SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung II, p. 701. 
246 HEGEL, Jenaer Realphilosophie, p. 158. 
247 HEGEL, Phänomenologie des Geistes, pp. 248; 252. 
248 HEGEL, Phänomenologie des Geistes, p. 268. 
249 HEGEL, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, p. 502. 
250 HEGEL, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, p. 516. 
251 LACAN, El seminario de Jacques Lacan. Libro 4. La relación de Objeto, p. 112: «Lo que se desea 
propiamente en la mujer amada es precisamente lo que le falta. Y lo que le falta en este caso es 
precisamente el objeto primordial cuyo equivalente iba a encontrar el sujeto en el hijo, como sustituto 
imaginario al que volverá a recurrir. En el punto más extremo del amor, en el amor más idealizado, lo que 
se busca en la mujer es lo que le falta. Lo que se busca más allá de ella misma, es el objeto central de 
toda la economía libidinal: el falo». 
252 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 12. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
184 

Punto de contacto entre Spinoza y Bergson: en El cerebro y el pensamiento: una 
ilusión filosófica (del año 1904) Bergson definío a la vida parasitaria por su tendencia al 
letargo en la duración, a diferencia de aquella otra forma de vida que tiende a la 
creación (evolución creadora) por diferenciación de series divergentes en la duración:  

 
No hay ser viviente que parezca completamente incapaz de movimiento espontáneo; aún en 
el mundo vegetal (donde el organismo está generalmente fijado al suelo) la facultad de 
moverse está más bien ‘adormecida’ que ‘ausente’. [...] Creo que todos los seres vivientes 
(plantas y animales) la poseen en derecho, aunque muchos de ellos renuncien a ella de 
hecho, sobre todo aquellos animales que viven como parásitos en otros organismos [ceux 
qui vivent en parasites] (y que no tienen necesidad de desplazarse para hallar su alimento). 
[...] Me parece entonces verosímil que la conciencia (originalmente inmanente a todo lo 
que vive) se adormece allí donde ya no hay movimiento espontáneo, y se exalta [s’exalte] 
cuando la vida gira hacia la actividad libre. [...] ¿Qué sucede cuando una de nuestras 
acciones deja de ser espontánea para devenir automática [devenir automatique]? La 
conciencia se retira de allí. [Como en el parásito, equivale a] abandonar la facultad de 
actuar y de elegir, ingeniándoselas para obtener en el mismo lugar todo lo que le hace falta, 
en vez de ir a buscarlo: es entonces la existencia segura, tranquila, burguesa, pero es 
también un letargo, primer efecto de la inmovilidad [c’est alors l’existence assurée, 
tranquille, bourgeoise, mais c’est aussi la torpeur, premier effet de l’immobilité]; el 
segundo será el adormecimiento definitivo.253 

 
La falta, la carencia, la privación, la ausencia, la negación constituyen únicamente 

un deseo-parásito, un modo del deseo (entre muchos otros modos posibles) encerrado 
sobre su propia anti-producción y sobre la anti-producción (faltificación) de los demás; 
concepción parásitaria del deseo que corresponde con el primer género de 
conocimiento, e incluso puede arreglárselas para subsistir en el segundo.  

La línea parasitaria en el deseo de cualquiera es aquella línea de deseo que no 
tiende a otra cosa que al aletargamiento: a asegurarse de todo aquello que requiere 
(necesidades, placeres, satisfacciones) permaneciendo en el lugar en el que está; y que, 
en sus relaciones o conexiones con los demás (con otras líneas de vida u otros modos de 
existencia), no expresará otra tendencia (conatus) que la de vivir a costa de ellos, 
haciendo pagar a los otros su existencia parasitaria. Por definición, el parásito no va a 
ningún lado: se las arregla en su letargo e inmovilidad para que los otros vayan a él o 
entren en contacto con él. Y aún cuando la línea parasitaria de la vida consiga 
desarrollar o trazar un movimiento (lo que sin dudas ocurre en el caso del ser humano y 
del deseo humano), dicho movimiento no tenderá a otra cosa que a atraer el movimiento 
de los demás (utilizándolo para sus propios fines). La vida parasitaria de la existencia y 
del deseo requiere irremediablemente de todos los signos equívocos y ambiguos del 
mando y la obediencia, y cuenta con la complicidad molecular entre huéspedes y 
parásitos.   

Queda claro hasta qué punto la concepción del deseo (cupiditas) de la Ética de 
Spinoza es una concepción completamente positiva y afirmativa, que ni reduce la 
cupiditas a la libido, ni tampoco la identifica con la privación, la falta, la carencia, la 
menesterosidad (dado que, como vimos, para Spinoza la privación literalmente no 
existe, tanto como tampoco existen el vacío y la nada). Al contrario, esas fueron las 
operaciones de las filosofías dogmáticas y morales de los autores modernos recién 
citados del siglo XVII al XIX y más acá.  

Esto nos conduce a un punto generalmente poco atendido y que por mi parte 
considero fundamental: si la Ética de Spinoza tuviese algún aporte que hacer en lo 

                                                
253 BERGSON, L’énergie spirituelle, pp. 10-12. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
185 

relativo al campo de la ‘sexualidad’ humana, entonces va de suyo que ese aporte debería 
partir necesariamente del siguiente postulado: no existe ninguna soldadura entre deseo-
libido-falta-placer. Razón de más para intentar comprender, a continuación, cómo es 
que el propio Spinoza concibe la relación no-reductiva que existe entre el deseo 
(cupiditas) y la excitación sexual (libido), en orden a considerar cuál podría ser la 
consistencia de una ética sexual inscrita en la Ética de Spinoza, ética de una sexualidad 
de la univocidad para una política de la anarquía coronada.  

Para comprender la relación no-reductiva entre deseo y la libido/titillatio/gaudium 
resulta útil y operativo retomar de manera simultánea cuáles son los tres géneros de 
conocimiento, cuál es nuestra relación con los afectos/deseos/conatos en cada género de 
conocimiento, y cuáles son los modos de existencia que corresponden a cada género de 
conocimiento. Pues es evidente que la sexualidad humana es un fenómeno complejo que 
pone en juego a la vez al conocimiento y a los afectos, y que, consecuentemente, define 
tipos o modos de existencia posibles. Sin dudas no habrá de ser la misma ‘sexualidad’ 
aquella que practiquemos o ejerzamos estando estancados en el primer género, que la 
que practiquemos o ejerzamos al pasar hacia el segundo o hacia el tercer género de 
conocimiento. 

(1) Bajo el primer género de conocimiento (o primer conatus de la razón) devenir 
razonable consiste en esforzarse por seleccionar los datos de la situación (sélectionner 
les données de la situation) en orden a elegir aquellos elementos de la misma que nos 
afectan de alegría y aumentan nuestra potencia e independencia, así como a apartar 
aquellos elementos que nos afectan de tristeza y nos tornan dependientes. Se trata de un 
conatus del nivel más elemental de la razón y de la vida (conatus de 
selección/composición) en el que cada uno de nosotros se esfuerza por evaluar los 
‘signos’ (equívocos) que le llegan desde el exterior, en orden a intentar determinar lo 
que conviene y lo que no conviene con nosotros, organizando dichos encuentros y 
huidas alrededor de aquello que amamos y de aquello que somos capaces de soportar 
(ce qu’il aime et ce qu’il supporte). Pero en este primer esfuerzo estamos fuertemente 
conectados con alegrías pasivas (joies-passives) o alegrías-pasión (joies-passion), que 
provienen del carácter propiamente equívoco de todos los signos, del carácter 
polisémico de todos los significados y significantes, así como del carácter fantasmeado 
de todas las imágenes e imaginaciones. Y si bien estas alegrías pasivas pueden 
aumentar nuestra potencia de obrar (porque toda alegría implica un aumento de 
potencia), todavía se trata de un aumento de nuestra potencia que está demasiado sujeto 
al azar de los encuentros y a la ambigüedad de las interpretaciones que hacemos; por lo 
tanto, no se trata aún de un aumento de potencia (alegría) que hayamos conquistado por 
poseer activamente nuestras potencias junto con otros. A punto tal que este primer 
género de conocimiento —que consiste en vivir únicamente en función de los signos (la 
vie d’après des signes)—, es casi prácticamente un género de ignorancia (un genre 
d’ignorance)254.  

Bajo este modo de vida más elemental sólo conocemos los efectos que los cuerpos 
ejercen sobre nosotros (a través de los afectos pasivos que nos suscitan), pero no 
conocemos aún sus causas, ni las composiciones de relaciones (pues los ‘signos’ no nos 
dan más que ideas inadecuadas y confusas, ideas de un efecto separado de su verdadera 
causa, ideas de una fuerza separada de su potencia). Inmersos en este mundo de los 
signos equívocos y confusos ‘bueno’ significa que encontramos en el exterior partes o 
elementos que convienen con nuestras propias partes bajo su relación, y ‘malo’ significa 

                                                
254 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Se trata de las clases del 20/01/1981 y 27/01/1981. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
186 

hacer encuentros igualmente exteriores con partes que no nos convienen bajo la relación 
en la que están (pero todos estos bienes y males siempre están signados por lo 
inadecuado y lo confuso). El modo de vida más elemental es entonces el peor modo de 
vida posible, la vida de la servidumbre inmediata, o, en rigor, el modo de existencia 
propio del llamado estado de naturaleza.  

Pero la máxima irrisión y despropósito ocurren cuando continuamos perpetuando 
este estado de servidumbre elemental en medio del estado social, y a través de todas 
nuestras relaciones sociales, jurídicas, mercantiles, políticas, sexuales, afectivas, 
amatorias, etc. En este mundo (natural y social) de los signos, significados y 
significantes confusos y equívocos no podemos guiarnos ni relacionarnos (ni 
organizarnos) más que a fuerza de interpretar equívocamente todos los sentidos, todos 
los valores y todos los significados que atribuimos a las cosas (porque todos los signos 
son por naturaleza equívocos); no es todavía el mundo un poco más perfecto de las 
‘nociones comunes’, sino el mundo de las máquinas de interpretación y del 
significante/significado. Siendo los signos de cuatro tipos: (a) signos-impresiones o 
signos indicativos, que son las percepciones o afecciones que los cuerpos exteriores 
imprimen en nosotros, sin que todavía conozcamos la causa; (b) signos-imperativos o 
signos de mando/obediencia, que se producen por la ilusión finalística (o ilusión de la 
causa final); (c) signos-interpretativos; y finalmente (d) signos-velocidades o signos 
vectoriales, que van a ser los signos nos permitirán salirnos fuera del régimen de los 
signos y romper con las asociaciones existentes: línea o vector de fuga hacia el mundo 
de la univocidad. Los primeros tres signos son fundamentalmente equívocos, y son los 
que existen (y de los que nos servimos) cotidianamente en las sociedades tal y como las 
conocemos y las vivimos; sin embargo, mientras que el cuarto signo también es (por su 
naturaleza de ‘signo’) un signo equívoco, ocurre que por su función será capaz de 
lanzarnos fuera del mundo de los signos hacia el tercer género de conocimiento y de 
vida. 

Estamos ahora en condiciones de hacer la pregunta psico-sexo política que 
realmente nos interesa: ¿Qué pueden ser el ‘amor’ y la ‘sexualidad’ mientras estamos 
estancados en éste primer conatus elemental de la razón y en el modo de vida  inestable 
y fantasioso que de él se desprende (tanto en el estado natural como en el estado social o 
estatal)?  

Aquí, ‘amar’ y ‘desear’ no pueden consistir sino en esa alegría-pasiva que nos 
lleva a demandar permanentemente (de parte de los otros) pruebas o signos de amor y 
de deseo: es el infeccioso deseo de ser amado, querido, deseado, contemplado, 
admirado, identificado, reconocido, aplaudido, citado, reseñado (deseo-pasión o deseo 
pasivo que incluso puede devenir a cada instante, y por cualquier razón, deseo pasivo-
agresivo). Este amor del primer género de conocimiento permanece reducido al afecto-
pasión del ‘estar enamorado’ (y del llamado amor ‘a primera vista’, etc.), de la misma 
manera que el deseo del primer género de conocimiento permanece reducido al deseo-
pasión ‘de ser deseado’: donde ‘ser deseado’ implica el afán de llegar a ser justo aquello 
que el Selbstgenuss o el self-regarding love del otro echa en falta. Mundo de esperanzas 
y de miedos permanentes, de anhelos de seguridad, desesperanzas, frustración, 
sensación de fracaso, angustia existencial, resiliencia, toxicidad, etc. Mundo realmente 
delirante:  

  
El ser humano en tanto que animal delirante [als das wahnsinnig gewordene Thier]: vive en 
puro delirio, hasta ahora, más de lo que cualquiera haya podido sospechar [lebt in lauter 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
187 

Wahn, bis jetzt, mehr als irgend wer geahnt hat]; así es como lo encuentro [so fand ich ihn 
vor].255 

 
Amor servil o de esclavos: toda nuestra economía deseante y todo nuestro conatus 

se avocará a esto y sólo a esto: enamorar al otro inyectándole afectos pasivos que le 
hagan sentir (y saber) que le faltamos, y que sin nosotros la vida no vale nada porque 
desde entonces todo le falta. Más aún: esta demanda de amor, o, más bien, este deseo-
demanda y este amor-demanda lo exigimos o lo esperamos (e incluso lo chantajeamos y 
lo extorsionamos) tanto de las personas como de dios (o del Soberano/Estado), 
montando así, en nuestra vida cotidiana, toda clase de triangulaciones (edipismos 
humanos y celestes) que nos conducen a la servidumbre de arrodillarnos en el 
confesionario, en el diván psicoanalítico256, o incluso ante el ojo público: 

  
El abyecto deseo de ser amado [l’abject désir d’être aimé], el lloriqueo de no ser amado lo 
suficiente [le pleurnichement de ne pas l’être assez], de no ser “comprendido”, al mismo 
tiempo que la reducción de nuestra sexualidad a un sucio secretito [sale petit secret], toda 
esta ‘psicología del sacerdote’ [psychologie du prêtre]: no hay uno solo de estos 
procedimientos que no halle en Edipo su tierra nutricia y su alimento. No hay uno solo de 
esos procedimientos que no sirva y no se desarrolle en el Psicoanálisis: éste es el nuevo 
avatar del ‘ideal ascético’ [nouvel avatar de l’idéal ascétique]. No es el Psicoanálisis el que 
inventa a Edipo, pero le proporciona al Edipo una última territorialidad (el diván) como una 
última Ley, con el analista déspota y recaudador de dinero [l’analyste despote et percepteur 
d’argent]. [Así,] el deseo enfermo se recuesta en el diván, pantano artificial, pequeña-tierra, 
pequeña-madre [le désir malade se couche sur le divan, marécage artificiel, petite terre, 
petite mère]. [...] ¿Cómo conjurar este abyecto deseo de ser amado, el deseo histérico y 
llorón que nos obliga a doblar las rodillas, que nos acuesta en el diván y que hace que nos 
quedemos allí?.257 

 
El deseo y el amor pasivos del primer género de conocimiento sólo pueden 

suscitar en nosotros el infecto (tóxico) deseo de ser amados, deseados, reconocidos, 
identificados, enjuiciados, valorados, tasados; sobre todo (especialmente) por aquellos 
que a su vez reconocemos e identificamos como nuestros superiores. Gesticular y 
balbucear incansablemente toda clase de reclamos y de demandas de amor y de 
satisfacción de parte de los otros. Y éste es también para Spinoza el modo de existencia 
propio de los profetas de toda clase, que reclaman incansablemente de Dios (ante el 
Uno) signos de revelación y de reconocimiento. Y aún más: éste es también el modo de 
existencia propio de todos aquellos amantes (bajos, esclavos e impotentes) que, 
surcando la misma línea venenosa del ‘deseo de ser amados’, no cesan de demandar y 
de reclamar de parte de los otros (sean sus amantes, novias, esposas, prostitutas) una 
satisfacción y una descarga. Pero también constituyen amores grotescos las escenas de 

                                                
255 NIETZSCHE, KSA 9, §11[77], p. 471.  
256 LACAN, Die Bedeutung des Phallus, p. 129: «Es en la dialéctica de la demanda de amor y de la 
prueba del deseo donde se ordena el desarrollo» (in der Dialektik des Liebesanspruchs und der Probe auf 
das Begehren). El Falo está siempre interpuesto entre el niño y la madre: «si el deseo de la madre es el 
falo, el niño quiere ser el falo, para poder satisfacer [el deseo de la madre]» (Wenn das Begehren der 
Mutter der Phallus ist, will das Kind, um es zu befriedigen, Phallus sein). Pero ocurre que en esta 
dialéctica entre apetito (de satisfacción) y demanda (de amor) el niño acaba por enterarse no tanto de si él 
tiene (o no) un falo real —con el cual satisfacer (o no) el deseo del Otro—, sino que acaba por enterarse 
de que «la madre no lo tiene» (die Mutter ihn nicht hat) (p. 130). Cf. asimismo, LACAN, El seminario de 
Jacques Lacan. Libro 5, p. 359: «El falo, él lo tiene, el infeliz, y lo que lo traumatiza, en efecto, es saber 
que su madre no lo tiene». Cf. también el Seminario 4, Clase XI, §El falo y la madre insaciable (pp. 193-
195). 
257 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 320-321; 399; 76. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
188 

pareja (la scène de ménage), que no pueden brindarnos más que pseudo-alegrías o bajas 
alegrías de compensación (petites joies de compensation). Mundo relacional asqueroso, 
infecto (tóxico) y miserable: c’est dégoûtant tout ça, c’est infect, c’est la vie la plus 
minable du monde258. Y Spinoza nos dice que, para casi todo el mundo, la vida parece 
reducirse a esto, parece empezar y terminar en éste primer conato de la razón y del 
deseo.  

Sin embargo, existe una salida de esta línea venenosa e infecta (esencialmente 
parasitaria) del amor, el deseo y la sexualidad, puesto que (2) el segundo género de 
conocimiento o segundo conatus de la razón consiste en haber podido aprender a 
seleccionar nuestras líneas de alegrías-pasión, es decir, en que hayamos aprendido a 
reconocer nuestros encuentros y composiciones con los cuerpos que nos convienen (que 
convienen con nosotros), construyendo esa ‘χ’ o ‘tercer cuerpo’ entre los dos cuerpos (o 
más). Nuevo punto en común entre Spinoza, Bergson y Nietzsche:  

 
Cuando dos interlocutores (A y B) están en presencia, no hay A + B, sino una relación 
original (χ) que los enlaza [qui les lie], y que, o bien estimula, o bien inhibe el 
pensamiento. Ciertos seres humanos lo estimulan, otros en cambio lo esterilizan.259 

 
Crear un ser superior a lo que nosotros somos: he aquí nuestro ‘ser’ [Ein höheres Wiesen 
als wir selber sind zu schaffen: ist unser Wesen]. ¡Crear más allá de nosotros mismos! 
[Ober uns hinaus schaffen!]. [...] Con libertad de circulación [Freizügigkeit des Verkehrs], 
grupos de personas que sean semejantes [Gruppen gleichartiger Menschen] podrían 
encontrarse y fundar comunidades [Gemeinwesen gründen], superando de las ‘naciones’ 
[Überwindung der Nationen]. [Pero] una comunidad, y no un rebaño [Gemeinschaft, nicht 
Heerde].260 

 
Cuando eso ocurre, entonces no cesamos de aumentar nuestras potencias (aunque 

siempre de una forma variable), e incluso, logramos entrar en posesión de nuestras 
potencias (lo que era imposible bajo el primer género). Y si bien aquí todavía 
permanecemos en el régimen de las alegrías-pasión o de los afectos pasivos, ocurre que 
a fuerza de haber aprendido a seleccionar y a aumentar nuestras alegrías-pasivas 
llegamos al punto de poseer nuestra potencia por haber entrado en una especie de 
‘acuerdo consigo mismo’ en función del cual ahora por lo menos sabemos lo que 
podemos. A partir de entonces, si logramos poseer nuestras potencias, ya no 
conoceremos a los cuerpos (cosas o personas) únicamente por los afectos pasión o 
pasivos que suscitan en nuestro cuerpo sino que los conoceremos bajo las ‘relaciones’ 
que los constituyen cuando se componen con nosotros y con nuestras relaciones 
constitutivas; ya no captaremos los efectos sino las composiciones de relaciones mutuas. 
El segundo género de conocimiento es entonces la comprensión de algo común (quelque 
chose de commun), y también es el conocimiento de las causas de los efectos.  

Si logramos dar este brinco o salto (de saut, de bond)261 ya no nos veremos en 
adelante como relacionándonos meramente con cosas u objetos, ni nos viviremos a 
nosotros mismos (ni a los demás) como meros cogitos, yoes o personas (mismidades) 

                                                
258 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 20/01/1981. 
259 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 223. 
260 NIETZSCHE, KSA 10, §§5[1, 203], p. 209; 7[42], p. 255; y 4[48], p. 123. Una comunidad no es 
entonces ni un rebaño, ni un pueblo, ni una población (no es el pastorado del homo juridicus/œconomicus 
inmanente al Estado y al Mercado): «No os hablo como se habla a un ‘pueblo’ [Volke]; para el pueblo lo 
más elevado [das Höchste] es despreciarse y destruirse [sich zu verachten und zu vernichten], y lo 
segundo más elevado es despreciarse y destruirse los unos a los otros [sich unter einander zu verachten 
und zu vernichten]» (KSA 10, §4[52], p. 124).  
261 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
189 

estratificadas y duras (como ocurría con el primer género). Por el contrario, nos 
viviremos a nosotros y a los demás como ‘paquetes de potencias’ (paquets de 
puissance) y como ‘paquetes de relaciones’ (paquets de relations)262, bajo 
composiciones de relaciones con los otros, y bajo ideas adecuadas que ya no serán 
meros ‘signos’ sino ‘nociones comunes’ o notions communes (pues sólo los signos son 
equívocos). Ahora bien, que las nociones (a diferencia de los signos) sean ‘comunes’ no 
significa que sean nociones “comunes a todos los espíritus” sino que son comunes al 
menos a dos cuerpos —son comunes entre dos cuerpos/almas en relación de 
composición—, siendo uno de ellos el nuestro. Una noción común nunca tiene un 
‘autor’ porque nunca puede ser fabricada por un individuo particular o aislado; 
únicamente podemos formar una noción común constituyendo un tercer cuerpo (un 
troisième corps) por relación al cual tanto nuestro cuerpo/alma como el cuerpo/alma del 
otro no son sino partes componentes. No se trata de una adición o agregado aritmético 
de «A+B», ni mucho menos de una sustracción esterilizante e impotenciante del tipo 
«A‒B»263, sino de una composición diferencial de «AχB», como decía Bergson. 

Y desde el momento en que conquistamos las nociones comunes y las alegrías 
activas —nociones que en su carácter de ‘comunes’ no tienen nada que ver con el 
inveterado ‘consenso’ entre las mútiples voces de las mayorías y de las minorías—, 
entramos en la posibilidad de conquistar el nivel de la ‘univocidad’, porque esas 
nociones comunes se dicen en un único y mismo sentido (elles se disent en un seul et 
même sens) del otro cuerpo y del nuestro. Es cuando formamos una noción común 
(junto con otro u otros cuerpos) que entramos recíprocamente en posesión de nuestras 
potencias de actuar; y de dicha posesión recíproca y común derivan los afectos activos 
(individuales y comunes).  

Tanto el segundo como el tercer género de conocimiento implican en nosotros un 
deseo activo de salir del mundo de los ‘signos’ y de las ‘interpretaciones’ (mundo de 
balbuceos, reclamos y demandas, mundo del deseo como falta y tendencia al placer) 
hacia la univocidad inequívoca. Pero esta univocidad no pre-existe ni es un modelo para 
armar, sino que es precisamente algo por construir: tenemos que crear en común otro 
lenguaje que sea inequívoco, y que por supuesto ya no tenga nada que ver ni con el 
‘sistema del juicio’ trascendente ni con la forma-Tribunal264, es decir, que ya no tenga 
nada que ver ni con aquello que Kant y la tradición analítica llaman ‘sistema de la 
Moralidad’ (System der Moralität), ni con lo que Hegel y la tradición dialéctica llaman 
‘sistema de la Eticidad’ (System der Sittlichkeit), ni con lo que se llama el ‘sistema del 
Derecho’ (Rechtssystem), ni tampoco con el principio de utilidad/placer (principle of 
utility/pleasure)265. Las filosofías más nocivas son las que engendran una política sexual 

                                                
262 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clases del 09/12/1980 y 06/01/1981. 
263 NIETZSCHE, KSA 9, §10[A16], p. 416: «Elevar [erheben] las almas de quienes lo rodeaban, 
compartiendo con ellas su esplendor [man seinen Glanz mit ihnen theilt]: por el contrario, Napoleón no 
regalaba nada [gab nichts ab], era celoso [eifersüchtig], quería tener todo el esplendor sólo para él [er 
wollte allen Glanz haben], y por eso empequeñecía [verkleinerte] a quienes lo rodeaban, malquistándolos 
en su contra». Hegel, sin embargo, amaba a Napoleón. 
264 NIETZSCHE, Götzen-Dämmerung, p. 78: «Temo que no podamos deshacernos de Dios mientras 
todavía sigamos creyendo en la gramática...» (Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die 
Grammatik glauben...). 
265 Bentham entiende por «utilidad» aquella ‘propiedad’ de un objeto cualquiera (that property in any 
object) por medio de la cual éste tiende, o bien a producir beneficio, ventaja, placer, bien o felicidad (it 
tends to produce benefit, advantage, pleasure, good, or happiness) —que no son más que diferentes 
palabras para significar lo mismo—, o bien a impedir que le ocurra daño, dolor, mal o infelicidad (to 
prevent the happening of mischief, pain, evil, or unhappiness) (An Introduction to the Principles of 
Morals and Legislation, p. 12). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
190 

andromórfica, patriarcal y falométrica, es decir, una política sexual que no es más que 
metafísica sexual de verdugo, trascendencia sexual de lo Uno (Falo); aquello que 
Foucault llamaba ‘monarquía sexual’ (monarchie du sexe)266, pero no sin advertirnos 
que esta monarquía sigue aún en pie, dado que ni en el pensamiento ni en el análisis 
político se guillotinado aún al Rey: dans la pensée, et l’analyse politique, on n’a 
toujours pas coupé la tête du Roi267. La nueva Police du Sexe ya no necesita disfrazarse 
(únicamente) del represor que prohíbe, sino del legislador que regula y reglamenta 
(adjunta nuevos códigos y nuevos axiomas sexuales para beneplácito del Falo)268. 

Por estas razones, para ponerse en la situación de fabricar ‘nociones comunes’ 
junto con otros (en orden a suscitar la univocidad inequívoca) se requiere de un gran 
esfuerzo activo y de un gran esfuerzo de atención tanto de parte de nuestras potencias 
(del desear, del pensar y del obrar) como de parte de nuestras composiciones recíprocas 
de potencia (las relaciones de poder que nos fabricamos), evitando contaminarnos 
mutuamente con ideas-pasión, afectos-pasión, amores-pasión y deseos-pasión (pasivos) 
y evitando envenenarnos mutuamente con pequeñas alegrías compensatorias (alegrías 
bajas y serviles) o con tristezas directas. Necesitamos imperiosamente poner en fuga, 
torcer y rectificar el curso habitual de nustros pensamientos, afectos, amores y deseos, 
fabricando en común nuevos afectos, nuevos amores, nuevos deseos y nuevos conceptos 
o nociones comunes que, de una buena vez, puedan ser finalmente hechos en cada caso 
a la medida de las situaciones por las que pasamos y por las que pasa nuestra potencia 
(en su camino de sobrepasarse siempre a sí misma). Nuevo punto de contacto entre 
Spinoza y Bergson: 

 
¿Cómo desenraizar una inclinación tan profunda? ¿Cómo llevar el espíritu humano a 
invertir el sentido [à renverser le sens] de su operación habitual, [a] invertir la dirección 
habitual del trabajo del pensamiento [invertir la direction habituelle du travail de la 
pensée]?.269 

 
Dejar de ser seres viles y serviles es algo que no se hace nunca de la noche a la 

mañana: requiere un esfuerzo de afirmación (conatus), de organización, de elucidación 
colectiva, y sobre todo mucha prudencia y cautela; no por nada el lema de Spinoza es 
‘Caute’. Pero en cualquier caso implica siempre una tarea creativa a la vez individual y 
comunal, a la vez social y sexual; pues las nociones comunes de Spinoza son siempre 
nociones esencialmente políticas (les notions se révèlent comme essentiellement 

                                                
266 FOUCAULT, La volonté de savoir, p. 211. 
267 FOUCAULT, La volonté de savoir, pp. 116-117. 
268 FOUCAULT, La volonté de savoir, p. 35 : «Policía del sexo [police du sexe]: es decir, no el rigor de 
una ‘prohibición’, sino la necesidad de regular el sexo a través de un discurso útil y público [non pas 
rigueur d’une prohibition mais néces sité de régler le sexe par des discours utiles et publics]». Cf. 
LONZI, Escupamos sobre Hegel, p. 19: «Continuar reglamentando la vida entre los sexos es una 
necesidad del poder». 
269 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 75; 214. En ‘La percepción del cambio’ (1911) Bergson 
hablaba de la necesidad de efectuar un desplazamiento de nuestra ‘atención’ a la vida (déplacement de 
notre attention) (op. cit., p. 153). Para Bergson fabricar ‘nociones comunes’ implica fabricar conceptos 
hechos a la medida de las cosas (como el sastre fabrica trajes a la medida justa de los cuerpos, en cada 
situación dada) y tallados a la medida de la realidad en la que vivimos (taillés à la mesure de la réalité 
où nous vivons) (op. cit., p. 1). En ‘Introducción a la metafísica’ (1903) Bergson ya había utilizado una 
expresión similar: «tallar para el objeto un concepto apropiado sólo al objeto» (tailler pour l’objet un 
concept approprié à l’objet seul), en orden a «crear conceptos muy diferentes de aquellos que 
habitualmente manejamos [créer des concepts bien différents de ceux que nous manions d’habitude], 
quiero decir representa-ciones flexibles, móviles, casi fluidas, siempre prestas a moldearse sobre las 
formas huidizas de la intuición» (tailler pour l’objet un concept approprié à l’objet seul, pp. 197;188). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
191 

politiques), relativas a la construcción de una comunidad (la construction d’une 
communauté)270. Y al ser las nociones comunes de Spinoza nociones essentiellement 
politiques, la pregunta fundamental de toda macro y micro-política tanto social como 
sexual spinozeana es: “¿Qué ‘χ’, qué tercer cuerpo hacemos con alguien que amamos o 
que nos ama?” (quel troisième corps vous faites avec quelqu’un que vous aimez ou que 
vous aimez bien?)271. Sin olvidar nunca que el acto de crear nociones comunes junto 
con otros es absolutamente contrario al acto de erigir una trascendencia: de recrear 
fantasmas de grupo, pequeñas familias, edipismos de grupo, burocracias afectivas y 
deseantes, tribunales de enjuiciamiento colectivo, signados por prácticas (y deseos) de 
identificación, representación, reconocimiento, suplantamiento, dirigismo, fascinación, 
posición concéntrica en el rebaño, cercanía o lejanía respecto del jefe/líder/dirigente. 

Punto fundamental para una sexualidad acorde con el segundo género de 
conocimiento: a partir de este momento ya no le haremos pagar a los otros (sans le 
faire payer aux autres) ni nuestros placeres ni nuestros dolores, ni nuestras alegrías ni 
nuestras tristezas, y ni siquiera nuestra propia muerte272. Aquí el ‘amor’ ya no será un 
simple amor personal, un redundante amor “por la persona” (por su cuerpo, su 
fisonomía, su carácter, su inteligencia, etc.), como lo era indefectiblemente el amor 
acorde con el primer género de conocimiento (o primer conatus de la razón), sino que se 
tratará de un amor por esa tercera cosa (esa «χ») que construimos entre las personas: es 
un amor por ese cuerpo y ese alma común que ya no es ni mi cuerpo/alma ni el 
cuerpo/alma del otro (o de los otros), pero del que mi cuerpo/alma y el cuerpo/alma del 
otro (o de los otros) participa a título de parte componente fundamental. Es un amor por 
el agenciamiento o la composición (por la relación) más que un amor por los términos o 
polos de la relación: amamos a la persona, sí, pero no en tanto que es una ‘persona’ 
individual (un yo identificable y reconocible), sino en tanto que junto con esa persona 
hemos construido o compuesto un cuerpo y un alma superior y común, un troisième 
corps. Y es ése cuerpo y ése alma común lo que nos hace amarnos. Puede ser que allí se 
ame a los ‘individuos’: pero no se tratará ni de un amor por los individuos ni para los 
individuos en tanto que tales (amor identitario, representativo, reconocible, clasificable, 
tasable), sino de un amor por la relación entre los individuos. Este amor y este deseo 
acordes con el segundo género de conocimiento constituyen, ya, una rara avis in terris, 
tanto entre las relaciones de filiación o consanguinidad como entre las relaciones de 
alianzas (grupos, colectivos, orgas, partidos, asociaciones, instituciones, etc.).  

Finalmente, nos resta aún una última posibilidad de fuga, dado que (3) el tercer 
género de conocimiento implica el salto o la fuga desde las ‘nociones comunes’ a dos o 
más cuerpos (nociones relacionales o relativas a relaciones de composición), hasta 
alcanzar el conocimiento de las esencias singulares de cada cosa (des essences 
singulières de chaque chose), es decir, de la potencia singular (la puissance singulière) 
de cada cosa o cuerpo; conocimiento de ese grado singular de potencia (son degré de 
puissance) que nos constituye a cada uno de nosotros no como un ‘sujeto’, Yo, 
mismidad (Ichheit, samness) —punto único de salida y de llegada de la filosofía 
moderna— sino como una ‘singularidad’ o ‘aecceidad’ específica y diferencial273, como 
una ‘singularidad productiva’ (productive Einzigkeit)274. Conocimiento en función del 
cual me capto a mí mismo en mi esencia (je saisis moi-même dans mon essence) y, a la 

                                                
270 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981. 
271 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981. 
272 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981. 
273 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981. 
274 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, p. 29. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
192 

vez, capto a los cuerpos exteriores en sus esencias (les corps extérieurs dans leurs 
essences), y capto también a la sustancia-dios en su esencia (et la substance-dieu dans 
son essence). Sobreentendido: ‘dios’ aquí no es lo Uno, el ser trascendente, el primer 
motor inmóvil, el Creador supremo, el Padre, Señor, Rey, Legislador, Fiscal y Juez de 
todas las criaturas, sino la inmanencia de la naturaleza naturante (de la que nosotros 
somos los modos de existencia); o lo que es lo mismo decir: el proceso creador de vida, 
la creación vital, la evolución creadora, el élan vital, la duración, lo Abierto, el Afuera 
(Spinoza cum Bergson).  

Si este conocimiento va más allá de las ‘relaciones’ (va plus loin que les rapports) 
es porque alcanza a conocer la ‘esencia’ que se expresa en las relaciones (l’essence qui 
s’exprime dans les rapports), la esencia de la cual dependen nuestras relaciones 
(l’essence dont les rapports dépendent)275; entendiendo por ‘esencia’ esto: un grado de 
potencia en acto. Toda vez que, como sabemos, essentia = potentia = conatus = 
cupiditas = lo pleno; y nunca (como en los demás filósofos modernos del siglo XVII al 
XIX y más acá) la falta, carencia, privación, vaciedad, vacío, necesidad, ansia, 
incompletud, desposesión, insatisfacción, anhelo de placer y goce. Conocemos entonces 
nuestro propio grado de potencia y los grados de potencia de los otros (c’est la 
connaissance que ce degré de puissance prend de soi-même et prend des autres degrés 
de puissance), y, desde entonces, las nociones comunes y los afectos activos (que 
derivan de ellas) van a ser revestidos ellos mismos por nuevas ideas y por nuevos 
estados o afectos del tercer género (vont elles-mêmes être doublées par de nouvelles 
idées et de nouveaux états, ou de nouveaux affects du troisième genre), que son las 
auto-afecciones (auto-affections). Pero las auto-afecciones ya no son ‘nociones 
comunes’ sino ideas-esencias singulares, junto con los afectos activos que derivan de 
ellas276.  

Ahora bien, el tercer género de conocimiento y el modo de vida que le 
corresponde no constituye un ‘estado’ al que se llega, no es un punto de llegada final, ni 
tampoco el premio o la recompensa de un descanso y una tranquilidad (o de un placer) 
esperados y finalmente merecidos —pues en este nivel ya hemos roto con toda ilusión 
finalista y teleológica277, así como también hemos roto con la esperanza de los premios 
y el temor de los castigos—; antes bien, ambos implican un estado de construcción 
permanente (en la duración); pero que siempre se hallará al borde de arruinarse e 
impotenciarse. No ponen en juego ese estado sedentario de pura contemplatio Dei, de 
puro amor Dei intelectualis, tal y como suele ser representado por la imago academica 
que los especialistas nos brindan (licuan) de Spinoza. 

Por más fuerte que pueda ser esta certidumbre conquistada del tercer género de 
conocimiento —certidumbre superior comparada con la mera abolición de una duda 
(que, como vimos, era a lo más que podía aspirar el Estado)—, todo puede ser aún 
arruinado (si forte soit la certitude du troisième genre, tout encore peut être gâché), 
todo puede desplomarse en un instante (tout peut s’écrouler), porque, en efecto, 
podemos ser arrastrados por esta potencia (peux être comme emporté par la puissance), 

                                                
275 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 25/11/1980. 
276 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 25/11/1980. 
277 SPINOZA, Ethica, p. 246: «La naturaleza no obra a causa de un fin [naturam propter finem non 
agere], pues el ser eterno e infinito [aeternum et infinitum Ens] al que llamamos dios o naturaleza [deum 
seu naturam] obra en virtud de la misma necesidad por la que existe»; de modo tal que «como no existe 
para ningún fin, tampoco obra con vistas a fin alguno [ut ergo nullius finis causa existit, nullius etiam 
finis causa agit], [pues] lo que se llama ‘causa final’ no es otra cosa que el apetito humano mismo [causa 
finalis nihil est praeter ipsum humanum appetitum]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
193 

y, en lugar de combinarla o componerla, ser tironeados por una especie de exasperación 
(peux être emporté par une espèce d’exaspération) en la que de golpe destruimos lo que 
hay, o bien nos rompemos (craque) y nos destruimos a nosotros mismos278. Así, si 
pudiese extraerse de Spinoza una concepción de la ‘Salud Mental’ ella sería totalmente 
divergente respecto de la concepción moderna (y contemporánea) en curso, basada en 
una concepción libidinal-hedonista del deseo (cupiditas) como negatividad, falta, 
libido, placer-orgasmo (con el falo como significante dominante y despótico y con el 
edipismo como garante de la ‘diferencia sexual’ y del investimento privado de órganos, 
secreciones, etc.); incluso si se trata de un falo artificial o cyborg-king279, 
irremediablemente movido por la intitulada potentia gaudendi sexual-orgásmica280. El 
placer andrófalo es: posesión/penetración/orgasmo/eyaculación. 

Desde el punto de vista de los afectos y los amores, en este tercer género de 
conocimiento conquistamos verdaderamente la alegría-acción que conduce a la libertad 
radical (o beatitud), la cual, cuando es directa y completa, constituye una alegría por la 
cosa misma, que ya no es ni una ‘alegría compensatoria’ ni una ‘pequeña sucia alegría’, 
ni una alegría basada en la esperanza (spe) que nos brindan los signos equívocos del 
mando y la obediencia (que son también los venenosos signos de la sexualidad que 
caben a las sociedades que conocemos, vivimos y hacemos).  

Y en este campo de las relaciones afectivas, sexuales y amatorias, esto nos 
permite hacer una distinción o diferencia —sin apelar a ninguna moral, a ningún signo 
de orden-obediencia, a ningún sistema del juicio, ni a ningún tribunal— entre el deseo-
libre y el amor-libre (la cupiditas y el amor propios del tercer género de conocimiento) 
y el amor y el deseo como libido, como apetito bajamente sensual y compensatorio (la 
cupiditas-libido propia del primer género), en el que sólo podemos ver y experimentar a 
las cosas y a las personas como un ‘objeto’, desinteresándonos por conocer sus propias 
potencias y por cómo se componen con nosotros, y en función de qué relaciones. En 
otras palabras: el deseo-libre y el amor-libre (por inventar)281 no tienen en Spinoza nada 
que ver con buscar el ‘placer’ (veut dire bien autre chose que chercher le plaisir)282. 
Nuevo punto de contacto anti-liberal, anti-progre, y anti-utilitarista de Spinoza con 
Nietzsche:  

 
¡No seamos esclavos del placer y del dolor, tampoco al hacer Ciencia! [seien wir nicht 
Sklaven von Lust und Schmerz, auch in der Wissenschaft!]. Ni la ausencia de dolor 
[Schmerzlosigkeit], ni tan siquiera el placer [Lust], son pruebas de Salud [Gesundheit]; y 
tampoco el dolor prueba nada contra la salud.283 

                                                
278 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 31/03/1981. 
279 PRECIADO, Testo Yonqui, pp. 292-293: «Para mí ser king reside en mi posibilidad de no negar ni 
excusarme de mi deseo sexual y político de ser el amo, de incorporar esos códigos performativos, de 
acceder a ese tipo de especialización del poder».  
280 PRECIADO, Testo Yonqui, pp. 40-41: «Es preciso elaborar un nuevo concepto filosófico equivalente 
en el dominio farmaco-pornográfico al concepto de ‘fuerza de trabajo’ en el dominio de la economía 
clásica. Nombro la noción de ‘fuerza orgásmica’ o potentia gaudendi: se trata de la potencia (actual o 
virtual) de excitación (total) de un cuerpo. [...] La fuerza orgásmica es la suma de la potencialidad de 
excitación inherente a cada molécula viva. La fuerza orgásmica no busca su resolución inmediata, sino 
que aspira a extenderse en el espacio y en el tiempo, a todo y a todos, en todo lugar y en todo momento. 
Es fuerza que transforma el mundo en placer-con».  
281 Nada que ver con lo que hoy se denomina amor libre, poliamor, pareja abierta, etc., que son los últimos 
fetiches (trampas y capturas) afectivos y sexuales de nuestra sociedad neoarcaísta y retrofuturista 
contemporánea, sociedad donde impera la Industrial Vagina (Sheila Jeffreys), el Estado Proxeneta (Sonia 
Sánchez), la windows prostitution (o Red-light District), OnlyF*ns, Div*sPlay, etc.  
282 DELEUZE, Les Vitesses de la pensée. Clase del 03/02/1981. 
283 NIETZSCHE, KSA 9, §11[116], pp. 482-483. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
194 

 
Nada de hacer del placer y del dolor los dos grandes Amos de la humanidad, the 

two sovereign Masters of mankind, o les deux Maîtres du monde. En la línea spinozeana 
el deseo-libre y el amor-libre no tienen absolutamente nada que ver con una búsqueda 
del placer y del goce, ni entre dos, ni entre tres, ni entre mil, puesto que la idea de 
‘placer’ es en sí misma una idea relacional completamente tóxica y pútrida: l’idée du 
plaisir c’est une idée complètement pourrie284. Porque desde el momento en que 
reducimos el deseo a la libido (y por tanto, a la falta), el deseo mismo comienza a ser 
vivenciado por el propio deseante según el modelo del hambre y de la olla a presión, 
vale decir, comienza a ser vivenciado como una ‘tensión’ desagradable (le désir est vécu 
comme une tension tellement désagréable), como una titillatio que necesita ser 
urgentemente ‘descargada’. Y esta distensión de la tensión, esta ‘descarga’ tan anhelada 
—palabra horrible y desagradable (mot horrible, mot affreux)—, constituye aquello a lo 
que todo el mundo denomina ‘placer’: et cette ‘décharge’ c’est ça le plaisir285. No 
conocemos ni vivimos ni experimentamos el placer más que invistiéndolo privadamente 
como un asunto de descarga de tensión, de descarga energía libidinal, descarga o 
emisión proyectiva de humores y secreciones internas; por eso la pornografía y la 
prostitución se nos aparecen como simples fenómenos explicables (enjuiciables y 
valorables) en términos de legalidad, ilegalidad, consentimiento, contrato (Derecho), en 
términos de interés, utilidad, necesidad, intercambio, salario/ganancia (Economía), en 
términos de seguridad, criminalidad, gentrificación, urbanismo, moral pública (Policía), 
en términos de higiene poblacional (Medicina), en términos de patología (Psiquiatría), 
en términos de estructuras, arquetipos o complejos edípico-parentales inconscientes 
(Psicoanálisis), en términos de conducta o comportamiento (Psicología), etc.; o, en la 
mayoría de los casos, como simples fenómenos opinables (Periodismo)286.   

Por el contrario, en la línea spinozeana el deseo-libre y el amor-libre (del tercer 
género) implican más bien una auto-afección mutua y recíproca, porque las ideas que 
nos aporta el tercer género de conocimiento son ‘auto-afecciones’, y nos conducen a 
aquello que Spinoza llama acquiescentia in eo ipso (contento de sí mismo), que es 
realmente un modo de existencia superior y libre, no sujeto a la servidumbre de los 
afectos pasivos, de la imitación de los afectos, de la libido, de los signos sociales, 
sexuales, etc. Deleuze nos dice: Ya no se es un varón, ya no se es una mujer (ce n’est 
plus un homme, ce n’est plus une femme), pero no porque se haya devenido impersonal 
(ce n’est pas que ce soit devenu impersonnel), sino porque se permanece 
extraordinariamente personal (ça reste extraordinairement personnel); pero se trata de 
una personalidad (es decir, una forma de la subjetivación) que ha cambiado 
completamente de sentido: c’est une personnalité qui a complètement changé de sens287. 
Ya no una yoeidad, una mismidad impersonal y burocrática (estratificada, 
segmentarizada, reconocible y capturable), sino una singularidad productiva 
extraordinariamente personal, una multiplicidad. Spinoza cum Nietzsche: Hay que 
animar al ser humano a que desprecie de una manera nueva e intensa (einer neuen 
großen Verachtung), por ejemplo, a los ricos (der Reichen), a los funcionarios (der 

                                                
284 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 26/03/1973. 
285 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 26/03/1973. 
286 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 168], p. 73: «Un siglo más de Prensa, y las palabras acabarán por 
apestar» (Noch ein Jahrhundert Zeitungen, und alle Worte stinken). 
287 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 03/02/1981.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
195 

Beamten), etc., ya que toda forma impersonal de vida (unpersönliche Form des Lebens) 
debe considerarse vulgar y despreciable (gemein und verächtlich)288. 

El contento de sí mismo acorde con el tercer género es aquel contento que puede 
nacer de la razón activa: acquiescentia in se ipso ex ratione oriri potest289; y que, 
naciendo de ella, es el mayor contento que puede darse, puesto que es una alegría activa 
que surge de una consideración que el ser humano efectúa respecto de sí mismo y de su 
potencia de obrar (est laetitia orta ex eo quod homo se ipsum suamque agendi potentiam 
contemplatur)290, y eso es precisamente lo más alto que podemos esperar (summum 
quod sperare possumus)291 sin caer en las trampas de la teleología, la teodicea, y las 
diversas formas del finalismo por derecha y por izquierda; y sin caer tampoco ni en las 
trampas del principio del ascetismo, ni del principio de la simpatía/antipatía, ni del 
principio de utilidad, ni del principio del placer.  

De allí que la línea ética spinozeana efectúa en la máxima ‘conócete a ti mismo’ 
una torsión radical, pues extirpa de ella todo lo que había de residuo tanto socrático-
platónico como cristiano y cartesiano —concepciones sustancialistas, personalistas y 
humanistas del sujeto—, así como extirpa de ella todo lo que huele a moral o ‘sistema 
del juicio’ trascendente, se trate de una moral laica, religiosa, estatal, mercantil, etc. 
Conocerse a sí mismo ya no constituye un acto de contemplación, ni de reminiscencia, 
ni de recogimiento, ni de reconocimiento, ni de veridicción, ni de confesión de sí sobre 
sí, sino la efectuación de una potencia actual (del pensar, del obrar y del desear) para 
experimentarse y probarse a sí mismo en las situaciones: arte funcional de componer 
relaciones activas y de descomponer relaciones pasivas y pasivizantes conociendo el 
grado singular de potencia que nos constituye en la situación en la que estamos (que no 
es sino la situación que hacemos). Arte, incluso, de conocer cuándo emprender una fuga 
a tiempo, pues:  

 
en un ser humano libre [homini libero] una huida realizada “a tiempo” [fuga in tempore] 
revela igual firmeza que permanecer en la lucha, o sea que el ser libre elige la huida con la 
misma firmeza o presencia de ánimo con la que elige el combate [homo liber eadem 
Animositate seu animi praesentia qua certamen fugam eligit].292 

 
Conocerse a sí mismo no es devenir más sabio acerca de sí mismo —no es 

reconocerse en tanto que sustancia, persona, identidad, o yoidad—, ni tampoco es 
convertirse en un mejor juez de sí mismo o en un jefe de sí mismo; tampoco es 
conocerse a sí mismo a través de los derechos naturales ‘inalienables’ y ‘eternos’ que se 
tendrían en tanto que ‘ser racional’ y en tanto que ‘ciudadano’ estatal; mucho menos 
implica conocerse a sí mismo a través del rodeo de un confesor (religioso o psi), único 
capaz de tornarnos en sujetos del enunciado y en sujetos de la enunciación. Ningún 
sistema de la moralidad, de la eticidad, o del Derecho nos sirve a tales efectos: sólo 
propician nuestra ilustrada ignorancia (nuestra aurea mediocritas y nuestra sancta 
simplicitas) respecto de nosotros mismos y respecto de nuestras relaciones, apelando a 
los signos equívocos y confusos del ‘contrato’ y del mando y la obediencia (signos, 
símbolos, significantes, significados, interpretaciones, y redundancias dominantes que 
nos hacen creer que las verdaderas diferencias son diferencias jerárquicas). Por eso: 

                                                
288 NIETZSCHE, KSA 9, §11[11], p. 444. 
289 SPINOZA, Ethica, p. 140. 
290 SPINOZA, Ethica, p. 105. 
291 SPINOZA, Ethica, p. 141. 
292 SPINOZA, Ethica, p. 150. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
196 

«Téngase cuidado con la sancta simplicitas: ella es la que ha amontonado la leña para 
todas las Hogueras»293.  

Conocerse a sí mismo implica devenir más potente en cuanto a la potencia de 
pensar (del alma) y de obrar (del cuerpo), es decir, colocarse actualmente en la situación 
de pasar o transicionar (junto con otro u otros) a una perfección psico-física siempre 
mayor, estimulando a los otros a efectuar y siendo estimulados por los otros (mediante 
una composición colectiva o común) a efectuar sendos pasajes. Sin dudas, siempre nos 
conocemos a nosotros mismos, ya sea tanto a través de nuestros afectos pasivos como 
de nuestros afectos activos:  

 
El ser humano no se conoce a sí mismo sino a través de las afecciones de su cuerpo y de las 
ideas de éstas [homo se ipsum non cognoscit nisi per affectiones sui corporis earumque 
ideas]. [...] [Por eso] la ‘potencia’ del alma [mentis potentia] se define sólo por el 
conocimiento [sola cognitione definitur], y su ‘impotencia’ o pasión [impotentia seu 
passio] se juzga sólo por la privación de conocimiento, esto es, por lo que hace que las 
ideas se llamen ‘inadecuadas’.294 

 
Pero bajo la condición de que los deseos y afectos-pasión (pasivos), junto con las 

ideas que de ellos se derivan (o hacemos derivar), nos arrojan en el grado más bajo de 
auto-conocimiento que puede haber; que apenas se distingue de la auto-ignorancia 
(ignorantia sui). De un lado, nadie puede conocerse a sí mismo ni conquistar la 
aquiescencia de sí mismo en soledad y en virtud de una contemplación solitaria y 
retirada (fuera de la sociedad o fuera de su cuerpo), sino únicamente a través de una 
sabiduría práctico-política (ars vivendi et agendi) para componer buenas relaciones y 
descomponer malas relaciones entre cuerpos/almas (entre paquetes de potencias). Del 
otro lado, tampoco puede hacerse bajo el Imperium democratico, puesto que sus signos 
equívocos nos empujan al mando y a la obediencia, del mismo modo que su ejercicio de 
poder nos quiere y nos necesita tristes, temerosos y esperanzados (surcados por afectos 
pasivos y por falsos problemas), viviendo bajo la lógica del premio y del castigo, de la 
salvación y la condenación, del ascenso y del descenso en la línea de las jerarquías y de 
los beneficios (éxito y fracaso), de la conciencia culpable e infeliz y de la conciencia 
limpia; situación que hace que nos resulte casi imposible producir siquiera ‘nociones 
comunes’ junto con otros:  

 
La ‘Ley’ es la mistificación [la loi c’est la mystification], porque no es el poder “delegado”, 
sino el poder usurpado [non pas le pouvoir délégué, mais le pouvoir usurpé], en virtud de 
una abominable complicité de los esclavos y sus amos [des esclaves et de leurs maîtres]. 
[...] En efecto, sólo se es tiranizado por la Ley [on n’est tyrannisé que par la loi], [pero] 
también, y sobre todo, sólo se es tirano por la Ley, pues el tirano aparece con la Ley [le 
tyran ne fleurit qu’avec la loi], [pues ella] hace posible al tirano [la loi rend le tyran 
possible]. El tirano habla el lenguaje de las leyes y no tiene otro lenguaje [le tyran parle le 
langage des lois, et n’a pas d’autre langage].295 

 

                                                
293 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 379], p. 99: «Man nehme sich vor der ‘sancta simplicitas’ in Acht: sie ist 
es, die das Holz zu allen Scheiterhaufen gehäuft hat».  
294 SPINOZA, Ethica, pp. 95; 169-170. 
295 DELEUZE, Présentation de Sacher-Masoch, p. 76. Cf. asimismo DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-
Œdipe, p. 250-252: «La Ley, antes de convertirse en un fingimiento [une feinte] garantizado contra el 
despotismo, es la invención del propio Déspota [est l’invention du despote lui-même], es la forma jurídica 
que toma la deuda infinita [la forme juridique que prend la dette infinie]. Hasta en los tardíos 
emperadores romanos veremos al jurista en el cortejo del Déspota, al legislador con el monstruo: Gayo y 
Cómodo, Papiniano y Caracalla, Ulpiano y Heliogábalo». Esta relación intrínseca y molecular entre le 
despote et le législateur vuelve a aparecer en Mille Plateaux, pp. 434-435. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
197 

Vivimos en un mundo más bien desagradable, en el que no sólo las personas, sino también 
los poderes establecidos tienen interés en comunicarnos afectos tristes [à nous 
communiquer des aftects tristes]. La tristeza, los afectos tristes, son todos aquéllos que 
disminuyen nuestra potencia de obrar [diminuent notre puissance d’agir]. Y los poderes 
establecidos necesitan de de nuestras tristezas para convertirnos en esclavos [les pouvoirs 
établis ont besoin de nos tristesses pour faire de nous des esclaves]. El tirano, el cura, el 
ladrón de almas, necesitan persuadirnos de que “la vida es dura y pesada”. Los poderes no 
tienen tanta necesidad de ‘reprimirnos’ como de angustiarnos [les pouvoirs ont moins 
besoin de nous réprimer que de nous angoisser], o, como dice Virilio, de administrar y de 
organizar nuestros pequeños terrores íntimos [d’administrer et d’organiser nos petites 
terreurs intimes].296 

 
Este irremediable vínculo o soldadura del poder con la tristeza constituye ese 

‘Estado de miedo’ (État de peur) que, como vimos, constituía para Foucault el reverso 
(l’envers) mismo del Estado de derecho (l’État de droit), como gestión de los pequeños 
miedos. ¿Cómo no considerar como una empresa de tristeza e impotenciación 
(servidumbre y sujeción), como una nueva Iglesia o gubernamentalidad pastoral a 
aquellas tentativas que insisten y persisten en que concibamos y vivamos a nuestro 
deseo (cupiditas) en soldadura con la Ley?297. 

La Ética de Spinoza constituye verdaderamente una psico-política —o, en rigor, 
una psico-sexo política—, toda vez que nos permite concluir que la mayor soberbia y la 
mayor abyección consisten en la ignorancia de sí mismo (maxima superbia vel abiectio 
est maxima sui ignorantia), porque ambas revelan la mayor impotencia del ánimo 
(maximam animi impotentiam indicat)298. Por eso el soberbio es definido por Spinoza 
como un impotente de ánimo: porque en su ignorancia de sí se considera superior a los 
demás (se supra reliquos esse putat); mientras que el abyecto es impotente de ánimo 
porque en su ignorancia de sí se cree inferior a los demás (se infra reliquos esse credit), 
dado que comete el error de juzgar su propia potencia en función de (comparándola con) 
la potencia de los demás (suam impotentiam ex aliorum potentia seu virtute iudicat)299. 

En efecto, nadie sabe lo que su cuerpo y su alma pueden (en acción y en pasión), 
por eso la ignorancia acerca de sí mismo equivale a la impotencia sobre sí mismo: y 
quien más se ignora a sí mismo más impotente de ánimo resulta (qui igitur se ipsum 
ignorat maxime animo est impotens)300, tanto en acción como en pasión, y tanto en su 
soberbia como en su abyección, tanto en su majestad como en su insignificancia; tanto 
menos capaz se vuelve para conocer más, sentir más, amar más, hacer más. Por lo tanto, 
jamás podrán ser virtuosos ni hacer el bien ni suscitar la alegría, sino, como mucho, 
desparramarán las alegrías bajas y pasivas, los dirty little secrets, las alegrías de la 

                                                
296 PARNET/DELEUZE, Dialogues, p. 76 
297 En el debate ‘Psi’ organizado en el año 1973 por La Nouvelle Critique, titulado Marxisme et 
psychanalyse, Serge Leclaire decía que «el concepto de Ley fue esencialmente forjado por Lacan», y que 
«la ley no puede ser pensada de otro modo que en función de sus relaciones con el goce», posición 
secundada en el debate por Bernard Muldworf, psicoanalista y psiquiatra comunista (BAULEO, 
Vicisitudes de una relación, pp. 33; 45; 49). También Althusser remarcaba (en su texto Freud y Lacan, 
del año 1965) la relación dialéctico-lacaniana entre el deseo y la ley (op. cit., pp. 94-96). Para un 
desarrollo de la temática, cf. VERDIGLIONE (Comp.), El Goce y la Ley. Ensayos sobre lo sexual y lo 
jurídico (1975). 
298 SPINOZA, Ethica, p. 142.  
299 SPINOZA, Ethica, p. 143.  
300 SPINOZA, Ethica, p. 142. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
198 

servidumbre: las alegrías de los tiranos que son esclavos y de los esclavos que son otros 
tantos pequeños-tiranos301. Alegrías de esclavos libertos o de parásitos.  

Ahora bien: ¿Cómo manejarse en la vida mientras se vive y se tiene que vivir (en 
plena sociedad) entre ignorantes de sí mismos? La línea ética spinozeana extrae algunas 
reglas de carácter experimental o práctico (reglas facultativas o reglas tentativas de 
composición): ante todo, (a) evitar sus premios y beneficios: «el ser humano libre que 
vive entre ignorantes procura, en la medida de lo posible, evitar sus beneficios» (homo 
liber, qui inter ignaros vivit, eorum quantum potest beneficia declinare studet)302; 
luego, (b) evitar sus trampas o capturas no mordiendo sus carnadas: no perseguir lo 
mismo que persiguen ellos, ni aspirar a recibir de ellos ninguna clase de gratitud, favor, 
honor, premio, aplauso, admiración303, reconocimiento, valor, porque «la gratitud que se 
tienen entre sí los seres humanos que son guiados por un deseo ciego es, generalmente, 
compra-venta de lisonjas» (gratia quam homines qui caeca cupiditate ducuntur invicem 
habent, mercatura seu aucupium potius quam gratia plerumque est)304, sabiendo que 
siempre que se muerde se muerde primero por deseo (y no por interés, voluntad, 
necesidad o utilidad), vale decir, se muerde por una faltificación y por una falicización 
previa del deseo (biunivocización); finalmente, (c) evitar sus trampas o capturas no 
deviniendo uno mismo la carnada. Spinoza cum Nietzsche, que tuvo la visión del eterno 
retorno de lo mismo (die Wiederkunft des Gleichen) en el mismo momento en que entró 
en contacto con la filosofía de Spinoza: ¡No estar a la espera ni de las dichas 
(Seligkeiten), ni de las bendiciones (Segnungen), ni de los perdones (Begnadigungen) 
desconocidos y lejanos, sino vivir de tal modo (so leben) que queramos vivir otra vez 
(nochmals leben), y que queramos vivir eternamente de ese modo! (in Ewigkeit so 
leben)305. Si actuar y pensar como la mayoría (handeln und denken wie Viele), como 

                                                
301 NIETZSCHE, KSA 10, §17[13], p. 539: «Entre vosotros reina una gran hipocresía: los que mandan 
fingen tener las virtudes de los que obedecen» (Es ist eine große Heuchelei unter euch: die welche 
befehlen, heucheln die Tugenden der Gehorchenden).  
302 SPINOZA, Ethica, p. 150.  
303 Para Spinoza, el ser humano libre conjurará en sí mismo y se escapará, además, del vil y servil deseo 
de ser admirado (o deseo de admiración): «Quien desea ayudar a los demás con su consejo o con sus 
acciones [qui reliquos consilio aut re juvare cupit] en orden al disfrute conjunto del supremo bien [ut 
simul summo fruantur bono], procurará ante todo conciliar con ellos en afecto, pero nunca lo hará con la 
intención de que aquéllos ‘le admiren’ [non autem eos in admirationem traducere], cuestión de conseguir 
de este modo que la doctrina que él enseña lleve su Nombre [ut disciplina ex ipso habeat vocabulum], así 
como tampoco les dará en lo absoluto motivo alguno de envidia [nec ullas absolute invidiae causas 
dare]»  (Ethica, p. 156). Nietzsche comparte la misma posición existencial: «Uno está orgulloso de adorar 
cuando no puede ser un ídolo» (Man ist stolz anzubeten, wenn man nicht Götze sein kann); por eso, 
«quien acepta que se le rindan homenajes es un mentiroso, o está totalmente ciego acerca de sí mismo» 
(Wer Huldigungen annimmt ist ein Lügner, oder ganz über sich blind) (KSA 10, §4[100], p. 147; KSA 8, 
§29[13], p. 514). 
304 SPINOZA, Ethica, p. 151. 
305 NIETZSCHE, KSA 9, §11[161], p. 503. Este fragmento es de 1881; en este mismo año, en una carta a 
Franz Overbeck Nietzsche afirma compartir cinco puntos en común con Spinoza: «¡Estoy absolutamente 
asombrado y encantado! ¡Tengo un predecesor [Vorgänger], y además, de qué clase! Spinoza me era casi 
desconocido: y que ahora haya sentido la necesidad de él ha sido un ‘acto instintivo’ [eine 
Instinkthandlung]. No sólo su planteamiento general coincide con el mío —hacer del conocimiento el 
afecto más potente [die Erkenntniß zum mächtigsten Affekt zu machen]—, sino que además me reconozco 
en cincos puntos fundamentales de su doctrina. Este pensador tan anormal y solitario [abnormste und 
einsamste Denker] es el más cercano a mí justo en estas cosas: niega la libertad de la voluntad [er leugnet 
die Willensfreiheit]; los fines [die Zwecke]; el orden moral del mundo [die sittliche Weltordnung]; lo no-
egoísta [das Unegoistische]; el mal [das Böse]; aunque las diferencias, naturalmente, son enormes, tienen 
más que ver con la diversidad de las épocas, de la cultura y de la ciencia [der Zeit, der Cultur, der 
Wissenschaft]» (cf. Briefwechsel, T.1, p. 111). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
199 

todo el mundo (Alle), suscita en los cogitos/yoes un inconfesable sentimiento de poder 
(Gefühl von Macht), lo más prudente es hacerse indiferente tanto sus elogios como a sus 
censuras (gleichgültig sich gegen Lob und Tadel machen), vale decir, desconectar 
(descomponer) nuestros afectos de los premios/elogios y los castigos/censuras306. No 
transgredir ni trampear la Ley & el Orden, sino traicionar y fugarse de él (fuga in 
tempore), divergiendo y suscitando la fuga en los demás, la proliferación creativa por 
series divergentes: 

 
El traidor es muy diferente del tramposo: el tramposo pretende ampararse de propiedades 
establecidas, pretende conquistar un territorio, e incluso instaurar un ‘orden nuevo’. El 
tramposo tiene mucho ‘porvenir’ [avenir], —pero no tiene ni el más mínimo devenir.307 

 
Las trampas (capturas) nos rodean invisibles e inaudibles en medio de nuestras 

composiciones de relaciones cotidianas y habituales, ilegalísticamente juridizadas, 
contractualizadas y consentidas (falicizadas y faltificadas, vale decir,  impotenciadas y 
envueltas de afectos que son pasiones e ideas equívocas de mando y obediencia, 
superiores e inferiores, activos y pasivos). Incluso nos rodean en medio de esos 
momentos altamente ambiguos que son los procesos revolucionarios, momentos en los 
que se abre la brecha/acontecimiento capaz de hacer proliferar series divergentes, pero 
también capaz de volver a cerrarse en la anti-producción, presa de la re-
territorialización, la re-codificación, la axiomatización (restaurando todas las 
trascendencias). Louise Michel, personificación femenina clave en las filas de la 
tendencia anarquista durante la Comuna de París (en 1871) decía en un poema suyo 
titulado El degollador (Le Coupe-Gorge) que el turbio policía se arrastra sigiloso por 
todas partes (partout va rampant le policier louche), y que todo es una emboscada (tout 
est embuscade), porque en la sociedad estatal, mercantil y propietaria vagamos 
reluctantes entre emboscadas: on erre farouche dans les guets-apens308. Pero no caer en 
las trampas o capturas requiere para Spinoza de mucha habilidad y mucha atención 
(mucha ars et vigilantia), junto con una singular potencia de ánimo (singularis animi 
potentiae opus est) para no dejarse llevar por la imitación de los afectos de los otros (ne 
eorum affectus imitetur)309, por las burocracias afectivas y deseantes, por los fantasmas 
o edipismos de grupo.  

Por todo lo dicho, es evidente que los tres géneros de conocimiento implican 
necesariamente tres modos de existencia o tres maneras de vivir, y que estos tres modos 
de existencia forzosamente tendrán que implicar modos diferentes de la sexualidad. Y 
en este sentido, así como los afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del 
primer y segundo género de conocimiento no se comparan, en perfección, con los 
afectos y deseos (y las ideas correspondientes a ellos) del tercer género de 
conocimiento, así también ocurrirá que la sexualidad (y las ideas e imágenes de 

                                                
306 NIETZSCHE, KSA 9, §§10[E89] y 11[1], pp. 434; 441.  
307 PARNET/DELEUZE, Dialogues, pp. 52-53. 
308 MICHEL, La Commune, p. 52. Louise Michel nace el 29 de mayo de 1830, hija ilegítima de una 
sirvienta seducida por el terrateniente Étienne C. Demahis. Siendo maestra, se le impidió trabajar en la 
enseñanza pública por haberse negado a jurar por el Emperador Napoleón III. Condenada y deportada en 
1872 a la isla de Nueva Calcedonia (colonia francesa). Una amnistía le permite volver a Francia en 1880. 
En 1883 fue encarcelada por el delito de robar pan durante una protesta en la Place des Invalides. Ya 
liberada, un fanático religioso le dispara dos veces, hiriéndola en la cabeza, mientras Louise impartía unas 
conferencias en enero de 1888; sin embargo, pide la absolución del agresor ante el Juez. Después de dar 
un discurso el 1º de mayo de 1890 es arrestada, y el Ministro Ernest Constans intenta declararla loca para 
internarla en un ‘manicomio’. Huye a Londres.   
309 SPINOZA, Ethica, p. 154. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
200 

sexualidad) del primer y segundo género no se compararán tampoco con lo que podría 
ser un deseo y una sexualidad del tercer género. Considero por mi parte que éste 
aspecto sexo-político del spinozismo ha sido completamente vadeado e incluso 
obstaculizado a causa de los usos phi y psi corrientes (trascendentes) de su filosofía y su 
ética. 

Y bien, a ésta sexualidad concordante con el tercer género de conocimiento 
Deleuze la denomina sexualidad unívoca o sexualidad de la univocidad —por oposición 
a la sexualidad equívoca de los  géneros anteriores—, que es el equivalente exacto a lo 
que en El Anti-Edipo (junto con Guattari) se denomina bajo el nombre de sexualidad no-
humana o ‘sexo no-humano’:  

 
El problema de la máquina deseante, en su carácter esencialmente ‘erótico’, no radica en 
modo alguno en saber si alguna vez una máquina podrá darnos “la ilusión perfecta de la 
mujer”  [l’illusion parfaite de la femme]. Por el contrario, radica en esta cuestión: “¿En qué 
máquina meter a la mujer, en qué máquina se mete una mujer para llegar a convertirse en el 
objeto no-edípico del deseo, es decir, sexo no-humano? [c’est-à-dire sexe non-humain].310 

 
Habida cuenta de que, para colmo de males, «todos admiten, al menos entre 

nosotros, en nuestra sociedad patriarcal y capitalista [dans notre société patriarcale et 
capitaliste], que Edipo es algo indiscutible»311. Por contraposición, la sexualidad 
equívoca que cabe al primer y al segundo género de conocimiento constituyen lo que en 
El Anti-Edipo Deleuze & Guattari denominan la représentation anthropomorphique du 
sexe; que en rigor es una concepción andro-mórfica y falo-mórfica del sexo; 
representación completamente vil y servil de la sexualidad, hecha sub specie virii et 
phallus: 

 
La representación antropomórfica del sexo [...] es tanto la idea de que hay ‘dos’ sexos como 
la idea de que sólo hay ‘uno’. Sabemos de qué modo el freudismo está atravesado por esa 
extraña idea de que finalmente no hay más que un sexo (el masculino), con respecto al cual 
la mujer se define como carencia [manque], y el sexo femenino, como ausencia [absence]. 
[...] Podemos decir, pues, que la castración es el fundamento de la representación 
antropomórfica y molar de la sexualidad [la castration est le fondement de la 
représentation anthropomorphique et molaire de la sexualité]. Es la universal creencia que 
reúne y a la vez dispersa a los varones y a las mujeres bajo el yugo de una misma ilusión de 
la conciencia, y les hace adorar ese yugo. Por eso todo esfuerzo para determinar la 
naturaleza ‘no-humana’ del sexo (por ejemplo ‘el gran Otro’) que continúe conservando el 
mito de la castración está perdido de antemano. [...] ¡Qué idea más perversa, humana, 
demasiado humana! Idea llegada de la mala conciencia, y nunca del inconsciente. La 
representación molar antropomórfica culmina en lo que la fundamenta: la ideología de la 
carencia.312 
 

Spinoza cum Guattari: en sus Écrits pour l’Anti-Œdipe (redactados en su 
intercambio con Deleuze entre 1969 y 1972) Félix Guattari caracterizaba al ‘falo’ y a la 
economía deseante fálica —cuya viralización por todo el campo social no corre 
únicamente a cargo de la hetero-normatividad y del pensamiento reaccionario y neo-
liberal— como la muerte misma del deseo (la mort du désir), como aquél agente psico-

                                                
310 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 471. El sexo no-humano, esto es, lo no-humano de la 
sexualidad humana, no tiene que ver con la existencia o con el reconocimiento de un sexo o dos sexos (la 
llamada ‘diferencia sexual’), sino que se refiere a los n-sexos: «Hacer el amor no se reduce a hacer uno, ni 
siquiera dos, sino hacer cien mil; eso son las máquinas deseantes o el sexo no-humano: no uno ni siquiera 
dos sexos, sino n-sexos [non pas un ni même deux sexes, mais n-sexes]» (ibid, p. 352).  
311 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 206. 
312 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 350-351.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
201 

sexo político que suelda (reduce) al deseo sobre el sexo y sobre la diferencia sexual 
(biunivocización), vale decir, sobre el ‘sexo humano’ demasiado equívoco; además de 
soldar el deseo con Ley (juridización del sexo)313. Además, el falo es quien promueve 
que vivamos y experimentemos nuestra propia subjetivación bajo el modo de una 
conciencia individual y privada (le phallus promeut une conscience individuelle), es 
quien nos hace complacernos en ocupar la posición de ‘sujeto del enunciado’ (posición 
que nos conduce a arrodillarnos ante las máquinas de confesión y de veridicción 
religiosa o psicoanalítica), y, en consecuencia, este ‘yo’ o ‘individuo’ que somos 
(sameness, self, personal identity, Ichheit, Subjektivität) es pre-fabricado (subjetivado 
anti-productivamente) como ser-para-el-falo (l’être-pour-le-phallus); siendo este ser-
para-el-falo una ilusión propia de toda conciencia servil o impotenciada (l’illusion de la 
conscience impuissantée), prototipo de subjetividad castrada y faltificada (prototype de 
la subjectivité castrée)314. Más aún: sea burgués o proletario, el individuo, persona, 
sujeto, actor o ciudadano, vale decir, el ser humano fabricado como ser-para-el-falo, es 
precisamente el ser impotente e impotenciante porque es el ser (modo de existencia) 
surcado por el deseo de reconocimiento, identificación, integración, surcado por el 
infecto deseo de ser amado, querido, deseado, visto y oído, aplaudido, likeado, 
followeado, etc. Desear ser reconocido e identificado en tanto que ‘yo’ o ‘identidad 
personal’ equivale a quedar capturado bajo el punto focal de convergencia trascendente 
del Falo, y su hermano gemelo, Edipo. Y si el concepto que personifica dicha 
subjetivación o modo de existencia andromórfico y patriarcal es es el del esclavo 
liberto, se debe a que la forma de la sociabilidad que mejor realiza dicho modo de 
existencia es el Estado, como sociabilidad del poder (Estado de Derecho + Estado de 
miedo). 

Una sexualidad de la univocidad (o sexualidad unívoca) sólo puede comenzar a 
existir desde el momento que el Falo (junto con la falta, la castración, la spaltung de la 
libido) y el deseo-de-falo queda eliminado y conjurado completamente de la ecuación 
sexual, dado que el falo jamás ha sido ni el objeto ni la causa del deseo: le phallus n’a 
jamais été l’objet ni la cause du désir315.  

¿En que podría consistir esta nueva sexualidad unívoca y aquiescente (acorde con 
el tercer género de conocimiento) que no está dada pero que sin embargo estamos 
llamados a crear, si es que queremos sobrepasar lo ‘demasiado humano’ (lo demasiado 
masculino, lo demasiado viril y demasiado falo-fiolo) que hay en la sexualidad 
‘humana’ que nos hemos construido socialmente? ¿Y en qué se diferenciaría esta nueva 
sexualidad unívoca y aquiescente respecto del deseo y de la sexualidad ya instituidos, 
establecidos y dominantes —eso que Foucault denominaba ‘el dispositivo de la 
sexualidad’—, es decir, respecto de la sexualidad que aprendemos (que se nos enseña) 
en la sociedad patriarcal (estatal y capitalista), y que nosotros mismos ejercemos como 

                                                
313 LACAN, Kant con Sade, p. 767: «El deseo es el revés de la Ley; y en el fantasma sadeano se ve cómo 
se sostienen». En su conferencia en Brasil, titulada Les mailles du pouvoir (1976), Foucault decía: 
«Melanie Klein, Winnicott y Lacan intentaron demostrar que la ‘represión’ [...] forma parte del 
mecanismo del instinto, o, por lo menos, del proceso a través del cual se desenvuelve el instinto sexual, se 
constituye como ‘pulsión’. La noción freudiana de Trieb [es interpretada por ellos] como algo que ya está 
profundamente penetrado por la represión [est déja profondément pénétré par la répression]. La 
necesidad, la castración, la carencia, la prohibición, la Ley, son los elementos a través de los cuales el 
‘deseo’ se constituye como ‘deseo sexual’» (Dits et Écrits IV, pp. 182-183). 
314 GUATTARI, Écrits pour l’Anti-Œdipe, pp. 418-419; 421; 494. 
315 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, pp. 427-428. Cf. DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe I: «Lo que 
me fastidia en el psicoanálisis del lado de Lacan es el culto a la castración» (ce qui m’embête dans la 
psychanalyse du côté de Lacan c’est le culte de la castration).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
202 

si se tratase de nuestra sexualidad humana normal, civilizada, refinada y auténtica, y 
que (todavía peor) incluso continuamos reproduciendo bajo la consigna de la 
‘transgresión’ sexual anti-moral?  

 
Todo este conjunto —Edipo, ‘diferencia sexual’ [différence sexuelle], castración (como 
fuente de la diferencia y gran distribuidor de Edipo)— define no la ‘sexualidad’, sino la 
representación antropomórfica de la sexualidad [non pas la sexualité mais la représentation 
anthropomorphique du sexe]. Quiero decir que no hay ‘sexualidad humana’: sólo hay una 
representación humana de la sexualidad [il n’y a pas de sexualité humaine, il n’y a 
d’humain que la représentation de la sexualité]. Y el Falo es el principio fundamental de la 
“representación antropomórfica del sexo” [le phallus est le principe fondamental de la 
représentation anthropomorphique du sexe]. [...] El esquizo-análisis debe alcanzar el ‘sexo 
no-humano’ [doit atteindre le sexe non-humain]. [Ahora bien,] sólo estadísticamente (en 
tanto ‘conjuntos molares’) existen “varones” y “mujeres” propiamente dichos [des 
bonhommes et des bonnes femmes]. En cambio, al nivel molecular del esquizo-análisis (o 
del inconsciente delirante) es imposible ‘reconocer’ a un varón o a una mujer [impossible 
de reconnaître un homme d’une femme]; y ello no en virtud de una “bisexualidad”, sino al 
nivel de los n-pequeños-sexos [au niveau des petit ‘n’ sexes]. En la representación 
‘antropomórfica’ hay varones y mujeres, pero a nivel del ‘sexo no-humano’ no los hay 
[dans la représentation anthropomorphique il y a des hommes et des femmes; au niveau du 
‘sexe non-humain’, il n’y a ni homme ni femme]. [...] Las relaciones entre los n-sexos son 
de tal naturaleza que “homosexualidad”, “heterosexualidad”, “varón”, “mujer”, ya no 
tienen sentido alguno [homosexualité, hétérosexualité, homme, femme, cela n’a plus de 
sens]. A nivel del ‘sexo no-humano’ no se conoce ni nombre del padre [nom du père], ni 
forclusión, ni castración, etc. En estas regiones esas cosas no existen: no conciernen al 
inconsciente, sino que forman parte de las ‘imágenes’ que la conciencia se hace del 
‘inconsciente’ [cela ne concerne pas l’inconscient, cela fait partie des images que la 
conscience se fait de l’inconscient].316 

 
De allí todas las preguntas de El Anti-Edipo: ¿En qué modo de existencia nos 

sumergen (o quieren sumergirnos) todos aquellos que, todavía hoy, nos dicen que lo 
propio del deseo es la falta, la carencia, la menesterosidad, el falo, la castración, el 
placer y el goce (imposible)? ¿En qué modo de existencia nos sumergen (o quieren 
sumergirnos) todos aquellos que, además, nos dicen que todos nuestros deseos sexuales 
(libido) han de valorarse según un sistema del juicio trascendente en función del cual (y 
a partir de signos e interpretaciones totalmente equívocas) se divide previamente a 
nuestra sexualidad en ‘normal’ o ‘patológica’, o, incluso, según un sistema del juicio 
trascendente que pretende valorar nuestra sexualidad según cuáles sean las ‘personas’ o 
los ‘objetos’ que perseguimos (homosexual, heterosexual, bisexual, asexual, etcéteras)? 
¿En qué modo de existencia nos sumergen (o quieren sumergirnos) todos aquellos que 
postulan que existe “en última instancia” un código trascendente y seguro (v. gr. la 
clase, la posición en el esquema de producción, el tiempo de valorización del capital, 
etc.) que nos permitirá distinguir de antemano, por ejemplo, entre la sexualidad 
burguesa y la sexualidad progresista, plebeya o proletaria? ¿Y en qué modo de 
existencia nos sumergen (o quieren sumergirnos) todos aquellos que, finalmente, 
postulan que la sexualidad sólo puede definirse y valorarse según un los postulados de 
un código jurídico-contractual (axiomas estatales y mercantiles), del tipo “contrato 
sexual consentido”, para obtener en el “intercambio” el mejor goce posible del “capital 
erótico y sexual” del otro? ¿No nos sumergirán en el más terrorífico y servil modo de 
existencia y de experiencia afectiva, sexual y deseante? ¿No nos invitan por todos los 
costados posibles (en nombre de la opinión y de la ciencia, en nombre de la civilización 
y de la revolución) a vivir y a reproducir una sexualidad totalmente equívoca, 

                                                
316 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe I. Clase del 25/06/1972.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
203 

andromorfa, falo-morfa, propia de esclavos que mandan sobre esclavos? El amor y la 
sexualidad acordes con los dos primeros géneros de conocimiento constituyen, en 
nuestras sociedades, el epítome de ‘la’ sexualidad: lo normal, lo humano; pero no son 
más que tristezas y malos amores: amores/sexos bajos o serviles, en virtud de su 
maquinismo interno, de su diagrama interno de composición y descomposición de 
relaciones.   

Las cartas entre Spinoza y Blyenbergh, así como algunos pasajes de la Ética y del 
Tratado Político dejan entrever una crítica feroz contra los dos tipos clásicos de ‘malos 
amores’ estadísticamente reproducidos, en tanto que amores/sexos propios de una 
existencia servil. Ellos son: el adulterio y la prostitución (o amor bajamente sensual). 
Ambos constituyen —para todas las filosofías moralo-jurídicas del siglo XVII al XIX— 
los dos tipos paradigmáticos de amores bajos y serviles (junto con el concubinato), que 
se corresponden con el primer género de conocimiento y con el modo de existencia 
afectivo-pasivo que éste expresa, y que la sociedad misma estimula. Son amores/sexos 
que pertenecen irremediablemente al género de la tristeza, la impotencia y la 
depotenciación recíprocas. Pero la diferencia y la divergencia entre la ética sexual de 
Spinoza y la moral sexual del resto de los autores modernos radica en que la línea ácrata 
spinozeana no busca elucidarlos aplicando un sistema del juicio moralo-jurídico 
trascendente (reduciendo el análisis a su carácter moral o inmoral, legal o ilegal, 
permitido o prohibido por el Estado), sino que intenta abordarlos desde la perspectiva 
inmanente de las potencias y de las composiciones de potencia o entre potencias. 

Sin embargo, no por ello habremos de concluir que, por oposición al adulterio y a 
la prostitución, el matrimonio (conyugalidad) habría de constituir para la línea 
spinozeana el ejemplo del ‘buen amor’, del amor apetecible, reconocible, respetable y 
superior; que es precisamente la conclusión a la que llegan (y nos conducen) todos los 
filósofos, moralistas y legisladores modernos (Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel, 
Fichte, Schlegel, etcéteras), que colocan al matrimonio (zweiatomiges Molekül) como 
institución fundamental para la virtud amorosa y sexual. Para Spinoza el matrimonio 
(contrato jurídicamente codificado y axiomatizado por la sociedad estatal), en sí mismo, 
no significa nada ni posee ningún sentido ni ningún valor positivo intrínseco (o a 
priori); al contrario, la conyugalidad establecida y tenida por ‘normal’, al igual que el 
adulterio y la prostitución, no constituyen sino parte integrante del mundo relacional 
dégoûtant, infect (tóxico), y minable. Porque tanto en el matrimonio como en el 
adulterio y la prostitución lidiamos con una forma de deseo y de sexualidad en la que les 
hacemos pagar a los demás nuestras faltas, carencias, negatividades, necesidades, así 
como nuestros placeres, nuestras satisfacciones, nuestras ‘descargas’, nuestros goces 
(imposibles), nuestras tristezas, sentimientos de fracaso, nuestras ‘fiestas’, etc. Por lo 
demás, los celos, la envidia, la ambición, la mala conciencia, la toxicidad, y todas las 
peores tristezas o alegrías-pasivas se encuentran presentes por igual tanto en el amor del 
matrimonio como en el adulterio o la prostitución.  

Y el hecho de que la sociedad estatal valore e invista con sus códigos y axiomas al 
matrimonio como práctica virtuosa mientras que, por el contrario, valore e invista al 
adulterio o a la prostitución como prácticas viciosas, ilegales y/o criminales, todo eso 
todavía nos dice nada acerca de la comprensión de la composición y descomposición de 
relaciones, ni acerca del tipo de sexualidad que ejercemos. Y aún más: tampoco nos lo 
dirá incluso para el caso de que la sociedad las valore e invista como prácticas 
aceptables y reglamentables (jurídicamente reglables y económicamente capitalizables). 
Plantearse el problema desde la perspectiva de su prohibición o su reglamentación no 
nos hace avanzar ni un milímetro en lo tocante al problema de las relaciones de 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
204 

poder/potencia que se ejercen en el plano inmanente del amor, el afecto, el sexo, y el 
deseo.  

En otras palabras: ya sea capitalista o socialista, burguesa o proletaria, aquello que 
la moral de la sociedad estatal —con sus signos equívocos del mando y la obediencia 
(jerarquía y diferencias jerárquicas), y con sus máquinas de interpretación (sistema del 
juicio trascendente)— nos permite o nos prohíbe, nos castiga o nos premia, nos coarta 
o nos estimula, todavía no nos dice nada acerca de por qué, por ejemplo, devenir un 
varón tramposo (un engañador o un prostituyente) constituye, desde la perspectiva de 
los grados de potencia y de la composición de relaciones, un modo de existencia bajo, 
vil, servil y depotenciante, y por lo tanto, algo que debemos traicionar, conjurar y cortar 
(huir y hacer huir). No avanzamos ni un solo paso cuando reducimos los problemas más 
fundamentales al lenguaje jurídico-contractual de lo legal y lo ilegal (de lo que se halla 
dentro de la ley o fuera de la ley, prohibido por la ley o regulado por la ley). Es 
necesario emplazar una problematización relativa no a las formas moralo-jurídicas sino 
a las relaciones de potencia/poder. 

Para empezar: si atendemos a la definición del ‘amor’ tal y como aparece en la 
Ética de Spinoza vemos que se define como una alegría (laetitia) acompañada por la 
idea de una causa exterior, y que aquel que ama se esfuerza (conatur) necesariamente 
por tener presente y conservar a la cosa que ama (quam amat praesentem habere et 
conservare) afectándola cuanto pueda de alegría (laetitia quantum potest afficiendo)317. 
Pero además, Spinoza agrega que este conatus amoroso del amante es tanto mayor 
cuanto mayor es su amor, así como cuanto mayor es su esfuerzo para conseguir que la 
cosa amada le ame a su vez (ut et conatus efficiendi ut res amata ipsum contra amet)318. 
Esta es la definición rigurosa del amor que todos suelen citar de la Ética spinozeana. 

Sin embargo, poco y nada se ha advertido que esta es únicamente la definición 
diríase teoremática del amor; resta todavía pasar al plano problemático del amor, que 
consistirá en ver —en nuestra vida práctica concreta y en función de la composición y 
descomposición concreta de relaciones que efectuamos— con qué tipo de afecto 
envolvemos a este conatus o esfuerzo amoroso de tener presente y de conservar a la 
cosa/persona amada. Es decir, resta todavía ver si este conatus que es el amor surge o es 
motorizado en nosotros por una alegría pasiva o por una alegría activa, pues es eso lo 
que marcará la diferencia y los que nos dirá ‘algo’ acerca de los modos de existencia y 
de las maneras de vivir (y concebir) nuestra sexualidad y nuestro deseo.  

Pero todavía más: es necesario notar asimismo que esta definición teoremática del 
amor detalla expresamente que se trata del amor en tanto que sea experimentado por el 
amante como una ‘alegría’ (laetitia) acompañada por la idea de una causa exterior o 
externa. Se trata, por lo tanto, de una definición del ‘amor’ en tanto que ese amor 
dependa de otra cosa como su causa o idea de causa; por ejemplo, si el amor que 
experimenta el amante depende (para seguir siendo ‘amor’ o para perseverar como 
amor) del amor del otro, esto es, del deseo de ser amado y de ser deseado por el otro. Y 
es por el hecho mismo de depender de algo ‘exterior’ —por ejemplo, de cosas tales 

                                                
317 SPINOZA, Ethica, p. 74. 
318 SPINOZA, Ethica, p. 86. Por contra, Spinoza define al ‘odio’ como una tristeza acompañada por la 
idea de una causa exterior en la que el que odia se esfuerza necesariamente por apartar y destruir la cosa 
que odia (quam odio habet amo-vere et destruere conatur) (p. 74). Sin embargo, la ética spinozeana como 
sistema de pruebas nos dice que el odio siempre puede ser destruido por el amor (odium amore deleri 
potest) (p. 89); y cuando eso ocurre, cuando el odio se trueca en amor (in amorem transit), ese amor será 
más agrande que si el odio no lo hubiera precedido (amor propterea maior est quam si odium non 
praecessisset) (p. 90). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
205 

como la apariencia, figura o fisonomía de la persona amada, o las pasiones que la 
persona amada (o la idea/recuerdo/fantasía de la persona amada) suele suscitar o 
encender en nosotros—, ocurre que dicho amor siempre puede caer en el exceso o 
paroxismo.  

En consecuencia, el amor que puede volverse excesivo o paroxístico es, 
precisamente, el amor que se configura a partir de alegrías pasivas o afectos pasivos. A 
punto tal —y se trata aquí de un punto fundamental— que este tipo de ‘amor’ pasivo o 
amor-pasión no se diferencia en nada del mero ‘placer’ y ‘goce’ (titillatio y gaudium en 
Spinoza, pleasure en Locke, Smith, Burke y Bentham, Lust en Leibniz, Hegel, Fichte, 
Schopenhauer, etc.):  

 
El ‘amor’ es una alegría acompañada de la idea de una causa externa: así pues, el ‘placer’ 
acompañado de la idea de una causa externa es amor [amor est laetitia concomitante idea 
causae externae: titillatio igitur, concomitante idea causae externae amor est].319  

 
El ‘amor’ que surge de afectos-pasión y de la idea de una causa exterior es un tipo 

o modo del amor que precisamente puede sufrir todo tipo de equivocidades y 
alteraciones, ya que, tal y como Spinoza nos lo dice, con frecuencia nos ocurre que 
incluso mientras disfrutamos (fruimur) de la cosa que apetecíamos (appetebamus) 
nuestro cuerpo comienza de repente a adquirir en virtud de ese disfrute una nueva 
constitución —por la cual nuestro cuerpo queda determinado de un modo diferente al 
que estaba—, y, desde entonces, se excitan en nuestro cuerpo otras imágenes de las 
cosas (aliae rerum imagines in eo excitantur), a punto tal que el alma comienza al 
mismo tiempo a imaginar y a desear otras cosas (mens alia imaginari aliaque cupere 
incipit)320.  

En otras palabras, el amor-pasión (pasivo) acorde con el primer género de 
conocimiento, que es este amor que, partiendo de la falta, el malestar y la 
menesterosidad (uneasines / Unbehagen), tiene su origen en afectos de ‘placer’ y de 
‘satisfacción’ de un anhelo, es un amor siempre mudable y que estará siempre sujeto a 
imágenes, signos e interpretaciones cambiantes, a punto tal que éstos son capaces de 
hacer que aquello que hasta recién amábamos nos resulte a partir de ahora indiferente, o 
incluso odioso. De modo que desde el punto de vista de las afecciones interiores, el 
amor-pasión puede saciarse, hartarse, saturarse, y comenzar a resultar odioso, 
generando hastío o repugnancia (fastidium o taedium). Y ello es así porque según 
Spinoza el amor y el deseo, cuando tienen su origen en afectos-pasión (pasivos) y en la 
idea de una causa externa, pueden tener excesos (amor et cupiditas excessum habere 
possunt)321; y muy especialmente se convertirán en ‘exceso’ en tanto que deriven y 
continúen derivando solamente de afectos-pasión, que son afectos que sujetan al alma 
de tal modo en la consideración de un solo objeto, que ya no puede pensar en otros 
objetos (mentem in sola unius obiecti contemplatione ita detinent, ut de aliis cogitare 
nequeat)322. Lo que Spinoza critica con insistencia Adam Smith lo convierte en 1759 en 
un lugar común porque considera, como todo el mundo, que una vez saciados los 
apetitos el objeto que los excita deja de ser agradable: as soon as they are gratified, the 
object that excited them ceases to be agreeable; y sobre todo cuando se trata de la más 

                                                
319 SPINOZA, Ethica, p. 136. 
320 SPINOZA, Ethica, p. 100. 
321 SPINOZA, Ethica, p. 136. 
322 SPINOZA, Ethica, p. 137. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
206 

furiosa de las pasiones humanas (the most furious of all the passions), que para Smith es 
la pasión sexual (the passion of sex)323.  

Pero el propio Spinoza nos brinda una clave de desciframiento al decirnos que su 
propia definición del ‘amor’ se desmarca abiertamente de la definición brindada por el 
resto de los autores, por cuanto que éstos han venido definiendo al amor muy 
equívocamente, es decir, lo han venido definiendo como “la voluntad que tiene el 
amante de unirse a la cosa amada” (auctorum definiunt amorem esse voluntatem 
amantis se iungendi rei amatae). Para Spinoza, dicha definición —que es la de 
Descartes, Leibniz, Locke, Smith, Burke, Bentham, Hegel, Fichte, Novalis, 
Schopenhauer, etc.— no expresa para nada la ‘esencia’ del amor en tanto que potencia, 
sino que sólo expresa una simple ‘propiedad’ suya (non amoris essentiam, sed eius 
proprietatem exprimit). En otras palabras: la moral como sistema del juicio trascendente 
y emanador define al amor según su propiedad, mientras que la ética como sistema 
inmanente de pruebas lo define según su esencia/potencia.  

En efecto, ocurre que según Spinoza la mayoría de los autores (profetas, filósofos, 
médicos, moralistas, teólogos, legisladores, etc.) se han hecho un concepto de la 
voluntad totalmente equivocado y ficticio, toda vez que por ‘voluntad’ no pueden 
entender otra cosa que el ‘libre albedrío’ (liberum arbitrium). Así, si definen al amor 
por su propiedad es porque lo conciben como una ‘elección del alma’ hecha en función 
de una supuesta ‘libertad de la voluntad’. En orden a poder divergir y desmarcarse de 
estas concepciones y representaciones demasiado morales y jurídicas del amor, propias 
de todo sistema del juicio trascendente (sea un sistema filosófico, jurídico, teológico, 
astrológico, psicoanalítico, psiquiátrico, neurocientífico, etc.), Spinoza considera que si 
queremos aceptar la definición del amor como “la voluntad que tiene el amante de 
unirse a la cosa amada” será bajo la condición de no considerar a la ‘voluntad’ como un 
‘consentimiento’ o una ‘deliberación’, o como si la voluntad consistiese en una especie 
de ‘libre decreto del ánimo’ (non intelligere consensum vel animi deliberationem), pues 
semejante concepto de la voluntad, nos dice Spinoza, sería ficticio: hoc fictitium esse. 
Hemos visto más arriba que Spinoza compartía esto con William Godwin. 

He aquí un punto muy importante para la ética sexual de Spinoza y que considero 
que se tiende a pasar por alto: el problema psico-político del amor y del sexo, desde la 
perspectiva de la esencia o la potencia, no tiene nada que ver con (no pasa por) el 
consentimiento o la deliberación. Lo cual no quiere decir que el consentimiento y la 
deliberación no tengan ni sentido ni valor; simplemente quiere decir que la pregunta por 
la presencia (o no) de un consentimiento y de una deliberación se refieren al amor en 
tanto que ‘propiedad’. Pero el consentimiento todavía no nos dice nada ni acerca de 
cuáles son las relaciones de potencia (o de poder), ni acerca del modo (libre o servil) 
según el cual componemos o descomponemos nuestras relaciones de potencia (en el 
plano del amor y el sexo).  

En segundo lugar, otro punto fundamental de divergencia poco explorado: 
Spinoza sostiene que por “voluntad de unirse a la cosa amada” tampoco hay que 
entender un ‘deseo’ de unirse a la cosa amada cuando ella se encuentra ausente (nec 
cupiditatem sese jungendi rei amatae quando abest); mucho menos hay que entenderlo 
como el ‘deseo’ de perseverar o de insistir en su presencia cuando ella se encuentra 
ausente (vel perseverandi in ipsius praesentia quando adest), puesto que, de hecho, el 

                                                
323 SMITH, The Theory of Moral Sentiments, p. 34.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
207 

amor puede concebirse perfectamente sin ninguno de esos deseos ‘en falta’ o ‘ausentes’: 
potest namque amor absque hac aut illa cupiditate concipi324.  

Por contra, el concepto spinozeano positivo y afirmativo de ‘voluntad’ (por 
referencia al amor) constituye algo extremadamente diferente: es el contento 
(acquiescentiam) que la presencia de la cosa amada produce en el amante; contento que 
le fortifica (qua corroboratur), o que al menos mantiene (aut saltem fovetur) la alegría 
del amante325.  Es un contento por una praesentia, ¡y nunca por una privatio, ausencia o 
falta! En consecuencia, todos aquellos amores y deseos anteriormente descriptos no 
pueden constituir más que tristezas directas o bajas alegrías pasivas y compensatorias 
(que son tristezas indirectas), y por lo tanto, no fortifican sino que deprimen e 
impotencian la potencia de obrar de nuestro cuerpo y la potencia de pensar de nuestra 
alma, impidiéndonos el pasaje hacia una perfección mayor (la de una sexualidad de la 
univocidad). En efecto, todos esos amores y sexualidades nos hacen depender de 
afectos-pasión (pasivos), así como de una causa externa o de la idea de una causa 
externa —a la que encima se concibe y se inviste en función de su ausencia o falta—, 
así como también nos hacen depender del infecto y venenoso deseo de ser amados y 
deseados.  

Recien a partir de aquí nos colocamos en la condición de poder elucidar ya no 
teoremáticamente —como se tiende a hacer— sino problemáticamente en qué consiste 
aquello que Spinoza considera como ‘amores bajos’ o amores-pasión, es decir, 
amores/sexos serviles, pasivos e impotenciantes, que son todos los amores que caben al 
primer género de conocimiento y al modo de existencia y de vida más bajo; a todo ese 
mundo relacional profundamente dégoûtant, infect (tóxico), y minable. 

Aquí el ejemplo paradigmático de Spinoza es aquel amor que podemos denominar 
como amor fiolo o prostituyente, o amor bajamente sensual: es el amor lascivo o 
prostituyente (amor meretricius), esto es, el deseo de copular suscitado solamente por la 
belleza de los cuerpos: generandi libido quae ex forma oritur. Y, más en general, es 
meretricius toda clase de ‘amor’ que no reconozca como ‘causa’ la libertad del alma 
(omnis amor qui aliam causam praeter animi libertatem agnoscit), y que, por eso, se 
convierte fácilmente en odio (facile in odium transit)326. A condición, nuevamente, de 
que por ‘libertad del alma’ (animi libertatem) entendamos no el libre albedrío ni el 
consentimiento, sino el ya mentado contento (acquiescentiam) que la presencia (y no la 
ausencia) de la cosa amada produce en los amantes, contento que los fortifica, o al 
menos mantiene la alegría de los amantes.  

Así, el ‘amor’ definido no como mera propiedad (teoremáticamente) sino desde la 
perspectiva de la esencia/potencia activa (problemáticamente) es aquel que de alguna 
manera ha conseguido desmarcarse tanto de los afectos-pasión (pasivos) como de la 
idea de una causa externa —y por lo tanto, del infecto deseo de ser amados, deseados, 
valorados, reconocidos, identificados—; puesto que si lo que nos obsesiona y nos 
mueve es la idea de una causa externa que encima se encuentra ausente (sea esa causa la 
esposa, la amante o la prostituta), entonces dicho amor será todo lo que se quiera, pero 
nunca un amor-libre suscitado por un deseo libre, por un deseo que fortifica a todos 
aquellos que entran en relación.  

Esta es la razón por la cual Spinoza nos dice que es cierto que si el lujurioso 
(prostituyente) está triste, su tristeza se debe únicamente al hecho de no haber podido 
aliviarse o descargarse (si libidinosus tristis est quod sibi morem gerere nequeat); pero 

                                                
324 SPINOZA, Ethica, p. 102. 
325 SPINOZA, Ethica, p. 102. 
326 SPINOZA, Ethica, p. 155. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
208 

también nos dice que aún llegado el caso de que el lujurioso (prostituyente) consiguiese 
efectuar finalmente su anhelada descarga, su titillatio, aún así, lo que habrá conseguido 
experimentar con dicha descarga no será una alegría activa sino sólo una simple alegría 
pasiva, y por lo tanto, semejante alegría jamás podrá ser sólida, ni estar libre de todo 
conflicto del ánimo: haec laetitia vix solida, et absque ullo animi conflictu esse 
potest327; alegría pasiva que es la alegría propia de la economía del placer y de la lógica 
de la fiesta, donde, como vimos, nunca se tiene en cuenta la salud íntegra (integra 
valetudo) y sólo se invisten ‘partes’ aisladas del cuerpo del otro (y no la totalidad)328. 
Como vemos, si Spinoza elucida problemáticamente a los amores impotenciantes 
(amores que reproducen la servidumbre humana), como es el caso del amor lujurioso, 
lascivo o prostituyente, lo hace sin embargo de una manera completamente divergente 
respecto del psicoanálisis: el amor meretricius de Spinoza no guarda ninguna relación 
con lo que la ciencia sexual de Freud y sus discípulos llaman Dirnen-liebe (o amor por 
las putas) en los varones329. Y aquello que Freud y sus discípulos instituyeron bajo el 
nombre de Dirnen-komplex (complejo de la prostituta)330 no es más que una 
mistificación patriarcal de trascendencia (metafísica de verdugo) cuya referencia eterna 
son el falo y la falta.  

Consecuencia psico-sexo política: el lujurioso o el prostituyente no se definen 
como tales ni por los objetos ni por las personas que persiguen y desean (porque desean 
tomar prostitutas pudiendo desear en su lugar un buen y fiel ‘amor conyugal’), sino que 
se definen como tales por la composición y la descomposición de relaciones afecto-
pasivas que trazan, así como por la ignorancia que contagian por doquier, tanto por lo 
que toca a sí mismos (y a sus propias potencias), como por lo que toca a las personas (y 
a las potencias de las personas) a las que prostituyen.  

Pero esta ‘ignorancia’ que el libertino, el lujurioso o el prostituyente contagian por 
doquier es altamente peligrosa y venenosa justamente porque no se trata de la simple 
ignorancia del ‘no-saber’ —no es ni falta de educación, ni falta de conocimiento, ni falta 
de estudios, ni falta de información, ni falta de deconstrucción, ni falta de títulos y 
diplomas, ni falta de ‘especialización’ en el tema, ni falta de empatía, etc.—, sino que, 
muy por el contrario, es la ignorancia propia del que vive (y se vive) según la sabiduría 
más servil que puede haber: la sabiduría del primer género de conocimiento. Sabiduría 
servil o sabiduría de esclavos que es esencialmente una sabiduría propia de tiranos: 
porque los tiranos sólo pueden mandar y regir sobre esclavos previos, siendo ellos 
mismos los primeros esclavos, dado que no pueden reinar más que inyectando por 
doquier la esperanza y el temor, o sea, la tristeza y la impotencia (y hacer eso es síntoma 
de un modo de existencia esclavo). Su ignorancia es, en rigor, una sabiduría servil, y su 
esclavitud es, en rigor, una tiranía vil. Es la vida y el conocimiento de los esclavos 
libertos: de aquellos que sólo se sienten libres cuando y porque quitan la libertad 
(esclavizan) a los demás. Se liberan… esclavizando.  

La elucidación propia de la línea spinozeana alcanza aquí una ‘punta’ 
problemática ético-sexual y psico-sexo política que se tiende a pasar por alto en todos 
los estudios habidos sobre Spinoza. A saber: que cualquier varón puede estar afirmado 

                                                
327 SPINOZA, Ethica, p. 79. 
328 SPINOZA, Ethica, p. 146. 
329 FREUD, Beiträge zur Psychologie des Liebeslebens, p. 5. 
330 FREUD, El problema económico del masoquismo, pp. 197-198; 170. Cf. asimismo, FENICHEL, Zur 
prägenitalen Vorgeschichte des Ödipuskomplexes, p. 329; LAMPL-DE GROOT, The Evolution of the 
Oedipus Complex in Women, p. 339; MASLOW, Self-esteem (Dominance-feeling) and Sexuality in 
Women, pp. 130-131; y DEVEREUX, Baubo: la Vulva mítica, p. 113. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
209 

(conatus) en un ‘modo de existencia’ psico-sexual y afectivo de tipo prostituyente, 
incluso si nunca pagó por prostituir a nadie, ya sea con dinero, valores o regalos (Gelde, 
Geldeswert, oder auch in einer Gefälligkeit), para usar los términos de Fichte331. Porque 
incluso un esposo, novio o amante puede comportarse de facto como un ‘prostituyente’ 
con su propia esposa, novia o amante toda vez que reproduzca ese maquinismo 
(composición) del deseo y del conato, es decir, toda vez que efectúe con su esposa, 
novia o amante una composición de relaciones afecto-pasivas en las que —movido por 
la falta y las exigencias del falo— se desentiende de todo excepto de su propia titillatio 
y de su propia necesidad de descarga, incluso cuando su esposa, novia o amante hayan 
consentido con dicha relación.  

Bajo esta línea servil y tiránica (parasitaria) del amor y del sexo sucede que el 
esposo, amante, novio o prostituyente componen relaciones a través de la 
descomposición de relaciones: afirman sus propias potencias y afirman sus propias 
relaciones disminuyendo, negando y ninguneando las potencias y las relaciones de los 
otros (a quienes no invisten más que por fragmentos); reducen las potencias al poder y 
al ejercicio de un poder, y entonces hacen que los demás les paguen por afirmar su 
propio deseo y conato: hacen pagar a los otros su propio placer, descarga y satisfacción. 
Paguen o no paguen, ellos siempre hacen pagar a los demás.  

Aquello que nos mueve y nos define, tanto en acción como en pasión, no es ni el 
‘objeto’ sexual (esposa, novia, amante, o prostituta), ni las ‘intenciones’ sexuales 
(buenas o malas, legales o ilegales), ni las ‘metas’ sexuales (normales o patológicas), ni 
tampoco los ‘motivos’ sexuales (espirituales o carnales, tiernos o sensuales, terrenales o 
celestes); antes bien, son las maneras de componer y descomponer nuestras relaciones 
amatorias y sexo-afectivas aquello que nos define (y que define a la ‘masculinidad’). 
Todos ellos, tanto el esposo como el novio, el amante o el prostituyente devienen 
literalmente ‘prostituyentes’ toda vez que hacen pagar a los otros  (a las potencias de 
los otros o a las potencias que los otros son en acto) su placer y la satisfacción de su 
placer; con la diferencia de que, además, el prostituyente hecho y derecho siempre paga 
con dinero, mientras que el esposo, novio o amante no pagan nada; y en esto, todos ellos 
son perfectos en su impotencia (en su deseo de esclavitud) y en la impotenciación de los 
demás (en su deseo de tiranía). La masculinidad prostituyente arraiga actualmente en 
todos los varones y masculinidades (no por esencia o propiedad sino por potencia y por 
composición de potencia), crece como una especie de secreción interna, y no solamente 
en aquellos prostituyentes (johns, pimps, tricks) que se reconocen o son reconocidos 
como tales. Por consiguiente, tampoco es el ‘dinero’ ni el acto de ‘pagar por sexo’ 
(contrato de intercambio) aquello que define la esencia de una composición 
prostituyente de relaciones; aún cuando el prostituyente hecho y derecho sí anteponga 
su dinero, regalos, etc. El componente ‘económico’ capitalista (“dinero por sexo”) no 
explica total y acabadamente el fenómeno prostituyente en tanto que fenómeno de falo-
poder masculino; reducir la existencia y la persistencia de la prostitución al modo de 

                                                
331 FICHTE, Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, p. 337. Según Fichte, si  
una mujer confesase abiertamente que su “ocupación” cotidiana consiste en prostituirse, el Estado tendría 
todo el derecho a declararla como loca (wahnsinnig); y más aún: las prostitutas deberán ser expulsadas 
fuera de las fronteras del Estado: «A la mujer prostituida [Prostituierte Weibspersonen] (quae quaestum 
corpore exercent), que hace de la prostitución su única ocupación [Gewerbe], no puede tolerarla el Estado 
dentro de sus fronteras [kann der Staat innerhalb seiner Grenzen nicht dulden]; tiene que expulsarlas del 
país [er muß sie des Landes verweisen], y esto sin quebrar su libertad, anteriormente deducida, de emplear 
su cuerpo [Leibe] en lo que quieran» (pp. 338-339). Acerca de los varones prostituyentes, Fichte no 
pronuncia una sola palabra. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
210 

producción capitalista deja sin analizar gran parte de las relaciones de poder inmanentes 
a la situación prostituyente, especialmente, su componente patriarcal. 

De allí que Spinoza a considera a los celos (zelotypia), que para él implican una 
mezcla de afectos de odio y de envidia, constituyen la mecánica propia de todos 
nuestros malos y bajos amores (amores de la servidumbre y la tiranía), tanto de aquellos 
amores legales o permitidos por la sociedad (matrimonio) como de aquellos amores 
ilegales o prohibidos (adulterio y prostitución):  

 
Quien imagina a la mujer que ama prostituyéndose con otro [alteri sese prostituere], no 
solamente se entristecerá [contristabitur] por resultar reprimido su propio apetito [ipsius 
appetitus coercetur], sino que también la aborrecerá [aversatur] porque se ve obligado a 
unir la ‘imagen’ de la cosa amada a los genitales y a las secreciones del otro [quia rei 
amatae imaginem pudendis et excrementis alterius iungere cogitur].332 

 
Según la línea spinozeana, siempre que el deseo y el amor estén basados en 

alegrías pasivas (en placeres, titilaciones y descargas seminales del cuerpo), siempre 
que sean suscitados estrictamente por causas y fijaciones exteriores, así como 
motivados por la ausencia y la falta de algo o alguien, no podrán conducirnos más que a 
una vida (individual y social) de celotipia interminable, de esclavitud, tristeza, 
impotencia y frustración permanentes, habida cuenta de que todo amante se entristecerá 
(amans contristabitur) cada vez que advierta que las circunstancias favorables a él han 
cambiado incluso en lo más mínimo; siendo la ‘frustración’ (desiderium) una especie de 
tristeza-de-ausencia (de falta) propia o carácterística del modo de amar correspondiente 
al primer género de conocimiento. Tristeza (tristitia) que se produce respecto de la 
ausencia de lo que amamos (absentiam eius quod amamus)333. Para Spinoza la 
frustración del amor, o, en rigor, el amor que siempre resultará frustrante y servil (amor 
del primer género), es un afecto de tristeza ad cupiditatem refero, vale decir, relativo al 
deseo pasivo o deseo-pasión: un deseo o apetito celotípico de poseer una cosa 
(desiderium est cupiditas sive appetitus re aliqua potiundi); deseo o apetito alentado por 
el recuerdo de la cosa, y a la vez reprimido por el recuerdo de otras que excluyen la 
existencia de la cosa apetecida334.  

Sólo los filósofos,  moralistas, pastores, sacerdotes, profetas y tiranos nos juran 
que los ‘celos’ son afectos buenos; tal es el caso de Montesquieu (en 1735), para quien 
los celos (jalousie) forman parte del amor335. Kant lo secunda afirmando (en 1775-
1781) que los celos (Eifersucht) son propios de la naturaleza humana (es ist uns zwar 
sehr natürlich), pero que deben ser limitados por máximas de la razón (müssen wir sie 
durch Vernunft einschränken); y más tarde (en 1796-1798) incluso llegará a decir que si 
las mujeres jóvenes pudiesen elegir entre un tribunal masculino o uno femenino para ser 
juzgadas, elegirían sin duda al primero336; por la sencilla razón de que las mujeres son 
celosas (eifersüchtig) entre ellas a causa de los varones337. Más aún: los ‘celos’ son la 
pasión recurrente también en el esclavo Séverin von Kusiemski, en La Venus de las 
pieles (de 1870) de Sacher-Masoch. 

                                                
332 SPINOZA, Ethica, p. 85. En este pasaje es imperativo remitirse al texto latino, ya que las traducciones 
disponibles de la Ética de Spinoza (Vidal Peña y Pedro Lomba) tienden a escamotear el carácter 
prostituyente que Spinoza coloca en este pasaje, toda vez que traducen ‘alteri ese prostituere’ por un 
aséptico ‘entregándose a otro’.  
333 SPINOZA, Ethica, p. 86. 
334 SPINOZA, Ethica, p. 107. 
335 MONTESQUIEU, L’Esprit des lois, T.1, p. 418. 
336 KANT, Anthropologie, pp. 255-256. 
337 KANT, Vorlesungen über Moralphilosophie, p. 438. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
211 

Ahora bien, para experimentar este deseo/amor de tristeza, celos, frustración y 
odio (disminución de la potencia de obrar y pensar) ni siquiera hace falta que el varón 
vea con sus propios ojos a aquella mujer que ama o desea prostituyéndose con otro, 
porque la sola fijación excesiva del alma del varón en ése solo y único objeto (a saber, 
su amante o prostituta) es ya, en tanto que tal, es decir, en tanto que coeundi libido, una 
especie de delirii o de morbo del alma:  

 
no menos delirantes son considerados, ya que suelen mover a risa, los que se abrasan de 
amor soñando noche y día sólo con su amante o prostituta [nec minus insanire creduntur 
qui amore ardent, quique noctes atque dies solam amasiam vel meretricem somniant, quia 
risum movere solent].338  

 
Así, por más que los varones engañadores o prostituyentes se vanaglorien de su 

‘potencia sexual’ y su virilidad en su trato con las personas que prostituyen, juzgando 
que, con su práctica sexual prostituyente, ellos están contribuyendo a aumentar no sólo 
su propia potencia sino también la potencia de los demás —el juicio del prostituyente 
sentencia que él “empodera” a la la mujer (o a quien sea) prostituyéndola y dándole 
“trabajo”—, en rigor, ocurre que no son sino varones impotentes (esclavos) a la vez que 
impotenciadores de los otros (tiranos); porque desde el instante en que se sientan 
ninguneados o rechazados por su amante (qui male ab amasia excepti sunt), caerán 
inmediata y necesariamente en esa mezcla de odio y envidia que son los celos 
(zelotypia), y, acto seguido, despreciarán necesariamente a todas las mujeres339, 
revelando finalmente de qué está hecho su modo de existencia:  

 
Si alguien imagina que la cosa amada [rem amatam] se une a otro con el mismo vínculo de 
amistad, o con uno más estrecho [eodem vel arctiore vinculo amicitiae] que aquel por el 
que él solo la poseía, será afectado de odio hacia la cosa amada [odio ipsam rem amatam 
afficietur], y envidiará a ese otro [illi alteri invidebit].340 

 
Nuestros amores, los amores que estamos acostumbrados a emplazar (a 

componer) en la sociedad patriarcal (ya sean los amores del matrimonio, del adulterio, o 
de la prostitución), al ser amores-pasión y al estar todos fuertemente fijados en las 
causas exteriores, no son sino —por esencia y por potencia— amores bajos y serviles, 
amores investidos o fijados por los signos del mando y la obediencia (amores no-libres, 
sino atravesados por la jerarquía, la dismetría), amores que aspiran a la posesión 
permanente (posesivos) y a la exclusividad irrestricta (celotípicos), y que derivan 
indefectiblemente, más tarde o más temprano, en la competencia, la desconfianza, la 
vanagloria, la ambición, la envidia, y el deseo de ser amados, el hastío, la frustración, el 
desencanto.  

A punto tal, que ya no sabemos ni amar ni desear sino aquello que los demás nos 
disputan y nos quieren arrebatar (o que nosotros les queremos arrebatar a ellos), ocasión 
que conduce a Spinoza a citar el inquietante verso de Ovidio: ‘Hay que ser de hierro 
para querer amar aquello que nadie nos disputa’ (ferreus est, si quis quod sinit alter 
amat)341. Nos hemos construido un modo de existencia social y sexo-afectivo panóptico 
tal, que todo está hecho para que únicamente podamos experimentar amor y deseo por 
aquellas cosas o personas que ya se encuentran bajo la mirada o la posesión vigilante de 
otro; una cosa o una persona que nadie codicia, que nadie mira, que nadie conoce o 

                                                
338 SPINOZA, Ethica, p. 137. 
339 SPINOZA, Ethica, p. 166. 
340 SPINOZA, Ethica, p. 84. 
341 SPINOZA, Ethica, p. 83. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
212 

reconoce, que nadie identifica, o que nadie posee, nos resultará indiferente e invisible. Y 
todavía peor: cuanta más resistencia y competencia haya entre las personas, tanto más 
fuertemente se avivará entre ellas el amor y el deseo de obtener aquello que se les 
resiste, o que es objeto de una competencia:  

 
si imaginamos que alguien goza [gaudere] de alguna cosa que sólo uno puede poseer [qua 
unus solus potiri potest], nos esforzaremos [conabimur] por conseguir que no posea esa 
cosa [ne illa re potiatur].342 

 
En consecuencia, la ambición, la vanagloria, y el deseo de reconocimiento (el 

deseo de ser reconocido, identificado, deseado y amado por los demás) se constituyen, 
bajo los signos confusos del mando y la obediencia (signos propios del régimen social 
estatal), en las bajas y serviles pasiones fundamentales de los seres humanos en tanto 
que se definen (y se viven) como ‘animales sexuales’ y como ‘animales políticos’:  

 
Lo que quieren las ‘voluntades’ en Hegel es hacer ‘reconocer’ su potencia, ‘representar’ su 
potencia [faire reconnaître leur puissance, représenler leur puissance]. [...] Una 
concepción semejante es la del esclavo: es la imagen que el hombre del resentimiento se 
hace del poder.343 

 
Desde el punto de vista de un verdadero análisis, nada se hace mientras se permanezca en el 
dominio de las ‘representaciones’ [au domaine des représentations], mientras se 
permanezca en el dominio de los ‘sentimientos’ que atraviesan a alguien [au domaine des 
sentiments qui traversent quelqu’un].344 

 
Los celos (zelotypia) y el deseo de ser amado son dos de los afectos pasivos más 

contagiosos y más fundamentales que constituyen a la ‘sexualidad’ servil e impotente 
del primer género de conocimiento, junto con toda forma de sentimentalismo. Spinoza 
nos dice que cuando amamos (amamus) así, amamos a una persona que es semejante a 
nosotros, esforzándonos cuanto podamos (conamur quantum possumus) por conseguir 
que ella nos ame a su vez (ut nos amet), es decir, esforzándonos por hacer que sus 
afectos de amor estén asociados exclusivamente con la idea o imagen de nosotros 
(concomitante idea nostri)345; por lo tanto, nos esforzaremos en ser (y en aparecer 
como) la única ‘causa externa’ de su amor, y desde entonces, todo ‘deseo de ser amado’ 
está fundado en una esperanza de gloria: 

 
Quien por amor hace un beneficio a alguien [qui prae amore in aliquem beneficium 
contulit], lo hace en virtud del anhelo que tiene de ser amado a su vez [id facit desiderio 
quo tenetur ut contra ametur], esto es, con esperanza de gloria [spe gloriae].346 

 
Triste e impotente cosa es el deseo de ser amados, porque queriendo todos ser 

amados o alabados por todos, resulta que se odian entre sí: et dum omnes ab omnibus 
laudari seu amari volunt, odio invicem sunt347; modo de vida de esclavitud liberta. El 
‘sexo humano’ es como el Estado: se alimenta y vive del miedo (metus) y de la 
esperanza (spe), que son tristezas, negatividades, afectos que son pasivos. 

La propia dinámica social estatal, tanto la composición de sus legalidades como la 
descomposición de sus ilegalidades, nos atasca, al amar, en lo más vil y servil del amor 

                                                
342 SPINOZA, Ethica, p. 83. 
343 DELEUZE, Nietzsche et la Philosophie, p. 11. 
344 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977. 
345 SPINOZA, Ethica, p. 84. 
346 SPINOZA, Ethica, p. 89. 
347 SPINOZA, Ethica, p. 83. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
213 

y del deseo, en su más bajo concepto (en el amor que cabe al primer género de 
conocimiento); por eso en las relaciones amorosas y sexuales tal y como ya existen y las 
ejercemos, la concordia, así como la firmeza del ánimo (fortaleza relativa a la relación 
del agente consigo mismo) y la generosidad (fortaleza relativa a la relación del agente 
con los otros) resultan siempre imposibles. Y por eso nunca deberemos creer, como 
hacen los profetas, filósofos, sabios, moralistas, legisladores y teólogos, que al varón 
mujeriego o prostituyente le falta conocer el verdadero amor, puesto que ‘el verdadero 
amor’ es una expresión sin sentido (tal cosa no pre-existe): supone definir al amor desde 
la perspectiva de la propiedad (del libre albedrío y del consentimiento), y no desde la 
perspectiva de la potencia (activa o pasiva) y de la composición y descomposición de 
relaciones. 

En función de todas estas conceptualizaciones y precisiones que se pueden 
maquinar desde la Ética de Spinoza cabe plantear ahora las siguientes preguntas ético-
sexuales: ¿Por qué entonces, y después de todo, los actos de engañar o de prostituir a 
alguien (las trampas placenteras y transgresoras del deseo) pueden ser considerados por 
nosotros como algo ‘malo’, es decir, como actos o prácticas que nos conducen a una 
menor perfección (tristeza)? ¿Por qué el varón tramposo (engañador o prostituyente) 
expresa siempre y en todos lados un ‘modo de existencia’ social, afectivo y sexual bajo, 
vil, impotente e impotenciante (incluso cuando el varón rebose de virilidad y simpatía), 
que debemos evitar y conjurar a toda costa? ¿Y cómo explicarnos mutuamente todo esto 
sin recurrir ni a la moral, ni al imperativo de la razón, ni al Juez y al fiscal interior a la 
vez que trascendental, ni a la Ley, ni al Derecho estatal, ni a la utilidad (sistemas del 
juicio trascendente)? Y luego, ¿cómo suscitar su fuga, su sabotaje, su desmantelamiento 
(las traiciones del deseo)? ¿Cómo dejar de trampear y pasar a traicionar, conjurar, 
fugar, abolir? 

 En primer lugar, hemos de recordar que desde la perspectiva de una ética 
inmanente como sistema de pruebas no hacemos el mal por desconocimiento, error de 
juicio, o ignorancia del Bien; ni tampoco lo hacemos por el hecho de que nuestra 
conciencia se encuentre alienada por la ‘ideología’ o la falsa conciencia; ni por el hecho 
de que la naturaleza humana, en virtud de la Caída, se habría tornado esencialmente 
pecadora; tampoco por el hecho de que consentimos en hacer el mal con un ‘mal uso’ de 
nuestro libre albedrío. Todas estas respuestas son dogmáticas, metafísicas y teológicas 
porque remiten a una instancia trascendente al ser (instancia vertical y jerárquica) en 
función de la cual juzgamos, tasamos, valoramos, y sentenciamos todo lo real; ya sea 
que creamos que dicho Juez es Dios y sus mandamientos, la Razón y sus postulados, el 
Estado y sus códigos/axiomas, el Capital con su ciclo de valorización, o el Falo con su 
ley de la falta y la castración. Antes bien, hacemos el mal toda vez que destruyamos o 
descompongamos una o varias relaciones ya existentes en acto.  

En consecuencia, cuando un varón comete adulterio, engaña, trampea o prostituye 
no hace más que componer relaciones de poder que descomponen relaciones de potencia 
(en el cuerpo y en el alma/psíquis de los demás), y de diferentes modos según sea el 
caso. Se trata eminentemente y ante todo de un asunto de poder y de potencia (y de un 
poder para impotenciación de los otros), y por lo tanto, es un asunto de política, nunca 
de moral o legislación. 

Haciendo su propio recorrido por el intercambio de cartas entre Spinoza y 
Blyenbergh, Deleuze comenta: hay un apetito bajamente sensual (appétit bassement 
sensuel) cuando asocio mi acción o la imagen de mi acción (j’associe mon action ou 
l’image de mon action) a la imagen de una cosa cuya relación es descompuesta por mi 
acción (dont le rapport est décomposé par cette action); se trata aquí de un verdadero 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
214 

goce pasivo o impotente, que conlleva una fascinación por la destrucción de relaciones 
(fascination de la décomposition de rapports)348. Una dizzy ambition, según las palabras 
de Kate Millett en 1971. 

La relación y la práctica prostituyente que el varón produce (con su novia, amante, 
esposa, o prostituta) nunca es ‘mala’ por el hecho de que se trate de un acto 
jurídicamente penalizable, ni por el hecho de que atañe más al cuerpo lujurioso que al 
alma virtuosa, ni por el hecho de tratarse de un asunto libidinal de goce carnal o 
concupiscente (en vez de algo puro, santo o espiritual), sino por destruir relaciones, por 
disminuir la potencia, y por hacer pasar al otro a una perfección menor; es decir, por 
contagiar la tristeza y la impotencia por doquier. El apetito bajamente sensual no está 
‘mal’ por ser sensual (ce n’est pas parce qu’il est sensuel qu’il est mal) sino por ser 
bajamente sensual, servilmente sensual, y porque en consecuencia no cesa de efectuarse 
fundamentalmente sobre la descomposiciones de relaciones: il ne cesse pas de jouer sur 
les décompositions de rapports349.  

Aquí conseguimos dar con algunos elementos conceptuales posibles para un 
análisis o problematización divergente sobre la violencia económica y psico-sexual 
masculina (violencia que es transversal al matrimonio, al concubinato, al adulterio, y a 
la prostitución) que nos permite conceptualizar al prostituyente como “aquél que 
reproduce el mal” sin tener que remitirnos a priori un código (ni a un enjuiciamiento) 
religioso, ideológico, moral, jurídico, psiquiátrico, etc.   

De hecho, nuestra sexualidad no reproduciría el mal ni la violencia (aún si es una 
micro-violencia) si pudiésemos encontrar la manera de poder ejercerla sin descomponer 
ni la potencia de obrar ni la potencia de pensar de los demás, y sobre todo, sin fijar o 
investir a nuestra sexualidad única y exclusivamente sobre la genitalidad, sobre la 
libidinización o carnalización del sexo, según la regla del Falo y de la llamada 
‘imposibilidad de la relación sexual’. Pero para ello sería necesario una transformación 
completa y radical (ácrata) de nuestra subjetivación y de nuestra manera de componer 
relaciones afectivas, amatorias, sexuales y deseantes (de relacionarnos con nuestras 
potencias y con las de los demás); transformación tal, que haga que dicha composición 
devenga acorde con el segundo género de conocimiento (construyendo ‘nociones 
comunes’ entre dos o más), pero sólo en orden a, acto seguido, fugarse hacia una 
composición de relaciones (afectivas, amatorias, sexuales y deseantes) acorde con el 
tercer género de conocimiento, construyendo una afectividad, una sexualidad y una 
sociabilidad anti-jerárquica de la univocidad. Pero el deseo/conato/amor prostituyente 
en el varón (amor meretricius que Freud denomina Dirnenliebe) no es capaz de 
componer ninguna ‘noción común’ ni ningún ‘tercer cuerpo’ (troisième corps) junto con 
otros cuerpos (ya sea su novia, amante, esposa, o prostituta).  

El varón prostituyente no hace más que descomponer y destruir relaciones, y 
sobre todo, descompone y debilita las relaciones de aquella persona con la que se 
relaciona, así como descompone y debilita, en vez de fortificar y potenciar, el resto de 
relaciones que dicha persona podría componer con los demás; y procede a 
descomponer, debilitar y destruir no por falta, carencia, privación, desconocimiento, 
ignorancia, engaño, ideología, sino por poder. Un poder impotente (pero poder al fin), y 
justo por eso el más peligroso de los poderes: porque es un poder para la implantación 
de la tristeza y la fabricación de la impotencia. Spinoza cum Kate Millet350.  

                                                
348 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 20/01/1981. 
349 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 20/01/1981. 
350 Cf. MILLET, The Prostitution Papers, pp. 33; 41; 56: «Una prostituta no puede decir: “Bueno, yo no 
la chupo” [a prostitute can’t say: Well, I don’t suck]. Ella tiene que hacer [she’s got to do] lo que él le 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
215 

Poder de esclavo liberto, poder que cabe al modo de vida parasitario. En Spinoza, 
el amor bajamente (o servilmente) sensual o prostituyente del varón es un amor-pasión 
estrictamente ligado a la idea de una causa externa por la cual el varón no se posee 
todavía a sí mismo en sus potencias ni tampoco permite que la otra persona se posea a sí 
misma en sus potencias (composición que sólo puede ocurrir recién a partir del segundo 
género de conocimiento y por la vía de las nociones comunes entre dos o más cuerpos); 
en consecuencia, no ve en los otros más que cosas u ‘objetos sexuales’ (objetos de 
placer, goce, satisfacción y descarga), partes, órganos y emisiones específicas de los 
cuerpos que lo afectan particularmente, y, literalmente, se queda fijado en esa afección 
de dicho cuerpo sobre él, sin tornase nunca capaz de comprenderlo en su totalidad y en 
función de la relación de poder que los envuelve a ambos. El prostituyente, esto es, el 
deseo y el conato prostituyente, se complace en la destrucción de relaciones, llegando al 
punto del enloquecimiento (haciendo de eso su propio régimen de delirio normal o 
anormal). Por eso, todas las alegrías y placeres personales masculinos que fastidien a 
algún otro, y que les hagan pagar a los otros (con o sin mediación de dinero) por ese 
placer, no serán sino líneas de odio: parce qu’embêter quelqu’un et la joie d’embêter 
quelqu’un, c’est très lié aux lignes de haine351.  

Este tipo de problematización ácrata no se funda, como se ve, en ningún sistema 
del juicio ni en ninguna regla trascendente, ya sea del sistema del Derecho estatal, del 
sistema de la moralidad, del sistema de la eticidad, etc. Para comprender por qué la 
masculinidad prostituyente siembra el despotismo, el terror y la inhumanidad no hace 
falta remitirse a una Ley del Estado (al régimen de lo permitido y de lo prohibido, las 
recompensas y los castigos). No hace falta remitirse a una Ley del Mercado (al régimen 
de los contratos y los intercambios consentidos). No hace falta remitirse a una Ley de 
Dios/Uno. No hace falta apelar ni a Dios, ni al Estado, ni al Mercado, ni a las Iglesias 
(psicoanálisis incluido); es más: si apelamos a ellos ignoraremos completamente todo lo 
relativo a las causas de la alienación y la explotación psico-sexual masculina. 

Surcando esta línea resulta necesario concluir que el deseo prostituyente en el 
varón es, por defecto, aquello que Spinoza denomina deseo ciego (caecus cupiditas), y 
por lo tanto, es un deseo-pasivo (esclavo) y pasivizador (tirano), habida cuenta de que 
todo prostituyente, por definición, únicamente inviste y se interesa por a una o varias 
partes del cuerpo de aquella o aquel a quien prostituye, pero nunca por su totalidad, ni 
por su salud íntegra (integra valetudo)352. Fichte mismo decía, como vimos, que 
tampoco el Estado debe ocuparse por la salud íntegra de las mujeres prostituidas, sino 
que debe expulsarlas del país (er muß sie des Landes verweisen), ya que el Estado no 
sabe nada de estas “irregularidades”: der Staat weiß von diesen Unregelmäßigkeiten 

                                                                                                                                          
dice, o se acabó el trato [or the deal is off]. [...] Lo que los varones prostituyentes ‘compran’ es poder 
[what they’re buying is power]. Ellos pueden decirte qué tenés que hacer, y vos los tenés que complacer: 
seguir órdenes [they can tell you what to do, and you’re supposed to please them, follow orders]. E 
incluso en el caso de los varones “masoquistas” (que gozan obedeciendo tus órdenes), en realidad vos 
seguís obedeciendo sus órdenes: ellos te dan la orden de que vos les des órdenes a ellos [you’re still 
following his orders to give him orders]. [...] No es “el sexo” aquello para lo cual la prostituta realmente 
está hecha para vender: es degradación [degradation]. Y el varón prostituyente no está comprando 
“sexualidad”, sino poder: el poder sobre otro ser humano [power over other human being], la 
enloquecedora ambición de ser el amo de la voluntad ajena [the dizzy ambition of being lord of another’s 
will] durante un período determinado de tiempo, la eufórica posibilidad de dirigir y gobernar [to direct 
and command] una actividad. [...] Los varones sólo pueden disfrutar del sexo con alguien inferior [with 
someone low]». Este texto de 1971 es contemporáneo a las concepciones sexuales de Deleuze, Guattari y 
Foucault. 
351 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 03/02/1981. 
352 SPINOZA, Ethica, p. 146. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
216 

nichts. Por contra, el deseo y el amor liberatorio o revolucionario (anti-edípico y anti-
falo) no pueden tener nunca nada que ver con el deseo prostituyente: «non pas certes 
qu’il suffirait d’investir la femme pauvre, la bonne ou la putain, pour avoir des amours 
révolutionnaires» (no es verdad que bastaría con investir a la mujer pobre, la criada o la 
puta para tener amores revolucionarios)353.  

El llamado spinozeano es anti-falta, y por tanto, anti-falo y anti-edipo: es un 
llamado a construir y fabricar una sexualidad unívoca (une sexualité univoque) que 
todavía no existe; habida cuenta de que nosotros, todavía en la época actual, seguimos 
haciendo proliferar con gran gusto, ruido y furia la total equivocidad y la completa 
confusión (la impotenciación individual y colectiva) en materia de sexualidad:  

 
El ideal de Spinoza es abandonar el mundo de lo inadecuado y de la passion, el mundo de 
los signos oscuros y equívocos, puesto que en tanto se queden en los signos equívocos 
(sean los signos de la sexualidad, sean los de la teología), se arrastrarán en el ‘primer 
género de conocimiento’, se arrastran en la peor de las existencias [vous vous traînez dans 
la pire des existences]. [...] Lo mejor que pueden hacer es sustituir los signos equívocos por 
el dominio de las expresiones unívocas [le domaine des expressions univoques]. [...] Porque 
la sexualidad, desde el punto de vista del spinozismo, está muy anclada y es inseparable de 
la oscuridad de los signos. Si hubiese una ‘sexualidad unívoca’ (s’il y avait une sexualité 
univoque), Spinoza estaría completamente a favor (él no está en contra de la sexualidad). Si 
ustedes pudiesen extraer y vivir en la sexualidad expresiones unívocas [tirer et vivre dans 
la sexualité des expressions univoques], Spinoza les diría: “¡Adelante! ¡Eso es lo que hay 
que hacer!”. Sin embargo, ¿existen amores unívocos? Al contrario, más bien parece que, 
lejos de ponernos a descubrir fuentes de la univocidad en la sexualidad [loin de découvrir 
des ressources d’univocité dans la sexualité], nos hemos puesto a hacer malabarismos [on a 
jonglé], a hacer proliferar una equivocidad de lo sexual [on a fait proliférer l’équivocité du 
sexuel]. Y, en nuestra época presente, seguimos yendo completamente en ése sentido.354 

 
A punto tal que, pertrechándose con toda esta batería de equivocidades psico-

sexuales, el Psicoanálisis y la Psiquiatría, así como también el freudo-lacano marxismo 
y la anti-psiquiatría contribuyen a fabricar cotidianamente (tal y como se expresa en las 
tesis de El Anti-Edipo) todas las trampas del deseo, imposibilitando a la vez todas las 
traiciones y las fugas del deseo355. En consecuencia, no ofrecen algo divergente 
respecto del deseo y del sexo tal y como son fabricados por el conductismo, la 
psicología humanista, la psicología evolutiva, las neurociencias, el análisis existencial, 
el coaching ontológico, el mindfullness, el counseling, la biodecodificación, o el 
psicoanalismo en general (new wave, o líneas neo-liberales). La triple máquina de 
entrampamiento (triple bind o triqueta) fabricada por derecha y por izquierda consiste 
en postular —en concordancia con la herencia patriarcal (la imagen dogmática y moral) 
producida entre los siglos XVII y XIX— la necesidad del deseo-falta, del deseo-placer, 
y del deseo-goce. En otras palabras: relacionar el deseo con la falta, relacionar el deseo 
con placer o el orgasmo, y relacionar el deseo con el goce constituyen lo que Deleuze 

                                                
353 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 438. 
354 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 17/03/1981. 
355 En L’Anti-Œdipe Deleuze y Guattari critican no sólo a la psicología y al psicoanálisis institucional 
(Freud, Lacan, conductismo, etc.), sino también al freudo-marxismo (Reich, Marcuse, Reiche, etc.) (pp. 
372-373), y a la anti-psiquiatría (pp. 381-382; 431-432). En textos como “Provocar la huida”, “Anti-
psiquiatría y anti-psicoanálisis”, “El circuito alternativo a la psiquiatría” (de 1977) Guattari hace una 
crítica a la anti-psiquiatría de Laing, Cooper, Joseph Berke, Franco Basaglia, Giovanni Jervis (cf. La 
revolución molecular, pp. 249-262; 266-300). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
217 

denomina le cercle religieux de la théorie du désir (el círculo religioso de la teoría del 
deseo ‘psi’)356.  

Por lo que toca al propio Spinoza, no podemos dejar de notar que también él 
incurrió en una clara jerarquización que coloca al varón en una posición 
pretendidamente superior respecto de la mujer, a la que considera más débil, ya que 
afirma que las mujeres no tienen, por naturaleza, un derecho igual al de los varones: 
feminas ex natura non aequale cum viris habere ius; y en esto, Spinoza no se desmarca 
en lo más mínimo de la tradición filosófica masculina del ‘sistema del juicio’. Por eso 
llega a afirmar que, bajo el Estado (Imperium), incluso si se trata de un Estado 
democrático (Imperium democratico), es imposible que ambos sexos gobiernen por 
igual (fieri non posse ut uterque sexus pariter regat), y menos aún que los varones sean 
gobernados por las mujeres (et multo minus, ut viri a feminis regantur)357. Sobre este 
punto, Spinoza mantiene la misma posición andromórfica y patriarcal que la 
(aplastante) mayoría de los filósofos modernos. 

Sin embargo, a renglón seguido, Spinoza traza una tenue línea divergente, 
despuntando una línea de fuga que nosotros podemos por nuestra parte seguir aún 
cuando él mismo no la haya seguido; línea que interpela a la masculinidad dominante 
problematizando la manera masculina existente de componer y descomponer relaciones 
afectivas y sexuales: los varones, dice Spinoza, casi siempre aman a las mujeres 
movidos solamente por un mero afecto sexual (viri plerumque ex solo libidinis affectu 
feminas ament), y les aprecian su talento y su sabiduría (earum ingenium et sapientiam) 
sólo en la medida en que ellas sean ‘bellas’ (pulchritudine)358. 

Actitud masculina servil para la composición de relaciones psico-sexuales que la 
mayoría de los autores, como es el caso de Burke, naturalizará y elevará a la categoría 
trascendente de principio rector universal (para los varones y las mujeres) en su obra de 
1757 sobre el origen de nuestras ideas de lo sublime y lo bello, cuando afirma que los 
seres humanos tendemos al sexo por el sexo mismo (carried to the sex in general as it is 
the sex) y por la ley común de la naturaleza (by the common law of nature), pero que 
acabamos eligiendo y uniéndonos a personas particulares según sea su belleza personal: 
attached to particulars by personal beauty359. 

                                                
356 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II: «Para cerrar este círculo religioso [...] es evi-dentemente muy útil 
establecer una distinción entre ‘goce’ y ‘placer’; esto es lo que hará funcionar el todo (pienso 
particularmente en esta distinción cara a Lacan). [...] Volvemos a encontrar la dualidad del ‘sujeto del 
enunciado’ (capaz de placer) y del ‘sujeto de la enunciación’ (digno de goce). Como el sujeto del 
enunciado no se eleva nunca hasta el sujeto de la enunciación (pues el sujeto de la enunciación finalmente 
es el ‘gran significante’), va de suyo que el goce es imposible, [y] está en relación fundamental con la 
muerte. [...] Toda la historia del deseo (y en esto cae también Reich) consiste en este modo de re-ligar el 
deseo a un más allá (sea el de la falta, sea el del placer, sea el del goce) y establecer el dualismo del 
sujeto de la enunciación y del sujeto del enunciado. No es por azar que hoy los lacanianos hagan lo 
mismo: que engendren todos los enunciados a partir de un sujeto que deviene sujeto fracturado (en sujeto 
de enunciación y sujeto de enunciado). Lo que está inscripto allí es (1) el sujeto de la enunciación que 
pone al deseo en relación con el goce imposible, (2) el sujeto del enunciado que pone al deseo en relación 
con el placer, y (3) la ‘fractura’ entre los dos sujetos que pone el deseo en relación con la falta y la 
castración. [...] Se nos dice: “¡Atención! No confundan el deseo, el placer, y el goce”. No hay que 
confundirlos, puesto que, evidentemente, se los necesita para hacer tres arcos de un mismo círculo, las 
tres maldiciones hechas al deseo: “Carecerás cada vez que desees; no esperarás más que descargas; 
perseguirás el imposible goce”». 
357 SPINOZA, Tractatus Politicus, pp. 136; 76. 
358 SPINOZA, Tractatus Politicus, p. 136. 
359 BURKE, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 42. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
218 

Tanto más divergente resultaría considerar ‘bello’ a aquello que nos permite 
percibir, pero también producir, un número mayor de relaciones (un plus grand nombre 
de rapports) que aumenten y fortifiquen recíprocamente las potencias de los 
involucrados, vale decir, considerar que ‘la belleza’ comienza, se acrecienta, varía, 
declina y desaparece según las relaciones (il est donc constant que la beauté commence, 
s’accroît, varie, décline et disparait avec les rapports)360, pero siempre y cuanto se 
trate, como en Spinoza, de relaciones de potencias (y no de poder) en términos de 
aumento o disminución, potenciación o depotenciación, alegría o tristeza. Para el 
pluralismo o el inmanentismo radical spinozeano la belleza siempre existe por relación a 
una composición de potencias que nos permite efectuar un tránsito hacia una perfección 
mayor (no depende de ninguna regla o código estético a priori que actúe como marco 
de referencia para todo ‘enjuiciamiento’ estético posible). El problema de lo bello no 
pasa ni por la propiedad, ni por la esencia, ni por la apariencia, sino por la potencia 
situacional o composible en acto. La belleza no está ligada al aumento de placer, sino al 
aumento de alegría, al aumento de potencia.  

Spinoza nos dice que históricamente, y por lo tanto, social y políticamente, el 
conatus de los varones tiene la tendencia perseverante y la costumbre de auto-reducir su 
propio deseo masculino a una mera excitación sexual (de reducir su cupiditas a su 
libido), y por lo tanto, que en sus composiciones de relaciones con los demás, y sobre 
todo con las mujeres (sean novias, amantes, esposas, o prostitutas), tienden a no buscar 
otra cosa que su propia satisfacción sexual (ex solo libidinis) a través del acto de 
posesión/penetración (coito orgástico-genital), y movidos por la bella apariencia 
(pulchritudine o personal beauty); en otras palabras, el conatus de los varones tiene la 
tendencia perseverante y la costumbre de vivenciar y de ejercer su propia cupiditas bajo 
el modo del Selbstgenuss, del Selbstbefriedigung, del self-regarding pleasure, del self-
enjoyment361. Quiere decir, una vez más, que todos los varones se comportan como 
prostituyentes de un modo u otro; y que esto es un problema político (un problema de 
relaciones de poder y de potencia) antes que un problema moral, jurídico, o psiquiátrico.  

En consecuencia, los ciudadanos varones, que son los únicos que tendrían la 
capacidad de ejercer la summa potestatis del Estado, no viven a fin de cuentas más que 
bajo un modo de existencia atrapado completamente en el primer género de 

                                                
360 DIDEROT, Recherches philosophiques sur l’origine et la nature du beau, pp. 29; 31.  
361 Bentham decía en 1789 que cuando un placer eventual cualquiera (any pleasurable incident) se le 
presenta a un ser humano cualquiera, lo primero que le sobreviene es el placer auto-gratificante (first 
comes the self-regarding pleasure), y luego, en una segunda instancia, el placer que podría llamarse ‘de 
simpatía’ (pleasure of sympathy) (cf. An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, p. 60). 
Fichte dice en 1796 que la naturaleza ha basado su propósito de propagar el género humano en un instinto 
natural (Naturtrieb) que, separado o dividido en dos sexos diferentes, él mismo existe sólo para sí mismo 
y no tiene otra finalidad ni aspira a otra cosa que a su propia satisfacción: nichts auszugehen scheint als 
auf seine eigne Befriedigung (cf. Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, p. 
309). Hegel utiliza el concepto de Selbstenuss ya en su Sistema de la eticidad (de 1803); pero todavía en 
sus lecciones de 1822-1831 define al Espíritu Absoluto como la sustancia propiamente dicha que se 
alimenta de sí misma, y que es ella misma el material que elabora: sie zehrt aus sich und ist sich selbst 
das Material, das sie verarbeitet. Su omnipresencia absolutamente poderosa (schlechthin Mächtige) hace 
que la Razón gobierne al Mundo (die Vernunft die Welt beherrsche), y que el Espíritu (Geist) se propague 
en una inagotable multitud (einer unersmöpflimen Menge) de aspectos, satisfaciéndose y gozándose en 
ellos (sich ergehen und genießen) con un auto-goce divino (göttliche Selbstgenuß) (cf. Die Vernunft in 
der Geschichte, pp. 29; 33; 35; Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, p. 18; Über die 
wisseuschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, p. 379). En 1844 Max Stirner dedica un apartado 
de El Único y su propiedad a «mi auto-goce» (Mein Selbstgenuss) (Der Einzige und sein Eigentum, pp. 
313-354).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
219 

conocimiento (vida de afectos pasivos y dependiente de causas puramente exteriores y 
de ideas inadecuadas); viven en medio de la sociedad como si estuviesen aún en el 
estado de naturaleza. Y en medio de la sociedad civil estatal, todos los varones devienen 
(por la manera de componer relaciones con las potencias de su pensamiento y de su 
cuerpo) unos esclavos libertos; viven y se comportan como tales, aún cuando detenten 
el poder soberano democrático. 
 
6. ¿Tiende el deseo (cupiditas) esencialmente al placer (titillatio) y al goce 
(gaudium)? Contra el saber-phi y psi. 

 
Omnes, tam qui regunt quam qui reguntur, homines sunt absque 
labore scilicet proclives ad libidinem (Spinoza, año 1670).362 
 
Es giebt genug: die wissen nichts Besseres auf Erden als mit 
einem Weibe zusammen zu liegen. Was wissen die vom Glück! 
(Nietzsche, año 1883).363 
 

Si recuperamos todo lo que hemos venido analizando en los puntos anteriores, 
notamos que la línea ácrata e inmanentista spinozeana nos conduce por una vía ético-
sexual y psico-política divergente respecto de todo sistema del juicio trascendente (o 
imagen dogmática y moral), porque no nos habla ni de valores, ni de esencias, ni de 
apariencias, ni de propiedades, ni de libertades, ni de derechos y deberes innatos, a 
priori, consustanciales, universales, propios de la esencia, constitución o condición 
humana. Sólo nos habla de nuestra ignorancia demasiado humana (inherente a nuestra 
civilización sabihonda y científica plagada de ‘verdades’) respecto del conocimiento de 
nuestra propia naturaleza y de la naturaleza de las cosas, de la ignorancia que 
guardamos (bajo el nombre de ciencia, metafísica, teodicea, física, legislación, arte, 
moral, religión, psicología, etc.) respecto de nuestras propias potencias del pensar y del 
obrar, de nuestras potencias para la receptividad y para la espontaneidad, tanto en 
acción como en pasión. Pero no nos habla de todo esto para poder decirnos, a 
continuación, qué debemos hacer para salir de nuestra desventura, ni para dirigirnos por 
la recta senda del buen uso del libre albedrío, ni para pensar por nosotros, en nuestro 
lugar, un código de leyes, reglamentos, juicios, veredictos, valores, conductas, 
comportamientos, doctrinas, ideas de sociedad, programas políticos, catecismos 
políticos, etc. Antes bien, Spinoza nos deja (en lo singular y en lo colectivo) librados a 
la experiencia y a la prueba razonada y cauta, a la prueba del alfarero (l’épreuve du 
potier), incitándonos a que no dejemos en ningún momento de plantearnos mutuamente 
el problema de cómo componemos y descomponemos nuestras relaciones recíprocas de 
potencia/poder, en todos los niveles de la sociabilidad.  

La épreuve du potier como sistema de pruebas —y en oposición al sistema del 
juicio (del Falo, de Dios, de Razón, del Espíritu Absoluto, de la Voluntad de Vida, del 
Estado, del Mercado, del Capital) que pretende partir de una regla, ley, código o tabla 
trascendente de valoración anterior a toda situación, experiencia y composibilidad 
posible— consiste en buscar los puntos de fisura (les points de fêlure), llegar a poner en 
claro, cada uno frente a sí mismo, y todos con todos (en nuestras composiciones 
recíprocas de potencia), en qué y sobre qué ponemos nuestras cargas de miedo, 
esperanza, tristeza y angustia (arriver à mettre au clair, chacun vis-à-vis de soi-même, 

                                                
362 SPINOZA, Tractatus Theologico-Politicus, p. 222 : «Todos, tanto los que gobiernan como los 
gobernados, son seres humanos que rehuyen el trabajo y propenden al placer». 
363 NIETZSCHE, KSA 10, §4[164/267], pp. 160; 219: «Hay suficientes: de aquellos que no conocen nada 
mejor en el mundo que acostarse junto a una mujer. ¡Qué saben ellos de la felicidad!».  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
220 

en quoi et sur quoi nous mettons nos charges d’angoisse), cuáles son nuestros puntos 
vulnerables (nos points vulnérables à nous) en lo singular y en lo común; pues la carga 
de miedo, esperanza, tristeza y de angustia siempre está allí donde nos rompemos, nos 
quebramos, nos resquebrajamos (la charge d’angoisse est toujours là où je casse, où je 
brise, où je fêle); pero también consiste en llegar a poner en claro dónde, de qué manera, 
y sobre qué colocamos nuestras cargas de alegría, de belleza, de placer, etc364. 

En consecuencia, Spinoza nos invita a vivirnos no como sujetos, sustancias 
pensantes, yoes, mismidades, identidades personales (sameness, self, personal identity, 
Ichheit, Selbstbewußtsein, Subjektivität), sino como ‘modos de existencias’ capaces de 
expresar, cada uno de una manera diferencial (y según cuál sea nuestra manera de 
componer y descomponer relaciones) la única sustancia absoluta, indivisible, infinita, 
caosmótica, rizomática y anti-jerárquica, que es «deus sive natura» a la vez que es 
«chaos sive natura», o «chaos des alls»365. Pero los modos de existencia no son (no 
somos) más que las afecciones mismas de la sustancia infinita e indivisible (según la 
Definición V de la Primera Parte de la Ética)366, y, en consecuencia, aquello que 
expresamos (cada uno de nosotros una manera diferente y según cuál sea la manera en 
que componemos y descomponemos las relaciones con nosotros mismos y con los 
demás) son los ‘atributos’ de la sustancia infinita, que son el pensamiento (alma) y la 
extensión (cuerpo). Por lo que nos toca a nosotros los mortales, que somos ‘modos’ de 
existencia (y no sustancias indivisibles)367, nuestro propio cuerpo y nuestra propia alma 
(que son anti-jerárquicamente una y la misma cosa) sí son divisibles; el primero es 
divisible en partes extensivas, mientras que la segunda es divisible en partes intensivas. 
Nuestras partes extensivas e intensivas se componen con las partes extensivas e 
intensivas de los demás: cuando comemos, hablamos, obramos, interactuamos, 
dormimos, soñamos, alucinamos, amamos, estudiamos, etc. Somos el resultado en acto, 
somos el efecto de nuestras múltiples composiciones/descomposiciones de potencias 
extensivas e intensivas, y, en consecuencia, ese modo de existencia que somos y que 
hacemos (con nosotros mismos y con los demás) puede devenir servil y esclavo, o 
puede devenir libre y autónomo según sus composiciones/descomposiciones tiendan (en 
extensión y en intensidad, en acción y en pasión, en receptividad y en afectividad) a la 
tristeza y a la impotencia, o a la alegría y a la potencia (pasaje a una perfección mayor).  

Es a partir de aquí que, siguiendo la línea spinozana, se torna relevante el 
problema de los tres géneros de conocimiento (o tres conatos de la razón), 
correlativamente con el problema de los tres géneros de la sociabilidad (el estado de 
naturaleza / el Imperium o Estado / la anarquía coronada), y correlativamente con el 
problema de los tres modos de la sexualidad (la sexualidad natural / la sexualidad 
estatal / la sexualidad de la univocidad).  

Reencontramos en la línea psico-sexo política spinozeana la invitación a efectuar 
ese pasaje o transición a perfecciones o alegrías cada vez mayores, en orden a 
conquistar la aquiescencia de sí mismo (y de todos con todos), vale decir, buscando 
siempre deshacer el yo (défaire le moi) para crear y suscitar una nueva individuación 
sin-sujeto (individuation sans sujet); deshacer el rostro, perder la identidad, zafarse del 

                                                
364 DELEUZE, Les Vitesses de la Pensée. Clase del 17/03/1981. 
365 NIETZSCHE, KSA 9, §11[197], pp. 519; 528. 
366 SPINOZA, Ethica, p. 1: «Per ‘modum’ intelligo substantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per 
quod etiam concipitur». 
367 SPINOZA, Ethica, p. 34: «A la esencia del ser humano [essentiam hominis] no pertenece el se de la 
sustancia [non pertinet esse substantiae], o sea, no es una sustancia lo que constitue la forma del ser 
humano [substantia formam hominis non constituit]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
221 

reconocimiento y de la identificación, romper la relación consigo mismo (briser le 
rapport avec lui-même), y de perder nuestra ‘identidad’ (perdre son identité)368; llegar a 
poder concebirnos y vivirnos ya no como ‘mismidades’ sino como singularidades, 
aecceidades o multiplididades (no-métricas, a-centradas, anti-jerárquicas, ácratas, 
insumisas, rizomáticas). Pero bajo la condición de que 

 
no hay ‘intensidades’ abstractas [intensités abstraites]; la cuestión radica en saber si una 
intensidad conviene a alguien, y si puede soportarla [si une intensité convient à quelqu’un 
et si il peut le supporter]. Una intensidad está siempre en relación con otras. Una intensidad 
es ‘mala’, radicalmente mala [radicalement mauvaise], cuando excede el poder de ser 
afectado de aquél que la experimenta [quand elle excède le pouvoir de celui qui l’éprouve]. 
Es ‘mala’ aún si es “la más bella de las cosas” [la plus belle des choses].369 

  
Si las multiplicidades no-métricas o de espacio liso, a-centradas, anomales, 

acéfalas370, insumisas y rizomáticas371 son aquellas que ocupan el espacio sin medirlo 
(occupent l’espace sans le compter), y que sólo se pueden explorar caminando sobre 
ellas (en cheminant sur elles)372, entonces la sociabilidad nueva, radical y auto-
emancipatoria (anarquía coronada o Erewhon) que tenemos que crear implicará abrirnos 
a duraciones e intensidades superiores a las nuestras (superiores a las actuales en 
nosotros).  

En esto consiste el deseo (ácrata por su tendencia o conatus) de liberarse de las 
servidumbres especulativas y prácticas, según el sentido que nos proponía Bergson: 
liberarse de aquellos conceptos, esquemas y sistemas de pensamiento y de acción (tanto 
teóricos como operativos)373 que la sociedad, tal y como ya existe, (nos) fabrica para 
sostenerse, y que hacen que la imagen del pensamiento a la que damos el nombre de 
‘filosofía’ o ‘ciencia’ nos impida plantearnos nuevos problemas, atascándonos en un uso 
utilitario e instrumental (patriarcal) de la inteligencia y del conocimiento:  

 

                                                
368 FOUCAULT, Dits et Écrits IV, p. 50. 
369 DELEUZE, Sur Mille Plateaux II. Clase del 15/02/1977. 
370 NIETZSCHE, KSA 10, §2[15], p. 46: «La gente buena y moral alimenta la sospecha [Verdacht], como 
si se tratase de un depredador errante [ein schweifendes Raubthier], de toda persona que es independiente 
[unabhängigen] y que desdeña ocupar el papel de ‘referente’ o de ‘guía’ de un rebaño [Leithammel]»; 
especialmente porque el anomal o acephal sabe que los rebaños no son cosa buena, ni siquiera cuando te 
siguen a ti (Heerden sind nichts Gutes, auch nicht wenn sie dir nach laufen) (KSA 10, §4[4], p. 110). 
Pero también el científico/filósofo/erudito (Gelehrte) es incapaz de comprender aquello que es raro y 
anómalo (ist er unfähig, das Seltne und Abnorme) (KSA 7, §29[13, 3], p. 628). Y por contra: «Si quieres 
tener una vida fácil [das Leben leicht haben], permanece siempre junto al rebaño [bei der Heerde]. 
¡Olvídate a ti mismo por el rebaño! ¡Ama al Pastor y honra el mordisco de su perro! [Liebe den Hirten 
und ehre das Gebiß seines Hundes!]. Y si entiendes de ladrar y de morder [zu bellen und zu beißen], 
entonces conviértete tú en el Perro del Pastor del rebaño [so sei der Hund der Heerde]; así es como te 
harás la vida fácil» (KSA 10, §4[38], p. 119). 
371 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 46: «Para Bergson hay multiplicidades numéricas o 
extensas, y multiplicidades cualitativas y de duración. Nosotros hacemos más o menos lo mismo [nous 
faisons à peu près la même chose] cuando distinguimos entre multiplicidades ‘arborescentes’ y 
multiplicidades ‘rizomáticas’, macro y micro-multiplicidades. Por un lado: multiplicidades extensivas, 
divisibles y molares; unificables, totalizables, organizables; conscientes o pre-conscientes. Por otro lado: 
multiplicidades libidinales, inconscientes, moleculares, intensivas, constituidas por partículas que al 
dividirse cambian de naturaleza, por distancias que al variar entran en otra multiplicidad, que no cesan de 
hacerse y deshacerse al comunicar, al pasar las unas a las otras dentro de un umbral, o antes, o después. 
Los elementos de estas últimas multiplicidades son partículas; sus relaciones son distancias; sus 
movimientos son brownianos; su cantidad son intensidades, diferencias de intensidad». 
372 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, p. 460. 
373 BERGSON, La pensée et le mouvant pp. 25; 27; 30; 49; 262 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
222 

[Los conceptos] han sido elaborados, la mayoría de las veces, por el organismo social en 
vista de un objeto que no tiene nada de metafísico: para fabricarlos, la sociedad ha 
recortado lo real según sus ‘necesidades’ [pour les former, la société a découpé le réel 
selon ses besoins]. [...] El lenguaje transmite órdenes o advertencias [le langage transmet 
des ordres ou des avertissements]. Prescribe o describe [il prescrit ou il décrit]. En el 
primer caso, es el llamado a la acción inmediata; en el segundo, es el señalamiento de la 
cosa o de alguna de sus propiedades, en vista de la acción futura. Pero, en un caso como en 
el otro, la función es industrial, comercial, militar, siempre social [toujours sociale]. Las 
cosas que el lenguaje describe han sido recortadas en lo real [découpées dans le réel] por la 
percepción humana en vista del trabajo humano [en vue du travail humain].374 

 
La filosofía se vuelve capaz de liberarnos (nous affranchit) de las servidumbres 

especulativas (servitudes spéculatives) únicamente cuando, a diferencia del realismo, 
del idealismo, de la dialéctica (idealista o materialista) nos dispensa de emplear los 
conceptos en un trabajo para el cual la mayoría no están hechos (nous dispense 
d’employer les concepts à un travail pour lequel la plupart ne sont pas faits)375. En 
contraposición a los conceptos que hemos heredado de todos los métodos y sistemas 
filosóficos existentes —que son conceptos ya hechos para problemas que se encuentran 
mal planteados (Spinoza diría ex eorum vulgari usu y no ex accurata cognitione)376—, 
se trata de fabricar conceptos nuevos para problemas divergentes; es decir, conceptos 
que ya no estén producidos a la medida de las llamadas ‘necesidades’ individuales o 
sociales377, sino a la medida de las cosas o de los fenómenos mismos (en su diferencia y 
singularidad y en su poder de afirmar); y sin caer ni en el atolladero del idealismo (que 
postula que los fenómenos mismos son completamente ajenos a las relaciones de poder 
existentes), ni en el atolladero de la dialéctica (que postula que los fenómenos sólo 
pueden ser analizados bajo el movimiento de la falta, lo negativo, la contradicción, la 
guerra, la negación, la represión, la totalización orgánica, etc.).  

Pero hay que advertir rápidamente que nuestra servitude especulativa y práctica 
no radica únicamente en hacernos conceptos ontológicos o metafísicos abstractos, como 
por ejemplo el de cosa-en-sí (que guarda un elevado grado de abstracción intelectual), 
sino que radica también en conceptos ético-políticos específicos y concretos, como el de 
deseo, amor, felicidad y placer, cuyo sentido y cuyo valor, según el propio Bergson lo 
admite, nunca están sustraídos a las relaciones sociales de poder. En La intuición 
filosófica (de 1911) Bergson decía que el ‘sentido’ de una cosa no refiere a la cosa en 
tanto que es pensada, sino que el sentido se refiere a un movimiento del pensamiento, y, 
en rigor, menos a un movimiento que a una dirección del movimiento del pensamiento: 
le sens est moins une chose pensée qu’un mouvement de pensée, moins un mouvement 
qu’une direction378.  

El ‘sentido’ consiste entonces en una determinada dirección o tendencia que 
adopta, traza o dibuja el pensamiento (según las fuerzas o poderes que se apoderan del 
pensamiento y lo fuerzan a pensar); dirección o tendencia que se asemeja a aquello que 
Spinoza llamaba, como vimos, conatus de la razón (donde cada uno de los tres géneros 
de conocimiento implicaba una dirección o tendencia específica en el pensamiento). 
Ahora bien, la dirección habitual del pensamiento (de las fuerzas o potencias de nuestro 

                                                
374 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 49; 51; 86-87.  
375 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 51. 
376 SPINOZA, Ethica, p. 94. 
377 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 58: «Las ‘ideas generales’ son aquellas que la sociedad ha 
preparado para el lenguaje con vistas a la conversación y a la acción» (Des idées générales sont celles que 
la société a préparées pour le langage en vue de la conversation et de l’action).  
378 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 133. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
223 

pensamiento) en el seno de la sociedad estatal está siempre orientada hacia la 
conservación de aquellas exigencias que nos permiten el dominio sobre la materia y el 
espacio, todo lo cual supone dar directamente por sentado al llamado ‘sistema de las 
necesidades’ de dicha sociedad. Ahora bien, es en ese preciso instante que la ‘represión’ 
se torna posible: 

 
La sociedad siempre produce la represión del deseo [la société fasse la répression du désir] 
apelando al discurso de: “La gente tiene ‘necesidades’ y nosotros nos encargamos de 
satisfacerlas” [les gens ont des besoins, et nous, nous nous chargeons de les satisfaire]. La 
represión del deseo nunca se hace apelando a que hay “deseos y hay que tenerlos en 
cuenta” [il y a des désirs il faut en tenir compte], sino apelando a “ser razonables” [soyez 
raisonnables], y ello siempre en nombre de la ‘necesidad’ [au nom du besoin].379 

 
Pero detrás de las ‘necesidades’ aparece el Juez que las calcula, las tasa, las 

evalúa, y reparte su satisfacción. Y junto con el Juez viene el Legislador. Y junto con el 
Legislador viene el Déspota: pues no hay Déspota, Tirano, Gobernante, ladrón de almas 
que no hable ni viva del lenguaje equívoco e ilegalista de la Ley, los contratos y los 
intercambios “consentidos”. La dirección habitual de los pensamientos y de las 
imaginaciones de todos nosotros tiende, en la sociedad, a convocar la represión del 
deseo; represión que siempre se hace en nombre de un ‘sistema del juicio’ trascendente 
y de unas ‘necesidades’ humanas, individuales, sociales, sectoriales, etc., pero nunca se 
hace en nombre del ‘deseo’, justamente porque los procesos inconscientes del deseo no 
se dejan reducir jamás a la ‘hipótesis represiva’ y al sistema de las necesidades. 
Guattari nos lo decía en su curso de 1980: hay que derribar la noción de ‘represión’ (fait 
tomber la notion de refoulement), porque en la problemática de los agenciamientos 
jamás se podrá hablar de represión (dans le problématique des agencements, on ne 
pourra jamais parler de refoulement)380. Sólo al nivel de las necesidades (conscientes o 
pre-conscientes) es posible la represión del deseo, mientras que al nivel del deseo 
mismo (inconsciente) no hay negación ni represión sino complementariedades 
moleculares, co-determinación recíproca, alianzas micro-físicas y moleculares. Esto no 
implica negar la existencia de la represión (v. gr. la represión estatal, policial, sexual, 
moral, racial, etc.), sino que implica cuestionar que los fenómenos de violencia, 
explotación, extorsión, chantaje, alienación, etc. se reduzcan a una explicación por la 
mera instauracion de una prohibición, una represión, una impugnación, una censura, un 
decir ‘No’ (negación, castración, falta), pues ocurre que, inquietantemente, e incluso 
con las mejores intenciones, los seres humanos deseamos nuestra propia represión, 
alienación, etc. (independientemente de dónde coloquemos nuestro consentimiento). Y 
este deseo es lo que tenemos que poder explicarnos; Spinoza y La Böetie comparten en 
común esta problematización.  

Como contrapartida, tampoco el movimiento auto-emancipatorio o revolucionario 
puede reducirse y agotarse en el simple acto de la ‘transgresión’ (hacer justo aquello 
que la ley y la norma prohíben porque lo prohiben)381, pues quien conjura la prohibición 
conjura también la transgresión y el escándalo, abriendo con esa doble conjura la 
posibilidad de crear algo nuevo que sobrepase tanto la política de la represión como la 
política de la transgresión. Colocarse ‘más allá del bien y del mal’ es colocarse más allá 

                                                
379 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. 
380 GUATTARI, Les séminaires de 1980 à 1988. Clase del 09/12/1980. 
381 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 133: «Transgresión, culpabilidad, castración: ¿son 
‘determinaciones’ del inconsciente, o son la manera como un sacerdote ve las cosas [la manière dont un 
prêtre voit les choses]?». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
224 

de la represión y de la transgresión: nunca la transvaloración de todos los valores (del 
valor de todos los valores sociales, económicos, políticos, psíquicos, sexuales, afectivos, 
etc.) puede tener algo que ver con transgredir (o trampear) los valores, la ley, la norma, 
los códigos, los mandamientos, etc. Es en éste último sentido que los ilegalismos juegan 
para Foucault un papel fundamental en el mantenimiento y la conservación de todas las 
sociedades estatales, puesto que es en adyacencia y en complementariedad —y no “en 
contradicción”— con lo ilegal que dichos ilegalismos cumplen su función de organizar 
la transgresión de las leyes en una táctica general de sometimientos (ils tendent à 
aménager la transgression des lois dans une tactique générale des assujettissements); 
los ilegalismos forman parte del inconsciente social como la Ley y lo legal forman parte 
de su expresión consciente. En otras palabras: la sociedad y su orden jurídico-legal (que 
dictamina las prohibiciones) no podría sostenerse ni por un segundo, y se hundiría en la 
ruina, si no fuese gracias a una enorme serie o archipiélago de ilegalismos (políticos, 
económicos, policiales, para-policiales, sociales, sexuales, laborales, sindicales, 
previsionales, familiares, conyugales, etcéteras) que gestionan para la sociedad las 
grandes y pequeñas transgresiones382. 

La transgresión deja intacto el lugar y la posición (vertical, jerárquica y 
mayestática) de lo Uno, del Amo, del Jefe y del Tirano: lugar y posición que, individual 
o colectiva, sólo aspira a ‘tomar el poder’ para devenir un nuevo amo; incluso si es un 
nuevo amo más virtuoso, educado y humano, cuya promesa consista en hacer 
imposibles a todos los amos… en algún futuro:  

 
Practicar la ‘transgresión’ [pratiquer la transgression] es hacer, por un instante, en un 
lugar, y para una persona, que la ley sea irreal e impotente. Pasar a la ‘disidencia’ es 
combatir esa conexión [entrer en dissidence c’est s’attaquer à cette connexion], esa 
coerción. [...] Se trata de atacar, de des-hacer el vínculo.383 

 
La moral y la política de la transgresión descomponen la relación pero sólo para 

recomponerla en sentido invertido: su trampa está en no abolir nunca las líneas de 
jerarquía, sino en invertir su dirección (dejando intactas las líneas jerárquicas). La línea 
ética y política de disidencia, insumisión384 o revolución (la alegre rebeldía)385 
descompone la relación creando otra composición nueva: es una línea de divergencia 
por creación de series igualmente divergentes. Por eso transgredir no implica 
revolucionar ni mucho menos abolir (en un sentido auto-emancipatorio colectivo) el 
krátos (poder), el arkhé (principio), el télos (finalidad) patriarcal vertical, disimétrico y 
jerárquico que rige al orden social ya existente, con sus ‘necesidades’ de placer y 
felicidad. El Falo se auto-goza, se erecta tanto más en su propia trascendencia, cuando 
la imagen de la revolución cobra la figura de la ‘transgresión’. La inversión del Falo es 
la nueva diversión del Falo (cyborg-porno-king), así como la inversión del Edipo es la 
nueva diversión del Edipo. 

La transgresión —y ello se ve, de manera super-amplificada, en Sade y Sacher-
Masoch— siempre es del orden de la trampa, y nunca es del orden de la traición: ya 
que la trampa siempre produce a ‘aquello’ que a continuación va a capturar; la trampa 
produce a la presa en tanto que ‘presa’; y de la presa, hay que decir que siempre pre-
existe desde la perspectiva de las necesidades (concientes o pre-concientes) pero a la 

                                                
382 FOUCAULT, Surveiller et Punir, p. 277.  
383 FOUCAULT, La société punitive, p. 116.  
384 En Sécurité, Territoire, Population Foucault prefiere el concepto de insumisión (insoumission) antes 
que el de disidencia (dissidence) (cf. p. 204). 
385 KOMAN ILEL, La alegre rebeldía. Mensaje del EZLN a los 20 años  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
225 

vez nunca pre-existe desde la perspectiva del deseo (inconsciente). Desde la perspectiva 
de las necesidades siempre somos las presas, siempre somos los trampeados o 
traicionados, las víctimas de las trampas, pero desde la perspectiva del deseo no es tan 
fácil, porque bien puede ocurrir que siendo tramposos caigamos en la trampa (double-
cross). Comme dit Marx: chaque fois que la capture contribue à créer ce qu’elle 
capture (como dice Marx: siempre la captura contribuye a crear aquello que ella 
captura)386. 

El llamado ‘sistema de las necesidades’ siempre reproduce aquello que captura; 
por ejemplo, reproduce al trabajador como aquel sujeto sobre el que se ejercerá 
irremediablemente la extorsión de un trabajo no-pagado (die Auspressung von 
unbezahlter Arbeit)387, vale decir, como aquél a quien se extorsiona (celui qu’on 
extorque) al mismo tiempo en que se produce la extorsión (à la fois qui produit 
l’extorsion)388; asimismo, produce al ciudadano “libre” (homo juridicus + œconomicus) 
como aquél a quien se reduce a una sujeción social (assujettissement social) y a una 
servidumbre maquínica (asservissement machinique) mediante axiomas jurídico-
contractuales; extrême perversion, delirio social (moralo-jurídico) que hace que el 
sujeto se encadene a sí mismo y, acto seguido, se siga considerando ‘libre’ mientras más 
se carga a sí mismo y cada vez con más peso, culpa, resentimiento, mala conciencia: 

 
El campo de inmanencia burgués instaura una esclavitud incomparable [un esclavage 
incomparable], una servidumbre sin precedentes [un assujettissement sans précédent]; 
ahora, ni siquiera hay “amor” [maitre], ahora sólo esclavos mandan a los esclavos [seuls 
maintenant des esclaves commandent aux esclaves]. Ya no hay necesidad de cargar al 
animal desde fuera, se carga a sí mismo [il se charge lui-même]. No es que el ser humano 
sea el esclavo de la ‘máquina técnica’, sino esclavo de la ‘máquina social’ [esclave de la 
machine sociale]. Ejemplo de tal esclavo es el burgués, que absorbe la plusvalía [absorbe la 
plus-value] con ‘fines’ que, en su conjunto, no tienen nada que ver con su goce [sa 
jouissance]: es más esclavo que el último de los esclavos [plus esclave que le dernier des 
esclaves], primer siervo de la máquina hambrienta [premier servant de la machine 
affamée], bestia de reproducción del Capital [bête de reproduction du capital], 
interiorización de la deuda infinita. “Yo también soy esclavo” [Moi aussi, je suis esclave], 
tales son las nuevas palabras del ‘señor’.389  

 
Es aquí donde Spinoza nos lanzaba reiteradamente su conjuración o avertencia 

psico-política: homines se liberos esse opinentur; homines se liberos esse putant; 
homines se liberos esse existimant; homines se liberos esse credunt. Resulta evidente 
que no es simplemente cambiando o alternando el orden, la distribución, y la jerarquía 
de las ‘necesidades’ (individuales, sociales, etc.) —cuestión de poder canalizar y 
gestionar el descontento—, sino torciendo radical o acráticamente el régimen de deseo y 
su dirección habitual del pensamiento que podremos tornar inútiles (al menos, hasta 
nuevo aviso) las trampas existentes; torcer la línea en una dirección ácrata radical nos 
coloca sobre un devenir-imperceptibles ante los tramposos ojos y oídos del poder, a la 
vez que nos permite producir nuevas visibilidades y audibilidades (haciendo visibles y 
audibles a las relaciones de poder efectivas y reales, dado que en sí mismas no lo son).  

Ocurre lo mismo con la noción de exclusión y de de represión (línea de negación) 
que con la noción de transgresión (línea de trampa o de pseudo-afirmación); a saber: 
ninguna de las tres políticas nos desmarcan verdadera o radicalmente de las categorías, 

                                                
386 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, ed. cit., p. 559 
387 MARX, Das Kapital, MEW 25, p. 54. 
388 DELEUZE,  Appareils d’État et machines de guerre. Clase del 05/02/1980. 
389 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 302.   



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
226 

las imágenes  y las representaciones patriarcales y falomórficas ya dominantes, sino que 
con ellas nos mantenemos dentro del campo de las ‘representaciones’ dominantes 
(demeurer à l’intérieur du champ des représentations) y entonces dejamos de tener en 
cuenta (y de analizar) las luchas, las relaciones, las operaciones específicas del poder 
(ne pas tenir compte ni analyser les luttes, les rapports, les opérations spécifiées du 
pouvoir)390. Considerar que el maquinismo propio del poder opera únicamente en 
términos de exclusion o répression, y que el rechazo del poder opera en términos de 
transgression o inversion, nos sujeta y nos inclina ante todas las redundancias ya 
dominantes contra las cuales pretendíamos combatir (mais ces ‘inverseurs’ demeurent 
ordonnés au système général des représentations contre lesquelles ils étaient 
tournés)391. Razón por la cual la función política de una manera contra-filosófica de 
ejercer las potencias de nuestro pensamiento consiste en invertir la dirección habitual 
del trabajo del pensamiento: philosopher consiste à invertir la direction habituelle du 
travail de la pensée392.  

Ahora bien, en nuestras sociedades (patriarcales) afrodisíacas y espectaculares, 
que son además unas sociedades técnico-cibernético-crypto industriales altamente 
vigiladas, controladas y militarizadas (bajo la forma parlamentaria y representativa), 
forzosamente se habrá de abordar y de definir de una manera muy específica el 
significado del ‘placer’ y el significado de la ‘felicidad’ (y de la supuesta relación 
directa entre ambos). Nueva conexión de Spinoza cum Bergson cum Nietzsche: 

 
Toda nuestra civilización es afrodisíaca [toute notre civilisation est aphrodisiaque]; es una 
invocación constante a los sentidos por intermedio de la imaginación [c’est un appel 
constant au sens par l’intermédiaire de l’imagination].393 

 
Pensemos en nuestras sociedades [Gesellschaften], y veamos hasta qué punto están 
compuestas a base de cansancio y de ganas de distracción [seht wie die Ermüdung, die 
Zerstreuungslust sie zusammensetzen]. [...] ¡La cultura nueva no debe ser convertida en 
espectáculo! [eine neue Cultur: die soll man nicht verschauspielern!]. [...] Por todas partes 
hay síntomas de una atrofia [Symptome eines Absterbens]: el laissez faire de las Ciencias, y 
la despreciable economía del dinero y del placer [laissez faire der Wissenschaften, und die 
verächtliche Geld- und Genusswirthschait].394 

 
Sin dudas que nuestras sociedades afrodisíacas no se no habla (ni se nos hace 

hablar) de otra cosa que de la búsqueda (altamente equívoca) del placer, del goce, y de 
la felicidad (dado que hay ‘necesidades’ que satisfacer). Pero si de lo que se trata —a la 
hora de psico-sexo politizar a todo eso que llamamos ‘placer’, ‘goce’ y ‘felicidad’— es 
de sustraerse y divergir respecto de todos los sistemas y métodos filosóficos heredados 
y de sus falsos problemas, es decir, si de lo que se trata es de diferir respecto la 
dirección y de la tendencia redundante del trabajo habitual (analógico y dialéctico) del 
pensamiento, entonces el esfuerzo de nuestro pensamiento debe inclinarse a conseguir 
situarse no en una posición de trascendencia sino en una posición de inmanencia, al ras 
(en rizoma y sobre el plano), en el interior mismo de esas actividades humanas que nos 
hacen buscar y perseguir aquello que en la sociedad lleva los nombres de placer, goce y 

                                                
390 FOUCAULT, La société punitive, p. 5. 
391 FOUCAULT, La société punitive, p. 7. 
392 BERGSON, La pensée et le mouvant p. 214. 
393 BERGSON, Les deux sources…, p. 322. De allí la desconfianza de Bergson frente al sentido corriente 
de ‘progreso’: «Se habla de progreso, pero cada progreso nuevo viene señalado por la invención de un 
nuevo ruido» (On parle de progrès, mais chaque progrès nouveau se marque par l’invention d'un 
nouveau bruit) (CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 98). 
394 NIETZSCHE, KSA 7, §28[1], p. 614 y KSA 9, §1[29], p. 13. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
227 

felicidad. Pero no con la finalidad de aplicarles conceptos, sentidos, significados y 
significantes ya hechos (y traídos desde el exterior), sino con la finalidad de extraer y 
maquinar desde la inmanencia de esas actividades, relaciones y prácticas humanas tanto 
el problema adecuado como el concepto que permitirá plantear adecuadamente el 
problema (precisión)395. Y plantearlo de una manera tal que sea nueva, autónoma e 
independiente por relación a las necesidades y las exigencias que la sociedad ya ha 
sobre-impreso (registrado) como por defecto en nuestra inteligencia y en sus procesos 
intelectivos e imaginativos: 

 
Abramos un tratado elemental de Filosofía: uno de los primeros capítulos trata del placer y 
del dolor. Se plantea allí al estudiante una pregunta como esta: “¿El ‘placer’ es o no es 
‘felicidad’?”. [...] Si lo que se quiere hacer es que los estudiantes capten realidades (en vez 
de “poner a punto” las convenciones), ¿por qué se pretende que términos tal vez artificiales 
planteen un problema que concierna a la naturaleza misma de las cosas? Supongan que 
examinando los estados anímicos agrupados bajo el nombre de ‘placer’ no se les descubra 
nada en común más que el de ser estados que el ser humano busca; la humanidad habrá 
clasificado así cosas muy diferentes dentro de un mismo ‘género’ (porque les encontraba el 
mismo interés práctico y reaccionaba a todas de la misma manera). [...] Muy pronto el 
problema se desvanece, o más bien se disuelve en problemas completamente nuevos de los 
que no podremos saber nada [nous ne pourrons rien savoir], y cuyos ‘términos’ incluso no 
poseeremos antes de haber estudiado en sí misma la actividad humana sobre la cual la 
sociedad había tomado, desde afuera, para formar las ideas generales de ‘placer’ y de 
‘felicidad’ [les idées générales de plaisir et de bonheur].396 

 
Si es verdad que, como nos decía Bergson, el lenguaje humano no tiene otra 

función que recortar determinados aspectos de lo real con vistas al trabajo humano 
(con vistas a la acción de creación, producción o fabricación), entonces se comprende 
que en una sociedad afrodisíaca y espectacular como la nuestra (sociedad patriarcal, 
estatal y capitalista) dicho recorte esté hecho para transmitir órdenes (des ordres) o 
advertencias (des avertissements) muy específicas y muy concretas, con el fin de 
suscitar en nosotros acciones o producciones siempre ligadas a las ‘necesidades’ (y a las 
satisfacciones) andromórficas y falométricas. Por su parte, Spinoza mismo nos decía 
que los varones casi siempre amamos a las mujeres movidos solamente por el afecto 
sexual (ex solo libidinis affectu), y que si apreciamos su ingenium y su sapientia es sólo 
porque primero hemos recortado, apreciado y valorado de ellas su belleza física 
(pulchritudine). ¿Cómo no ver que, en consecuencia, el lenguaje y los conceptos 
humanos (tanto en su uso cotidiano como en su uso científico) están hechos no para que 
podamos ‘comunicarnos’ y ‘entendernos’ sin más, ni para que podamos ‘compartirnos’ 
recíprocamente nuestros conocimientos sin más, sino que están hechos para darnos 
mutuamente órdenes, para imponernos mutuamente coordenadas semióticas 
(biunivocizantes), para emitir, recibir y transmitir las órdenes y consignas (mot d’ordre) 
propias de la sociedad patriarcal con Estado y con capitalismo? Guattari y Deleuze 
tironean de esta conceptualización en Mil Mesetas (1980):  

 
La maestra de escuela no se informa [ne s’informe pas] cuando interroga a un estudiante, ni 
tampoco informa cuando enseña una regla de gramática o de cálculo. Ella “ensigna” [elle 
“en signe”], da órdenes [donne des ordres], manda [commande]. Los ‘mandatos’ del 
profesor [commandements du professeur] no son exteriores a aquello que nos enseña, y 
tampoco lo “refuerzan”. No derivan de significaciones primordiales, ni son la consecuencia 

                                                
395 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 1: «Lo que más le ha faltado a la filosofía es la precisión» (ce 
qui a le plus manqué à la philosophie, c’est la précision). 
396 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 52-53. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
228 

de informaciones: la orden siempre está basada en órdenes, por eso es ‘redundancia’ 
[l’ordre porte toujours et déjà sur des ordres, ce pourquoi l’ordre est redondance]. La 
‘máquina de enseñanza obligatoria’ no comunica “informaciones” sino que impone al niño 
las coordenadas semióticas [impose à l’enfant des coordonnées sémiotiques], con todas las 
bases duales de la gramática (masculino-femenino, singular-plural, sustantivo-verbo, sujeto 
de enunciado-sujeto de enunciación, etc.). La unidad elemental del lenguaje (el enunciado) 
es la ‘consigna’ [mot d’ordre]. Más que el “sentido común” (facultad que centralizaría las 
informaciones), hay que definir esa abominable facultad que consiste en emitir, recibir y 
transmitir las consignas [abominable faculté qui consiste à émettre, recevoir et transmettre 
les mots d’ordre]. El ‘lenguaje’ ni siquiera está hecho para que se crea en él, sino para 
obedecer y hacer que se obedezca [pour obéir et faire obéir].397 

 
Pero que nuestros conceptos actuales o heredados (sean ordinarios, científicos, 

metafísicos, económicos, éticos, políticos, psíquicos, sexuales, afectivos, etc.) estén ya 
anclados de facto en el ‘sistema de las necesidades’ patriarcales existentes y en curso 
(eso que Hegel llamaba das System der Bedürfnisse)398 no significa, sin embargo, que 
ello deba ser así de jure, siempre y en todos los casos. En otras palabras, considero que 
Bergson nos está diciendo que torcer la dirección habitual del pensamiento no consiste 
en hacer que nuestro análisis o planteamiento de problemas (sobre todo en el terreno 
psico-político) se proponga como punto de mira descubrir cuál sería el contenido 
(manifiesto o latente) que cada sociedad, incluyendo la nuestra, le atribuye al concepto 
de ‘placer’, para, acto seguido, proceder a analizar cuál es la conexión (verdadera o 
falsa, normal o anormal, útil o inútil, etc.) que dicha sociedad establece entre ‘ placer’ y 
‘felicidad’. Por eso, «plantear un problema no es simplemente descubrir: ante todo es 
inventar» (c’est inventer); y por eso también el esfuerzo de invención consiste la 
mayoría de las veces en suscitar el ‘problema’, en crear los términos en los cuales el 
problema se planteará: l’effort d’invention consiste le plus souvent à susciter le 
problème, à créer les termes en lesquels il se posera399.  

Es perfectamente esperable (y redundante) que en el seno de una sociedad 
andromórfica y falocrática (donde todo es aphrodisias y espectáculo)400 un funcionario 
o agente cualquiera del sistema educativo/científico escriba sus tratados o libros de 
pedagogía, filosofía, moral, medicina, psicología, psicoanálisis o psiquiatría empezando 
por el placer y por el principio del placer, por el plus-de-gozar y por el plus-de-
privación, distinguiéndolo del dolor o displacer —de Platón a Lacan, pasando por el 
freudo-marxismo y la anti-psiquiatría, nos encontramos con esa bêtise o dummheit—, e 
incluso, como vimos, es altamente esperable que reduzca el deseo (cupiditas/conatus) a 
la libido sexual, y por tanto, a la falta, la necesidad y la búsqueda de un placer y una 
satisfacción más o menos ‘imposible’ (ya sea que fundamente toda la operación 
apelando al método del idealismo, del materialismo, de la dialéctica, etc.). Partiendo de 
esta base, es perfectamente esperable y redundante que se plantee también la pregunta 
por la relación (directa o indirecta, real o imaginaria, virtuosa o viciosa) entre placer y 
felicidad.  

Surgirán inmediatamente las preguntas (falsos problemas) que ya conocemos 
demasiado bien: “Si el fin del ser humano es la felicidad y el bienestar, ¿acaso el placer 
es el medio más adecuado para dicho fin?”; o bien: “¿No será que acaso la felicidad se 

                                                
397 DELEUZE/GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 95-96. 
398 HEGEL, Grundlinien der Philosophie des Rechts, pp. 159-169 (§§189-208). 
399 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 52. 
400 NIETZSCHE, KSA 9, §10[B52], p. 423: «Desearía quitarle a la Ciencia [Wissenschaft] algo de su 
solemnidad [Feierlichkeit]: al no haber tras ella ningún ‘cuidado’ [keine Sorgen hinter ihr], se ha 
convertido en un espectáculo [es ist jetzt eine Lustbarkeit geworden]». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
229 

equivale con el placer, de forma tal que ambos constituyen el fin de nuestra existencia, y 
que cuanto más placer experimentamos más felices somos?” ; o bien: “¿No será que 
encontramos un placer o goce inconsciente en nuestro propio síntoma?”; o bien: “¿No 
será que el goce siempre está ligado al sufrimiento, y que cuanto más gozamos más 
sufrimos, porque, en última instancia, el goce es imposible (por culpa del valor de 
Capital)?”.  

Pero si el ser humano es esencialmente un ser activo y creador, y si el deseo 
humano es productor de realidad (producción deseante), no hay por qué seguir las 
consignas del lenguaje y de la gramática fabricadas por la sociedad patriarcal dominante 
(hechas para mandar y obedecer, hechas de signos oscuros y equívocos del mando y la 
obediencia); no hay por qué partir del binomio placer/dolor o goce/sufrimiento, para 
después ver cómo todo eso se relacionaría con nuestra felicidad/infelicidad (individual o 
colectiva). En vez del falso mixto placer-felicidad, introducir un nuevo mixto: placer-
trabajo (habida cuenta precisamente del carácter creador o laborante del ser humano), 
siempre en conexión con los sentidos, valores, valoraciones, y poderes dominantes. 
Nuevo punto de contacto de Spinoza cum Bergson cum Nietzsche, que en sus póstumos 
de 1883 y 1888 decía que:   

 
La aspiración a la ‘felicidad’ [das Streben nach ‘Glück’] es estúpidamente interpretada 
[alberner interpretirt] por los seres humanos como aspiración al ‘goce [als Streben nach 
‘Genuß’]401 

 
El displacer y placer [Unlust und Lust] constituyen los más estúpidos ‘medios de expresión’ 
de juicios que se pueda imaginar [die denkbar dümmsten Ausdrucksmittel]; son siempre 
fenómenos terminales [Schlußphänomene], y no ‘causas originarias’ [Ursachen]. Los 
sentimientos [gefühle] de placer y displacer son reacciones de la voluntad [Willens-
Reaktionen]. [...] Son juicios de valor de segunda categoría [Werthurtheile zweiten Ranges], 
que se derivan a partir de un ‘valor’ ya dominante [regierenden Werth], [así como] la 
desición [Entscheidung] sobre lo que debe suscitar displacer y placer depende del grado de 
poder [vom Grade der Macht].402 

 
Ya en el anteriormente citado fragmento póstumo de 1881 Nietzsche nos decía 

que debemos ante todo erradicar (dejar de ser esclavos de) los conceptos de placer y 
displacer no sólo como reglas de nuestra vida, sino incluso al hacer Ciencia: Seien wir 
nicht Sklaven von Lust und Schmerz, auch in der Wissenschaft!; especialmente porque 
ni el placer/goce ni el displacer/dolor cuentan como pruebas o signos (beweist) que 
hablen en favor o en contra de nuestra propia salud (mayor lust/placer ≠ mayor 
gesundheit/salud)403. Se trata entonces de trastocar completamente los términos mismos 
del problema apelando a la intuición (en el sentido riguroso y anti-dialéctico que 
Bergson le atribuye), para suscitar, por ejemplo, preguntas nuevas como éstas: “En el 
seno de una sociedad afrodisíaca como la nuestra, ¿cuál es la relación que se nos 
impone entre el ‘trabajo’ (en tanto que actividad humana material) y la búsqueda del 
‘placer’ (en tanto que tendencia humana anímica anclada en unas ‘necesidades’ que hay 
que satisfacer, y tanto más, cuanto más salario o ganancia se consiga)?”. Es un tipo de 
interrogante no sólo económico sino psico-sexo político. O bien esta otra pregunta: 

                                                
401 NIETZSCHE, KSA 10, §7[176], p. 299. 
402 NIETZSCHE, KSA 13, §§11[71] y 11[61], pp. 31; 33-34. Rechazo de plano, sin embargo, la 
concepción que Nietzsche tiene de la prostitución/prostituyentes, así como la que tienen Proudhon, 
Stirner, Marx, Engels, Bebel, Riázanov, Reich, Marcuse, Freud, Lacan, Laing, Cooper, y otros 
contemopráneos a nosotros (cf. CHICOLINO, Las Falo-máquinas). 
403 NIETZSCHE, KSA 9, §11[116], pp. 482-483. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
230 

“¿No será que la temática del placer y del goce (de la imperiosidad o de la 
imposibilidad de su satisfacción) nos reenvía necesaria e irremediablemente al mundo 
material del trabajo (y del dinero), y al mundo social de las necesidades pre-fabricadas 
(que se satisfacen con trabajo y/o con dinero), suponiéndolos a ambos como ya dados 
(dejándolos como un mixto sin analizar o mal analizado)?”.  

En otras palabras: plantear problemas sustrayéndose a la visión social ya existente 
sobre el ‘objeto’ (o a la imagen social ya constituida sobre el objeto): «Arribar a una 
filosofía más intuitiva [que] se desviará la mayoría de las veces de la visión social del 
objeto ya hecho [détournera le plus souvent de la vision sociale de l’objet déjà fait], y 
nos exigirá participar en espíritu en el acto que lo hace»404. Los problemas sociales, 
éticos, sexuales y políticos ya no pasarían, entonces, por la relación abstracta entre 
placer-felicidad (falso mixto) sino por la relación concreta entre placer-trabajo (buen 
mixto); habida cuenta de que para Bergson «el ser humano es esencialmente fabricante» 
(fabricant)405.  

 
Creemos que pertenece a la esencia del ser humano crear material y moralmente, fabricar 
cosas y fabricarse él mismo [de fabriquer des choses et de se fabriquer lui-même]. [...] El 
homo sapiens ha nacido de la reflexión del homo faber sobre su propia fabricación.406 

 
En una conversación con Chevalier (del año 1931) Bergson avanzaba en la 

conceptualización del verdadero mixto placer-trabajo (por contraposición al mixto falso 
y servil de placer-felicidad) cuando decía que si no hay un ‘propósito’ en el acto de 
trabajar, entonces ya no queda más que el placer: s’il n’y a plus de but au travail, il ne 
reste que le plaisir407. El anhelo y la necesidad de placeres (de hedonés, de aphrodisias, 
de titillationes, de pleasures) comienza donde termina el reino de la actividad libre (que 
bajo un movimiento de variación continua se da a sí misma su propósito, su cómo, su 
cuánto, y su para qué). El placer es hermano siamés del parasitismo y del sobre-trabajo; 
pero el sobre-trabajo comienzó muchos milenios antes de que comience aquel sobre-
trabajo que es propio del régimen de trabajo asalariado del Capital. El parasitismo y el 
sobre-trabajo pertenecen al régimen del Falo (al patriarcado), y, como consecuencia 
derivada, pertenecen también al régimen de auto-valorización del valor de Capital. 

Donde muchos verían una sentencia moralista y burguesa (Politzer, Nizan, 
Lukács, Bassin, etc.), podemos por el contrario extraer una psico-politización auto-
emancipatoria: según Bergson el anhelo del placer es, él mismo, el producto de un acto 
productivo que se encuentra ya alienado en su propio proceso productivo (que funciona 
“sin propósito”), es decir, es el producto de un acto de producción vuelto anti-
productivo, cerrado sobre la re-producción de su propio proceso al infinito (parasitismo 
o vampirismo). La pregunta baja (moral) por el placer insatisfecho o por el goce 
sufriente conduce a Bergson a la alta pregunta (política) por el acto de trabajar 
devenido sin-propósito. ¿Cómo no ver aquí una politización singular, específica, 
concreta (en torno a un problema que es a la vez económico, político, ético, sexual)? 

Individual o colectiva, toda fuerza o potencia productiva, toda actividad humana, 
todo despliegue de la potencia humana del pensar y del obrar, todo proceso de 
producción, todo acto de fabricación cuyo movimiento y devenir opere o funcione sin 
un propósito libre, es decir, sin un propósito que haya sido engendrado por y para dicho 
proceso (y desde la inmanencia del proceso), desarrollará irremediablemente una 

                                                
404 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 64. 
405 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 63. 
406 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 91-92. Sobre el homo faber: L’Évolution créatrice, p. 140.  
407 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 143. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
231 

tendencia hacia la búsqueda del placer y del goce afrodisíaco, excitante y ruidoso: wo 
‘Erregungen’ noth thun, da ist das Überströmen nicht mehr da (si se tiene necesidad de 
‘excitación’, es porque ya no hay sobreabundancia)408. Individual o colectiva, una vida 
auto-emancipada (que ha logrado conquistarse a sí misma y a sus propias condiciones), 
y, por lo tanto, una vida inmersa en una actividad libre y en variación continua (que ha 
logrado la autonomía de auto-determinarse  y de auto-gobernarse) nunca reducirá todos 
sus problemas más fundamentales (en economía, política, sexualidad, salud, psiquismo, 
alimentación, ecología, etc.) a la sosa y servil pregunta por el placer y por su 
satisfacción (descarga), ni tampoco hará del régimen de aphrodisias el problema 
fundamental de la vida y la existencia.  

La psico-política del deseo queda reducida a una mera psico-política del placer, 
del goce y la satisfacción sólo en manos de los modos viles y serviles del pensar, del 
obrar, del sentir, del afectar, del amar, del organizar, del componer y descomponer 
relaciones entre fuerzas/potencias; y el Estado tanto como el Mercado constituyen, 
según hemos visto en los apartados anteriores, sendas cristalizaciones institucionales 
(estratificaciones) de dichos modos viles y serviles. Por el contrario, hay una regla 
deseante común a Spinoza, Bergson y Nietzsche: “Quiero deseos, nada más que deseos 
(Wünsche will ich, nichts als Wünsche); y siempre, en lugar de la ‘satisfacción’, quiero 
un nuevo deseo” (und immer an Stelle der ‘Erfüllung’ einen neuen Wunsch)”409; toda 
vez que, desde una concepción inmanentista, el deseo es la felicidad misma (Begehren 
ist das Glück), mientras que la ‘satisfacción’ (Sättigung) considerada como felicidad 
(als Glück) es un simple epifenómeno, es el último instante del acto de desear (ist nur 
der letzte Augenblick des Begehrens). En otros términos: “Ser todo deseo equivale a la 
felicidad (Ganz Wunsch sein ist Glück), y ser un nuevo deseo, una y otra vez (und 
immer wieder ein neuer Wunsch)”410. A condición de que por cupiditas/Wunsch 
entendamos no la libido, Lust, Erfüllung, Befriedigung, o Genuss, sino el deseo que 
completa la fuerza con la fuerza y que enriquece (da más) aquello con lo que entra en 
relación o composición. 

En otras palabras: la persecución permanente del placer (y el culto hedonista al 
placer) está conectada de modo inmanente con unos modos de existencia, con una 
duración vital, y con una sociedad donde el trabajo —se haga la actividad que se 
haga— se convierte siempre en un odioso sin-propósito para aquel mismo (individuo o 
sociedad) que lo ejecuta. Y si ello es así, no lo es por “accidente” o por “imperfección” 
de la sociedad, sino por su lógica relacional interna, por el modo en que la sociedad 
conecta (compone y descompone) entre sí a las fuerzas productivas humanas, ya sean 
las del pensamiento, las de la imaginación, las del trabajo, etc. Sólo en una sociedad 
afrodisíaca y espectacular como la nuestra, donde de un modo planificado se pone a las 
fuerzas creativas humanas a trabajar por trabajar, a producir por producir, a buscar el 
sexo por el placer que reporta su descarga (que no es sino una forma de producir para 
anti-producir), los problemas económicos, políticos, éticos y sexuales no podrán 
pensarse ni abordarse más que partiendo de la pregunta por el ‘placer’ y por sus modos 
de ‘satisfacción’.  

Cuando nos contentamos con partir del mixto mal analizado (placer-felicidad) el 
juego ya resulta trucado de antemano: porque aceptaremos (inadvertidamente o no) el 
hecho mismo de que todos nuestros ‘placeres’ posibles, todos nuestros ‘anhelos de 

                                                
408 NIETZSCHE, KSA 9, §1[44], p. 15. 
409 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 124], p. 68. 
410 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 209], p. 211. Cf. §7[25], p. 250: «Schmerz und Lust sind nur 
‘Begleiterscheinungen’» (el dolor y el placer son simplemente fenómenos secundarios, o epifenómenos).  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
232 

satisfacción’ imaginables, y todos nuestros intereses y necesidades ‘de gozar’, no 
podrán ser colmados —en el seno de esta sociedad afrodisíaca y mercantil en la que 
vivimos— de otra forma que con dinero (provenga éste del salario o de la ganancia), y, 
en consecuencia, con algún grado de participación, complicidad y complacencia en las 
relaciones de falo-fiolo poder ya instituidas. Para conseguir el ‘dinero’ necesario para 
obtener cierto grado de participación resultará imperativo tener que ir a trabajar (lo que 
supone la existencia de aquellas condiciones en las que el trabajo carecerá de propósito 
para aquél mismo que lo ejecuta); o bien poner a otros a trabajar para sí.  

Es en este estricto sentido que Bergson afirma que quien practica regularmente la 
moral ciudadana (la morale de la cité) experimenta ese sentimiento de ‘bienestar’ 
(sentiment de bien-être) que es «común al individuo y a la sociedad», y que «pone de 
manifiesto la interferencia de las resistencias materiales entre sí»; y que si bien puede 
ser cierto que el placer y el bienestar son ‘algo’ (leplaisir et bien-être sont quelque 
chose), no obstante la alegría es todavía mucho más (la joie est davantage), porque 
«mientras ésta no se encuentra contenida en aquéllos, ellos se encuentran virtualmente 
contenidos en ella», dado que «placer y bienestar equivalen a estar quietos o mantenidos 
en el mismo lugar, mientras que la alegría es una marcha hacia adelante» (elle est 
marche en avant)411. Sólo la existencia baja y servil confunde la alegría con el placer y 
el bienestar. Y permanecer quieto en un mismo lugar era precisamente la actitud del 
parásito, que siempre se las ingenia en su tendencia al letargo para obtener en el mismo 
lugar todo lo que le hace falta en vez de ir a buscarlo (s’arranger pour obtenir sur 
place tout ce qu’il lui faut au lieu de l’aller chercher)412. 

La política del ‘placer’ anhela la eternidad del presente (su aletargamiento), desea 
eternizar el instante presente del goce, pero está condenada a fracasar desde el momento 
en que su pre-supuesto de base es que sólo se desea aquello que falta (lo ausente). En 
cambio la ‘alegría’ (signo de que la potencia aumenta) quiere la duración, quiere el 
devenir, la irrupción de novedad (no vive del tiempo sino del acontecimiento). La 
alegría no quiere ni el tiempo ni la eternidad, sino lo intempestivo. La alegría no nos 
remite (como el placer) a la conservación de lo dado y lo ya conocido, ni anhela (como 
el placer) aferrarse al aquí y ahora de la ‘necesidad’ y de la ‘satisfacción’, sino que nos 
remite a la creación continua de imprevisible novedad (la création continue 
d’imprévisible nouveauté)413. La alegría no radica en la auto-conservación sino en el 
sobrepasamiento divergente. 

Pero además, el placer siempre tiene como referencia los marcos internos y 
cerrados de la sociedad y su red de alianzas de poder; en cambio la alegría tiene como 
referencia la línea de fuga, lo Abierto, el Afuera o las fuerzas del Afuera (está abierta al 
devenir, a su propia finitud). El placer que conocemos sólo puede re-territorializarnos 
dentro de Lo Mismo; sólo la alegría puede producir la fuga. Por eso Bergson dice que 
sólo una filosofía de la duración y del devenir puede apuntar a hacernos sentir más 
alegres y más fuertes: plus joyeux et plus forts414. Pues sólo la alegría activa (aquella 
que surge de afectos que no son pasiones o pasivos) es un signo o síntoma de un 
aumento de potencia de vida, es decir, de un aumento de la potencia para crear 
novedad, bajo la condición de que crear implique enriquecer (y ser enriquecido por) la 
fuerza o la potencia de vida de aquello con lo que entramos en relación o composición 
(en lugar de depotenciarla): 

                                                
411 BERGSON, Les deux sources…, p. 57. 
412 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 12. 
413 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 99. 
414 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 116. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
233 

 
Una ‘fuerza’ trabaja frente a nosotros [une force travaille devant nous], una fuerza que 
busca liberarse de sus grilletes así como sobre-pasarse a sí misma [qui cherche à se libérer 
de ses entraves et aussi à se dépasser elle-même], dando en primer lugar a todo lo que 
tiene, y luego, más de lo que tiene [à donner d’abord tout ce qu’elle a et ensuite plus 
qu’elle n’a].415  

 
Sólo así nuestra facultad de actuar, reconquistándose a sí misma, se intensificará: 

notre faculté d’agir, en se ressaisissant, s’intensifiera416. Esta potencia, fuerza o 
esfuerzo de alegría activa se juega, a la hora de actuar, en el terreno de una creación que 
no se parece en nada al movimiento del ‘placer’, porque, a diferencia del placer, este 
esfuerzo consiste en que uno ha extraído de sí más de lo que tenía, uno se ha alzado por 
encima de sí mismo: on a tiré de soi plus qu’il n’y avait, on s’est haussé au-dessus de 
soi-même417. Todo lo contrario al movimiento jurídico-estatal del ‘contrato’ y del 
‘intercambio’, del doy para que des (do ut des), hago para que hagas (facio ut facias), 
suelto con una mano para retomar con la otra, que Fichte inmortalizó como modo 
normal y racional de relación o composición (agenciamiento). 

El placer es incapaz de semejante movimiento o proceso de auto-superación 
(sobrepasamiento o sobre-pasaje) porque parte del falso problema de la falta, la 
carencia, la necesidad, el malestar, el displacer, etc. (está del lado de lo negativo y de la 
privación). Ahora bien, en una sociedad que nos entristece y nos depotencia tanto con 
sus ‘trabajos’ como con sus ‘placeres’ y sus ‘goces’, la búsqueda de la alegría activa 
(tanto individual como colectiva) deviene mucho más transvaloradora que la conquista 
del placer, de los goces y de los disfrutes (hedonismo y transgresión por derecha o por 
izquierda); a condición, claro está, de que primero redefinamos la alegría como ese 
aumento de la potencia vital y anímica posible que sólo puede ocurrir cuando 
simultáneamente —y por el tipo y el modo de la relación (composición o 
agenciamiento)— aumenta también la potencia de aquello con lo que se entra en 
relación. Es por eso que 

 
la ciencia nos promete el ‘bienestar’ [le bien-être], a lo sumo, el ‘placer’ [le plaisir]; pero la 
filosofía  podría darnos ya la ‘alegría’ [mais la philosophie pourrait déjà nous donner la 
joie].418 

 
Librarse de las servidumbres conceptuales y especulativas (que son también 

servidumbres existenciales, de hábito, de prácticas y de situaciones, servidumbres de la 
cupiditas y del conatus), es decir, operar una rectification del pensamiento, implica 
redefinir la alegría como lo contrario al problema del placer y del bienestar (que sólo 
podemos obtener en el marco de ésta sociedad y de su sistema de necesidades). De 
hecho, el anhelo de bienestar y de porvenir, el anhelo de tener éxito y de obtener 
reconocimiento419 constituyen, junto con el infecto deseo de ser amado y complacido, el 
frenesí (el aceleracionismo) propio de nuestras sociedades afrodisíacas parlamentarias 
y tecno-cyber-crypto-burocráticas, tal y como ya las conocemos: 

                                                
415 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 21. 
416 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 116. 
417 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 22. 
418 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 142. 
419 NIETZSCHE, KSA 10, §1[63], p. 26: «Quien aspira a la grandeza [Größe] tiene razones para 
encontrar su consumación y su satisfacción [seine Vollendung und Befriedigung] en la ‘cantidad’ y lo 
cuantitativo [in der Quantität]. Pero las personas que se esfuerzan por la ‘c(u)alidad’ [die Menschender 
Qualitätstreben] no aspiran a la grandeza sino a la insignificancia [Kleinheit]». He aquí el devenir-
imperceptible que ha de ser inmanente a la línea de fuga ácrata o emancipatoria. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
234 

 
Vemos que la carrera hacia el ‘bienestar’ ha ido acelerándose [la course au bien-être aller 
en s’accélérant] sobre una pista en la que se precipitan multitudes cada vez más compactas 
[foules de plus en plus compactes]. Hoy, eso ya llega a la locura [aujourd’hui, c’est une 
ruée].420 

 
El concepto bergsoniano (y también spinozeano) de ‘alegría activa’ presiona 

entonces sobre el mixto ya instituido de placer-trabajo, haciéndolo estallar desde 
adentro (como falso problema) y suscitando una nueva imagen intensiva, convocando 
nuestra atención hacia un estado de intensidad vital (o modo de existencia superior) que 
sólo puede existir bajo una condición: que el movimiento o proceso de creación y 
producción (actividad o trabajo) que se emprende no se encuentre alienado de su propio 
propósito. Y ello no depende sino de decisiones colectivas directas y anti-jerárquicas 
respecto de la organización, la producción, la reproducción, la propiedad, el comercio, 
el estado de la técnica, las relaciones sexo-políticas, etc.; propósito o sentido que, por 
definición, nunca puede estar ya dado de antemano, ni bajado por un decreto jurídico o 
mercantil.  

El trabajo humano sobrepasará su actual estado permanente de sobre-trabajo no 
pagado (unbezahlter Arbeit) conquistando un estado de variación continua (divergencia 
por producción de series divergentes), deveniendo trabajo libre, trabajo-creación; sólo 
así el trabajo puede convertirse en esa fuerza que enriquece a aquello (a aquella otra 
fuerza) con lo que entra en relación (en vez de empobrecerla, depotenciarla, colonizarla, 
extinguirla). Bergson lo expresa en una bella fórmula:  

 
Creador por excelencia [créateur par excellence] es aquel cuya acción, intensa en sí misma 
[intense elle-même], es capaz de intensificar a su vez la acción de los otros seres humanos, 
y de encender, generoso, focos de generosidad [est capable d’intensifier aussi l’action des 
autres hommes, et d’allumer, généreuse, des foyers de générosité].421 

 
Aún más: si Bergson caracteriza al yo (moi) no como un ‘conmutador’ —ni a la 

conciencia como una ‘facultad de representaciones’, ni al sujeto como una ‘sustancia’ o 
yoidad (Ichheit)— sino que, por el contrario, lo define como una fuerza creadora, como 
una potencia vital intensa capaz de efectuar movimientos verdaderamente libres 
(movimientos que sean producto de su propia auto-determinación y fabulación), es 
porque lo concibe como una fuerza que puede extraer de sí misma más de lo que 
contiene, que puede devolver más de lo que recibe, que puede dar más de lo que tiene 
(une force qui peut tirer d’elle-même plus qu’elle ne contient, rendre plus qu’elle ne 
reçoit, donner plus qu’elle n’a)422.  

El yo que nos tenemos que fabricar, experimentar y vivir (si es que aún 
quisiéramos seguir llamándolo ‘yo’) no es el yo-conmutador, el yo-sustancia, o el yo-
cerebro (sede de representaciones, identificaciones, reconocimientos, demandas de 
amor, placer y satisfacción)423, sino el yo-intensificador, la aecceidad o singularidad. Y 
desde la perspectiva de mi hipótesis, esto concuerda con lo que Spinoza llamaba tercer 
género de conocimiento y tercer modo de existencia: un modo de la subjetivación que 
ya no se rige por los signos equívocos de orden/obediencia, que ya no se rige por 

                                                
420 BERGSON, Les deux sources..., p. 318.  
421 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 25.  
422 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 31. 
423 NIETZSCHE, KSA 7, §27[37], p. 598: «No es el cerebro el que piensa [nicht das Gehirn denkt], sino 
que nosotros pensamos el cerebro [wir denken das Gehirn]; él mismo, en sí, no tiene absolutamente 
ninguna realidad». 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
235 

afectos-pasión (sean tristezas o placeres y alegrías pasivas), y cuya línea de actividad o 
producción (maquinismo) consiste en extraer de sí mismo más (tirer d’elle-même plus), 
en devolver más (rendre plus), en dar más (donner plus). Una singularización o un 
modo de la subjetivación que, en consecuencia, ya no se rige por la servil lógica 
(todavía en curso) del contrato y del intercambio jurídico-mercantil. Spinoza cum 
Bergson cum Nietzsche: 

 
Quizá en lugar del ‘Yo’ [Ich] acabemos conociendo las afinidades [Verwandtschaften] y 
antagonismos [Feindschaften] de las cosas, esto es, las multiplicidades [Vielheiten] y sus 
leyes. Procuremos liberarnos del error del ‘Yo’ [wir vom Irrthum des ‘Ich’ uns zu befreien 
suchen]. [...] ¡Transmutar el ‘sentimiento del yo’! [das ‘Ichgefühl’ umschaffen!] ¡Atenuar la 
inclinación personal! [den persönlichen Hang schwächen!] [...] ¡No pretender poseer a los 
seres humanos! [nicht Menschen besitzen wollen!] ¡Hay que crear algo nuevo [es ist etwas 
Neues zu schaffen] que ya no sea ni el Ego, ni el Tu, ni el Omnes! [nicht Ego und nicht Tu 
und nicht Omnes!].424 

 
Quien aspira a la grandeza [Größe] tiene razones para encontrar su consumación y su 
satisfacción [seine Vollendung und Befriedigung] en la ‘cantidad’ y lo cuantitativo [in der 
Quantität]. Pero las personas que se esfuerzan por la ‘c(u)alidad’ [die Menschender 
Qualitätstreben] no aspiran a la grandeza sino a la insignificancia [Kleinheit].425 

 
He aquí el devenir-imperceptible o devenir-cualquiera que ha de ser inmanente a 

la línea de fuga ácrata o emancipatoria, pues cuanto más se da vida al ‘individuo’ 
identificable y reconocible, más retorna el rebaño al que pertenece: Je mehr Individuum, 
um so weiter soll die Heerde, zu der es gehört426. Sustraerse a la gramática y a la 
persona gramatical (cogito identificable, reconocible, capturable), que es el cuerpo 
eucarístico de Dios/Uno/Falo (sistema del juicio trascendente) escondido y agazapado 
en el lenguaje y en las reglas demasiado duras de nuestro lenguaje demasiado humano, 
siempre exclusivas y excluyentes —o bien masculino, o bien femenino, o bien neutro, 
vale decir, ni masculino ni femenino, o bien andrógino, vale decir, masculino y 
femenino—, y con sus signos equívocos de orden y obediencia427. Sobrepasar lo 
humano en un sentido anti-dialéctico (anti-aufhebung) no puede tener entonces nada 
que ver con “superar conservando en una totalidad superior”, sino que implica 
transicionar (transitio, según Spinoza), torcer o sobrepasar (dépasser, según Bergson) 
la producción de subjetivación humana (andro-antropo-mórfica) ya existente en acto 
hacia una especie de plus-de-subjetivación (tirer plus, rendre plus, donner plus), o lo 
que es lo mismo decir, hacia un plus-de-intensidad creativa (tanto individual como 
colectiva) que ya no tiene nada que ver con el intitulado ‘plus-de-gozar’. Plus-de-vida 
(conatus afirmativo) que nuestras sociedades patriarcales afrodisíacas, espectaculares y 
exitistas (sociedades de reconocimientos, representaciones, identificaciones) jamás 
podrán recuperar ni re-territorializar con sus políticas del placer y del bienestar, ni con 
su archipiélago de aparatos de captura (tanto legales como ilegalistas); ya se trate de 
placeres y bienestares que extraigamos ora de obedecer la ley y la norma (neuróticos), 
ora de transgredir la ley y la norma (perversos). Sobrepasar lo humano implica torcer al 

                                                
424 NIETZSCHE, KSA 9, §11[21], p. 450. Cf. KSA 10, §1[20], pp. 13-14: «Das ‘Ich’ unterjocht und 
tödtet; es arbeitet wie eine organische Zelle: es raubt und ist gewaltthätig» (el ‘Yo’ subyuga y mata; 
trabaja como una célula orgánica: depreda y es violento). 
425 NIETZSCHE, KSA 10, §1[63], p. 26.  
426 NIETZSCHE, KSA 10, §4[88], p. 136.  
427 NIETZSCHE, Götzen-Dämmerung, p. 78: «Temo que no podamos deshacernos de Dios porque 
todavía creemos en la gramática...» (Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die 
Grammatik glauben...). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
236 

Yo sobre la línea de fuga del devenir-nadie o devenir-cualquiera: ese fue el gesto de 
Spinoza de evitar el reconocimiento científico rechazando su puesto en la 
Universidad428.  

Antes que vivirnos personalmente como un ‘teatro de representaciones’ (i.e. un 
teatro edípico) y antes de vivir nuestra sociedad como un ‘drama’ (le point de 
vue dramatique con el que Politzer se burlaba de Bergson)429, somos una brecha, un 
centro de indeterminación (caósmosis) capaz de crear diferencia o novedad, siempre 
que creemos colectivamente condiciones de libertad, reciprocidad radical, autonomía y 
auto-determinación: 

 
El cerebro no fabrica representaciones, sino que únicamente complica la relación entre un 
movimiento recibido (excitación) y un movimiento ejecutado (respuesta). Entre los dos 
establece una brecha [il établit un écart], sea que divida al infinito el movimiento recibido, 
sea que lo prolongue en una pluralidad de reacciones posibles.430 

 
Es por eso que Deleuze maquina esta conceptualización bergsoniana hacia sus 

derivaciones políticas: políticamente hablando, la lucha y la resistencia (en pos de la 
creación de una nueva sociedad liberatoria o anarquía coronada) ya no pasarían 
entonces por el movimiento de la negación, el antagonismo, la polémica, la 
competencia, la contradicción, la guerra (y en el límite, la negación que llega hasta la 
eliminación del otro), sino por el movimiento activo y por la potencia de afirmar 
(creación de novedad, de un nuevo orden de sociabilidad, subjetivación, deseo, y 
sexualidad). De allí la diferencia entre la guerra y la lucha/combate: 

 
La lucha [le combat] es esa poderosa vitalidad no orgánica [cette puissante vitalité non-
organique] que completa la fuerza con la fuerza [qui complète la force avec la force], y 
enriquece aquello con lo que entra en relación [et enrichit ce dont elle s’empare].431 

 
Pero el placer, el goce, el bienestar y el porvenir, atados como están al culto del yo 

y al sistema de las necesidades, siempre pre-suponen que el trabajo nunca estará 
liberado del absurdo del des-propósito (de la alienación por la heteronomía), que el 
trabajo nunca será creativo sino automático, iterativo, maquinal, circular, heterónomo, 
parasitario (letargo). En consecuncia, hacer girar los problemas éticos, sexuales, 
económicos y políticos más importantes en torno al mixto ‘placer-felicidad’ constituye 
para Bergson el índice de que los sistemas filosóficos (sobre todo la dialéctica) han 

                                                
428 El 16 de febrero de 1673 Johan Ludwig Fabritius, consejero de la Corte, es encargado de ofrecerle a 
Spinoza (en nombre de Su Señoría) la cátedra de ordinariam philosophiae professionem en la 
Universidad de Heidelberg, cobrando un estipendio anual y prometiéndole la más amplia libertad de 
filosofar (philosophandi libertatem amplissimam), bajo la no pequeña condición de prometer que nunca 
perturbará la religión públicamente establecida; Spinoza responde rechazando in toto cargo y salario, 
alegando cuatro razones radicales (Epistolae, p. 303). Como becario de la Academia de Besançon, 
Proudhon expresó en 1840 una actitud de rechazo que recuerda la respuesta de Spinoza: les Académies 
sont-elles en général des centres de répression intellectuelle, de sottise, et de basse intrigue (cf. Qu’est-ce 
que la propriété?, p. 26).  
429 En su libro anti-bergsoniano La Fin d’une parade philosophique: le bergsonisme (de 1929), Politzer 
pretende denunciar la incomprensión de la filosofía de Bergson respecto del carácter dramático de la 
existencia humana: «En efecto, desde que se entiende que hay realidades sui generis, estados de 
conciencia, estados del alma, desde que se define a la psicología como el estudio de una realidad sui 
generis, se cae necesariamente en la abstracción. [...] Abandona, entonces, el punto de vista dramático [le 
point de vue dramatique] o, más simplemente, el punto de vista humano, y sustituye la multiplicidad de 
los seres humanos por la multiplicidad de los procesos» (pp. 47; 55). 
430 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 14. 
431 DELEUZE, Critique et Clinique, pp. 166-167. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
237 

desconocido la verdadera libertad, la verdadera acción libre de variación continua y 
divergente (diferencial). En efecto, si es cierto que la cuestión del placer y de la 
excitación sólo constituye un ‘problema’ allí donde el trabajo (en tanto que actividad de 
producción) carece de propósito, entonces también es cierto que todos los placeres y 
satisfacciones que podríamos obtener dentro de ésta sociedad afrodisíaca y espectacular 
no son sino el fruto del despropósito instituido y vuelto regla, así como de la escasez y 
la falta inyectadas en la inmanencia de los procesos. De modo que, en rigor, ningún 
placer, ni goce, ni bienestar, ni éxito, ni reconocimiento actual ha de otorgarnos (ni ha 
de constituir él mismo) un auténtico factor de verdadera novedad e imprevisibilidad: 

  
Admiten, sin darse cuenta, que todo es dado [tout est donné]. No tienen idea alguna, según 
parece, de una acción enteramente nueva (al menos por adentro) que no fuera pre-existente 
a su realización, ni siquiera bajo forma de puro posible. Y con todo, esa es la verdadera 
acción libre. Pero para divisarla (así como para figurarse por otra parte cualquier creación, 
novedad o imprevisibilidad)  hace falta volver a situarse en la duración pura. [Y] en la 
duración, considerada como una evolución creadora, hay creación perpetua de posibilidad 
(y no sólo de realidad) [création perpétuelle de possibilité et non pas seulement de 
réalité].432 

 
Es el actual ‘mundo del trabajo’ (trabajo que, según la buena gente, dignifica y 

hasta cura) el que nos reenvía al mundo de los placeres, los aphrodisia, las titillationes 
y los pleasures, ese mundo lenitivo que nos permite olvidar y escapar por un instante 
del entristecedor mundo del trabajo (trabajo sin horizonte, sentido, propósito, dignidad, 
ni valor intrínsecos); e incluso hay quienes, creyéndose transgresores revolucionarios, 
hacen del ‘mundo del síntoma’ su pequeño reducto de aphrodisias revolucionarias 
(publican y venden sus síntomas en el mercado editorial, tornándolos nuevos ítems en el 
curriculum vitae académico-laboral). Pero este mundo instantáneo y afrodisíaco de los 
placeres sólo podrá aportarnos, como mucho, meras ocasiones de satisfacción y éxito 
(descargas y distensiones), meros amores bajos y serviles (por la diestra y la siniestra), 
es decir, simples estados de pseudo-alegrías o de supuestas buenas tristezas (tristezas 
“que enseñan”, tristezas “enriquecedoras”, tristezas “resilientes”)433; y para que toda esa 
servidumbre se torne siquiera posible, los placeres deben primero ser pagados con 
dinero, o cualquier forma de equivalente general.  

Con lo que, tarde o temprano, la propia dinámica de los placeres y los aphrodisias 
(que debían hacernos olvidar y escapar del mundo sofocante, depresivo y gris del 
trabajo) acaba sin embargo por reenviarnos nuevamente al mundo del sobre-trabajo (del 
salario, la ganancia, y la competencia por los premios y los reconocimientos). Mundo 
del sobre-trabajo que, a su vez, nos hace recordar y retornar al placer, el cual nos sirve 
para olvidar y escapar del mundo del trabajo, que a su vez… (atolladero sin salida). De 
allí que Nietzsche nos decía en 1883 lo siguiente: Vuestra vida de placeres es una auto-
tortura (euer Leben in den ‘Lüsten’ ist eine Selbstpeinigung), y ambas cosas constituyen 
enfermedades e indignidades (Krankheiten und Unwürdigkeiten)434; de allí también que 
proponerse el placer como meta de la Moral es ya característico de naturalezas 
oprimidas y sufridoras: das Erstreben der Lust als Ziel der Moral ist schon 
charakteristisch für unterdrückte und leidende Naturen435. Trabajo, placer y bienestar 

                                                
432 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 10; 13. 
433 DELEUZE, Spinoza: Les Vitesses de la Pensée: «La mistificación consiste en hacernos creer que hay 
buenas tristezas; pero en términos de potencia, no puede haber tristezas buenas porque toda tristeza es 
una disminución de potencia». 
434 NIETZSCHE, KSA 10, §5[1, 230], p. 214. 
435 NIETZSCHE, KSA 10, §7[38], pp. 254-255. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
238 

nos re-lanzan en un círculo vicioso perpetuo e iterativo del cual sólo la alegría activa 
puede sacarnos, abriéndonos al Afuera (al devenir):  

 
Hablo de la alegría, y no del placer [je dis la joie, je ne dis pas le plaisir]. El ‘placer’ no es 
más que un artificio imaginado por la naturaleza [un artifice imaginé par la nature] para 
obtener del viviente la conservation de la vida; pero no indica la dirección [n’indique pas 
la direction] en la que es lanzada la vida. Pero la ‘alegría’ [la joie] anuncia siempre que la 
vida ha triunfado [que la vie a réussi], que ha ganado terreno, que ha conseguido una 
victoria: toda gran alegría tiene un acento triunfal [toute grande joie a un accent triomphal]. 
[Por eso] hallamos que en todas partes donde hay alegría, hay creación [partout où il y a 
joie, il y a création], y cuanto más rica es la creación, más profunda es la alegría [plus 
riche est la création, plus profonde est la joie].436 

 
La única felicidad está en la creación: ¡Todos vosotros debéis participar en la creación y 
disfrutar de esa felicidad en cada acción! [das einzige Glück liegt im Schaffen: ihr Alle sollt 
mitschaffen und in jeder Handlung noch dies Glück haben!].437 

 
Sólo aquellos cuyo modo de existencia está anclado en la servidumbre y el trabajo 

(los esclavos libertos) identifican omnicontentos la alegría con el placer (‘joy’ is a 
pleasant emotion)438; incluso entre quienes hablan de la huelga psíquica y de la política 
de los sintomáticos. No es casualidad que el problema del displacer o del dolor (en tanto 
que falta o ausencia de placer) sea propio de aquellas filosofías que dieron por sentados 
los dos grandes falsos problemas, o las dos grandes ilusiones de la conciencia; a saber: 
el falso problema del origen del Ser y el falso problema del origen del Orden; con sus 
correlativos falsos problemas de la nada (como aquello que niega o contradice al ser) y 
del desorden (como aquello que niega o contradice el orden)439. Por el contrario,  

 
una voluntad o un pensamiento divinamente creador está demasiado lleno de sí mismo 
[trop pleine d’elle-même], en su inmensidad de realidad, como para que la idea de una falta 
de orden o de una falta de ser [manque d’ordre ou d’un manque d’être] pueda ni tan 
siquiera aflorar.440 

 
No puede resultar más evidente el hecho de que sea éste, precisamente, el sentido 

y el valor que El Anti-Edipo atribuyó al concepto mismo de ‘deseo’ —en tanto que 
energía y producción deseante, en tanto que libido inconsciente creadora de realidad, en 
tanto que catexis o investimento inconsciente del campo social—; a saber: que el deseo 
desconoce toda idea de falta, ausencia, castración, negación, contradicción:  

 
Sabemos incluso que la sociedad está organizada [la société est organisée] para distribuir 
la ‘falta’ en tal lugar y el ‘exceso’ en tal otro lugar [pour distribuer le manque en tel 
endroit, le trop en tel autre endroit]. [Por eso] no decimos que “no hay falta”. Decimos: los 

                                                
436 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 23. 
437 NIETZSCHE, KSA 10, §4[76], p. 135. 
438 SMITH, The Theory of Moral Sentiments, p. 52. 
439 BERGSON, La pensée et le mouvant, pp. 106-108: «‘Nada’ designa la ausencia [l’absence] de lo que 
buscamos, de lo que deseamos, de lo que esperamos. Suponiendo, en efecto, que la experiencia nos 
presentara alguna vez un ‘vacío’ absoluto, él estaría limitado, tendría contornos, sería entonces todavía 
‘algo’. Pero en realidad no hay vacío [il n’y a pas de vide]. Nosotros sólo percibimos e incluso 
concebimos lo lleno [du plein]. [...] Diría otro tanto de la idea de desorden, [pues] el desorden es 
simplemente el orden que no buscamos [le désordre est simplement l’ordre que nous ne cherchons pas]; 
ustedes no pueden suprimir un orden, aún mediante el pensamiento, sin hacer surgir otro [sans en faire 
surgir un autre]». Nueva coincidencia entre Bergson y Spinoza, que también niega el vacío y la nada. 
440  BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 66. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
239 

fenómenos de ‘falta’ no guardan relación con el deseo [les phénomènes de manque, ce n’est 
pas le désir].441 

 
Y si la producción deseante (nuestra cupiditas o deseo inconsciente) desconoce la 

negación, la contradicción, falta y la ausencia (castración) es porque, en primer lugar, 
desconoce el Falo: Le phallus n’a jamais été l’objet ni la cause du désir (el falo nunca 
ha sido el objeto ni la causa del deseo)442. El falo y el Edipo son los amos del placer y 
del goce, es decir, constituyen la doble tristeza pasiva de la anti-producción deseante: 
son aquello que el deseo persigue y produce (balbucea) cuando ya se encuentra 
empastado e impotenciado en un proceso de anti-producción cerrado sobre sí mismo, 
bajo el peso de una sociedad patriarcal afrodisíaca y espectacular como la nuestra (que 
nos atiborra con la temática y la industria del placer y del sexo); diagrama patriarcal 
falo-fiolo que incluso puede disfrazarse de proyecto revolucionario, huelga psíquica, 
Frente Único de los sintomáticos del mundo, etc. 

De allí que considero que la ‘alegría’ se torna en Bergson (como en Spinoza) un 
concepto cargado de un contenido ético-político tal, de un sentido y un valor tal, que 
nos conduce directamente al problema psico-sexo político de la producción de 
subjetivación y de de deseo; y en particular, nos conduce directamente al problema de 
cómo producir nuevos modos de subjetivación (política y sexual) sin-sujeto, en el marco 
de una sociedad auto-emancipatoria también por crear (la anarquía coronada). Ya en 
Introducción a la metafísica (de 1903) Bergson había cuestionado la concepción 
dialéctica del sujeto, cuando decía que no nay nada más fácil de decir que el ‘Yo’ es 
multiplicidad, o que es unidad, o que es la síntesis de una y la otra: rien de plus facile 
que de dire que le ‘Moi’ est multiplicité, ou qu’il est unité, ou qu’il est la synthèse de 
l’une et de l’autre443.   

 
7. Consideraciones finales: devenir «une machine à faire des dieux».  

 
Eine Welt ohne Subjekt —Kann man sie denken?» 
(Nietzsche, año 1881).444 

 

Para Deleuze, el problema bergsoniano de suscitar y de hacer proliferar 
subjetivaciones sin-sujeto estaba conectado con aquello mismo que distanciaba a 
Bergson respecto de la fenomenología y del existencialismo (dos herederos del método 
dialéctico); a saber: si toda conciencia no es en absoluto conciencia “de” algo sino que 
toda conciencia es algo, entonces se vuelve posible una concepción alternativa del ser 
humano y de la conciencia (y de los procesos psíquicos en general). No ya una 
concepción de la ‘conciencia-luz’ (la conciencia como ‘luz natural’ de la razón), sino 
una concepción en donde nosotros nunca somos la luz. Es la ruptura radical con las 
‘teorías del sujeto’ que Deleuze encuentra en Bergson:  

 
no hubo jamás una negación del sujeto [il n’ y a jamais eu une négation du sujet] a este 
nivel, semejante a la que vemos en el bergsonismo: un mundo sin sujeto [un monde sans 
sujet]. Finalmente la filosofía nos entrega un mundo sin sujeto [enfin la philosophie nous 
livrait un monde sans sujet].445 

 

                                                
441  DELEUZE, Lettres et Autres Textes, p. 204. 
442  DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 428. 
443 BERGSON, La pensée et le mouvant, p. 196. 
444 NIETZSCHE, KSA 9, §10[D82], p. 431: «Un mundo sin sujeto —¿puede pensarse algo así?». 
445 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: leçons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 01/12/1981. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
240 

Spinoza nos diría: sólo los esclavos (tanto los esclavos que gobiernan como los 
que son gobernados) se viven a sí mismos y a los demás como un ‘yo’ o un ‘sujeto’ que 
posee una esencia humana libre, esencia que se realiza a través de los deberes morales, 
civiles, religiosos (o revolucionarios); mientras que, por el contrario, los seres 
verdaderamente libres se viven como un paquete de potencias actuales del pensar y del 
obrar (potencias que sólo pueden existir en acto), que, siendo siempre tan perfectas 
como pueden en acto, buscan sin embargo e incesantemente componer relaciones tales 
que impliquen un aumento de dichas potencias, pleno de propósito y tendiente a la 
univocidad anti-jerárquica. Los modos de existencia libres dicen: “¿Mismidad, ipseidad, 
identidad personal, Nombre Propio, Edipo, Falo? No los conozco, connais pas”446. 

Subjetivación y mundo sin-sujeto que implica una especie de cogito de la 
duración (cogito de la durée) que se expresaría no ya bajo la forma del yo pienso sino 
del yo duro (non plus sous la forme ‘je pense’, mais ‘je dure’), pero sólo en tanto que 
difiero y diverjo en esta duración tan singular que soy. Si ‘soy’ algo, lo soy mientras 
duro y en tanto que duro como un simple centro (zona o reservorio) de indeterminación, 
en función del cual a veces compongo o reúno (tantôt je réunis) y a veces descompongo 
o separo (tantôt je sépare) los flujos en una misma duración (les flux dans une même 
durée) según ese diferencial en la brecha que soy y que hago (según esas diferencias de 
intensidad que me singularizan sin individualizarme)447. Es maquinando sobre la teoría 
bergsoniana de las imágenes que Deleuze extrae el problema de la creación de una 
subjetivación y de un mundo sin-sujeto, que sin embargo no es un mundo de gris 
impersonalidad, puesto que, antes bien, es el mundo del Estado y del Mercado el que 
nos entrega esta gris impersonalidad del sujeto personal que es un capital humano, homo 
juridicus/œconomicus: 

 
No olviden que ustedes no son exteriores a este universo, sino que son una pequeña 
imagen-movimiento: reciben acciones y devuelven reacciones. Son una imagen entre las 
imágenes [vous êtes une image parmi les images]. Y si tienen ganas de decir: “¡Atención, 
no! Yo soy una imagen especial [je suis une image spéciale]”, por el momento, ustedes no 
lo son en absoluto. Quizás vaya a pasar ‘algo’ que hará de ustedes imágenes muy 
especiales, pero, por el momento, no lo son en absoluto. Son un chapoteo entre los otros 
[vous êtes un clapotement parmi les autres], son una vibración entre otras vibraciones [vous 
êtes des vibrations parmi les autres], y cada una vibra de manera distinta. ¡Qué bello 
universo! [Quel bel univers!].448 

 
Esta temática de la producción y de la vivencia de nuevas formas de subjetivación 

sin-sujeto (perder la identidad, deshacer el rostro, devenir-impersonal, devenir-nadie, 
devenir-cualquiera) aparecía ya en una entrevista de 1969, en la que Deleuze decía: 

 
Durante mucho tiempo hemos permanecido en esta alternativa: “O bien habrán de ser 
individuos y personas, o bien habrán de caer en un fondo anónimo indiferenciado”. Sin 
embargo, hoy descubrimos un mundo de singularidades pre-individuales, impersonales [un 
monde de singularités pré-individuelles, impersonnelles], que no remiten a ‘individuos’ ni a 
‘personas’, pero tampoco a un fondo ‘sin diferencias’. Se trata de singularidades móviles, 
rapaces y volátiles [singularités mobiles, voleuses et volantes], que van de uno a otro, que 
provocan fracturas, que forman ‘anarquías coronadas’, que habitan un espacio nómada 
[qui forment des anarchies couronnées, qui habitent un espace nomade]. Por eso hay una 
diferencia abismal entre repartir un espacio fijo entre ‘individuos’ sedentarios, siguiendo 
límites o vallados [entre des individus sédentaires suivant des bornes ou des enclos], y 

                                                
446 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 115. 
447 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: leçons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 17/11/1981. 
448 DELEUZE, Sur L’image-mouvement: leçons bergsoniennes sur le cinéma. Clase del 05/01/1982. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
241 

repartir ‘singularidades’ en un espacio abierto: sin vallados ni propiedades [dans un espace 
ouvert sans enclos ni propriété].449 

 
Ocurre que, en el seno de nuestras sociedades patriarcales estatales y capitalistas 

(afrodisíacas y espectaculares), este ‘sujeto’ que ya somos (apresado en la sujeción 
social y en la servidumbre maquínica), tanto en el nivel epistemológico (llámeselo 
cogito, autoconciencia pensante, Ichheit, facultad de representaciones, unidad del yo, 
identidad personal, mismidad, ipseidad, etc.), como en el nivel socio-político y 
económico (llámeselo homo juridicus, sujeto civil, sujeto de derechos, ciudadano, homo 
œconomicus, trabajador, capital humano, capital sexual, etc.), es un producto ya 
atrapado, capturado o entrampado de antemano (un produit déjà piégé d’avance)450. 
Este sujeto entristecido, falicizado y faltificado que ya somos —esperanzado a la vez 
que temeroso, deseoso de los reconocimientos, los méritos, los premios y las 
recompensas a la vez que reluctante a los ninguneos, los deméritos, los castigos y las 
condenas— está perpetuamente atrapado, capturado o entrampado en «el dominio 
público e institucional de la conciencia privada»451; de allí que nos auto-percibimos y 
nos vivimos “contradictoriamente” como personas privadas a la vez que como personas 
públicas (o ciudadanos), como voluntades individuales libres a la vez que como partes 
de una voluntad general, de un poder soberano común (siempre en relación de tensión, 
antagonismo y descontento común).  

He aquí nuestra doppeltes leben: dividimos y escindimos nuestro Yo en una 
vida/rostridad pública y en una vida/rostridad privada, fingiendo que semejante 
Spaltung (o doble vida escindida)452 desaparece mágicamente con sólo pronunciar la 
frase (vuelta slogan) ‘lo personal es político’, siendo que a nuestro alrededor todo nos 
grita que lo más político es lo más impersonal, lo más burocrático, lo más falológico, lo 
más edípico, lo más redundante, lo más servil, lo más obediente; aquel que más espera 
sin jamás desesperar: aquellos que no dan miedo al poder, que no fastidiaron jamás a 
nadie (Niemanden betrübt hat)453. Pero nunca lo personal será político mientras el 
campo social (el mundo) y la subjetivación permanezcan así escindidos y recortados 
(biunivocizados). Hay una relación molecular o de co-determinación recíproca entre la 
existencia de este tipo de subjetivación panoptizada, entristecida y faltificada y la 
existencia de la Policía: 

 
La revolución [francesa] concede sus privilegios al ‘ciudadano’, hombre privado y a la vez 
voluntad colectiva [à la fois homme privé et volonté collective]. Las circunscripciones 
electorales creadas por el decreto del 28 de marzo de 1789 van a servir de marco a la re-
organización de la Policía. En cada uno de los distritos de París se establecen 5 compañías, 
una de las cuales es retribuida (se trata, casi siempre, de la antigua Policía), pero las otras 4 
estarán formadas por ‘ciudadanos voluntarios’. De la noche a la mañana, el ‘hombre 
privado’ se encuentra encargado de asegurar [d’assurer] esa separación social inmediata, 
anterior al acto de la Justicia, que es tarea de toda Policía [antérieur à l'acte de justice, 
qui est la tâche de toute police]. [...] El ser humano en tanto que ‘ciudadano’ [l’homme en 
tant que citoyen] es llamado a ejercer el poder en su grupo (provisionalmente absoluto) de 
la Policía. Tocará a él hacer ese gesto oscuro y soberano por el cual una sociedad designa a 
un individuo como ‘indeseable’ (o ajeno a la unidad que la sociedad forma). Es él quien 
tendrá por tarea juzgar los límites del orden y del desorden, de la libertad y del escándalo, 
de la moral y de la inmoralidad. En él, y en su ‘conciencia’, reposa ahora el poder por el 

                                                
449 DELEUZE, L’Île Déserte, pp. 198-199. 
450 DELEUZE, Sur Foucault. Clase del 06/06/1986.  
451 FOUCAULT Histoire de la folie à l’âge classique, p. 467. 
452 Sobre la doble vida (doppeltes leben), cf. MARX, Die Judenfrage, p. 191. 
453 NIETZSCHE, Schopenhauer als Erzieher, pp. 108-109. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
242 

cual debe operarse inmediatamente la separación de la locura y de la razón. El ‘ciudadano’ 
es la ‘razón universal’ [le citoyen est raison universelle], y en un doble sentido: es la 
verdad inmediata de la naturaleza humana, y es la medida de toda Legislación.454 

 
El ‘sujeto’ es una trampa, una captura: un producto ya atrapado de antemano, un 

producto prefabricado. Por eso la personificación que nos cabe a los ‘ciudadanos’ es la 
del esclavo liberto, que no por ser liberto deja de ser el peor de los esclavos; pues sólo 
es libre a condición de esclavizar a los demás, de ser el policía de los otros, bajo un 
régimen de gestión de pequeños miedos y de grandes esperanzas:  

 
¡Creéis, según decís, en la necesidad [Nothwendigkeit] de la Religión! ¡Sed sinceros! ¡Sólo 
creéis en la necesidad de la Policía [ihr glaubt nur an die Nothwendigkeit der Polizei], y 
tenéis miedo de los ladrones y rateros [Räubern und Dieben] que amenazan vuestro dinero 
y vuestra tranquilidad [euer Geld und eure Ruhe]!.455 

 
Se nos fabrica en tanto que ‘sujetos’ jurídicos, dialécticos (contradictorios), 

económicos, sociales, y sexuales; pero en condiciones tales que la fabricación de lo que 
somos y hacemos (y deseamos) gira siempre en torno a la producción de la anti-
producción, incluyendo la anti-producción de nosotros mismos y sobre todo de los 
demás (incluso en nombre del placer y del goce):  

 
Podemos concebir que un grupo pueda ser revolucionario desde el punto de vista del interés 
de clase [intérêt de classe] y de sus catexis pre-conscientes [investissements préconscients], 
pero que sin embargo no lo sea —y que incluso siga siendo fascista y policíaco [fasciste et 
policier]— desde el punto de vista de sus catexis libidinales [investissements libidinaux]. 
Porque intereses pre-conscientes realmente revolucionarios no implican, necesariamente, 
catexis inconscientes de la misma naturaleza: nunca un aparato de interés vale por una 
máquina de deseo [jamais un appareil d’intérêt ne vaut pour une machine de désir].456 

 
Y si en tanto que ‘sujetos’ somos realmente productos ya capturados de antemano, 

si somos efectivamente productos-producidos (como una más entre el enorme cúmulo 
de mercancías que nos rodea)457, si somos meras ‘variaciones-tipo’ ya pre-fabricadas y 
automatizadas (clichés, écarts-types o duraciones estereotipadas)458, ello se debe 
precisamente a causa de los procesos de producción en virtud de los cuales —y en el 
interior de un espacio institucional diagramado por redes (alianzas) de relaciones 
patriarcales de poder— se nos produce este sujeto que somos, con sus respectivas 
posiciones de la subjetivación (según sexo, género, raza, clase, capacidades y 
habilidades, estabilidad emocional, aspecto físico, etc.), con sus respectivos 
investimentos de deseo (catexis libidinales del campo social, del cuerpo del otro, etc.), 
así como con su respectivo lenguaje y gramática hechos para dar órdenes (bajo los 
signos sociales equívocos del mando y la obediencia), pero también para negociar y ser 
negociado. No por casualidad Edmund Burke decía en 1757 que el lenguaje está más 

                                                
454 FOUCAULT Histoire de la folie à l’âge classique, pp. 464-465. 
455 NIETZSCHE, KSA 10, §3[1, 356], p. 96. 
456 DELEUZE/GUATTARI, L’Anti-Œdipe, p. 417. 
457 MARX, Das Kapital, MEW 23, p. 49: «En las sociedades en las que domina el modo de producción 
capitalista [der Gesellschaften in welchen kapitalistische Produktionsweise herrscht] la riqueza [der 
Reichtum] cobra la apariencia de un enorme cúmulo de mercancías [erscheint als eine ungeheure 
Warensammlung]». 
458 DELEUZE/ GUATTARI, Mille Plateaux, pp. 217-218. Devenimos écarts-types (variaciones-tipo) 
cuando somos reconocidos (on t’a reconnu), cuando la máquina abstracta nos ha inscrito en el conjunto 
de su cuadriculado (la machine abstraite t’a inscrit dans l’ensemble de son quadrillage). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
243 

formado para los negocios que para la filosofía: the nature of the language is framed for 
the purposes of business rather than those of philosophy459. 

En tanto que sujetos identificables, reconocibles, representables (homo juridicus), 
y también intercambiables, vale decir, comprables y vendibles (homo œconomicus) no 
podremos devenir otra cosa que clichés y fetiches, es decir, productos-producidos por 
tecnologías patriarcales de poder específicas y bajo regímenes de producción 
meticulosamente diagramatizados, en el seno de sociedades afrodisíacas y 
espectaculares de disciplinamiento, normalización, integración y control permanente, 
que nos sumergen y nos atiborran con placeres y con trabajos inútiles y sin propósito 
(régimen de tristeza). De allí el llamamiento anti-dialéctico (de Foucault, Deleuze, 
Guattari, Bergson y Spinoza) a romper, a desarmar, a desarreglar, a desorganizar, a 
sabotear, a traicionar, a quebrar, a rasquetear este producto que somos y que hacemos: 
sobrepasar lo humano y abrirnos a otras duraciones:  

 
El poder disciplinario (y ésta es sin duda su propiedad fundamental) fabrica cuerpos 
sujetados [fabrique des corps assujettis], fija con toda exactitud la ‘función-sujeto’ al 
cuerpo. Fabrica y distribuye los cuerpos sujetados: sólo es individualizante en el sentido de 
que el ‘individuo’ no es otra cosa que el cuerpo sujeto [l’individu n’est pas autre chose que 
le corps assujetti]. [...] No se puede decir que el ‘individuo’ pre-existe a la función-sujeto, a 
la proyección de una ‘psique’, a la instancia normalizadora. [...] El ‘individuo’ es el 
resultado [l’individu est le résultat] de algo que le es anterior: el mecanismo, y todos los 
procedimientos que fijan el poder político al cuerpo. Y es debido a que el cuerpo fue 
subjetivado (esto es, que la función-sujeto se fijó en él), a que fue psicologizado, a que fue 
normalizado, que resultó posible la aparición del ‘individuo’. [...] Hay que ver la 
constitución concreta del individuo a partir de determinada tecnología del poder, que es la 
disciplina. [...] Advertirán que sería absolutamente falso en un plano histórico (y por lo 
tanto político) reivindicar los “derechos originarios” del individuo contra algo como el 
sujeto, la norma, o la psicología. En realidad, el ‘individuo’ es, desde el comienzo (y por 
obra de esos mecanismos), un sujeto ‘normal’, un sujeto psicológicamente normal [sujet 
psychologiquement normal]. Y, en consecuencia, la des-subjetivación, la des-
nominalización, la des-psicologización, implican necesariamente la destrucción del 
‘individuo’ como tal [la destruction de l’individu comme tel].460 

 
Se trata, en Foucault, de un llamamiento ácrata461 de alcance psico-sexo político y 

despatologizante: en pos de des-sujetarse, es decir, de des-subjetivarse (des-nominarse, 
des-normalizarse y des-psicologizarse), de quebrar la función-sujeto que nos habita 
(junto con el anhelo de reconocimiento en tanto que individuo o Nombre Propio). Se 
trata de perder la propia ‘identidad’ reconocible y asignable —conjurar la tercera 
consigna/orden estatal-policial: “Serás subjetivado, vale decir, serás fijado (fixé), tu 
lugar te será asignado y sólo te moverás si el punto de subjetivación te dice que te 
muevas, o de lo contrario, serás un peligroso nómada”462—, de deshacer el Yo (défaire 
le moi) en pos de una individuación sin-sujeto (individuation sans sujet), y de fabricar 
colectivamente (y desde abajo) una nueva subjetivación anti-psi (que ya no pase por el 
Edipo, la culpabilidad, la falta, la castración, el falo coronado) y a la vez contra-normal. 

                                                
459 BURKE, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful, p. 36. 
460 FOUCAULT, Le pouvoir psychiatrique, p. 57-59. 
461 ERIBON, Michel Foucault, p. 219: «Foucault conclut souvent leurs échanges par cette remarque: “Au 
fond, tu es un anarchiste de droite, et moi un anarchiste de gauche”» (Foucault solía concluir sus 
intercambios [con Jules Villemin] con esta observación: “Básicamente, usted es un anarquista de derecha 
y yo un anarquista de izquierda”). 
462 DELEUZE, Sur L’Anti-Œdipe II. Clase del 14/05/1973. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
244 

Se trata de romper la relación consigo mismo (briser le rapport avec lui-même), y de 
perder nuestra ‘identidad’ (perdre son identité)463. Devenir-alicia = devenir-zapatista: 

 
El ‘sujeto’ es una palabra que no tiene importancia [le sujet c’est un mot qui n’a aucune 
importance]. Por eso cuando se dice que Foucault, al final, hace un “retorno al sujeto”, eso 
no es así en lo absoluto. Lo que le interesa es la palabra ‘subjetivación’ [subjectivation], 
pero incluso habría que decir, en última instancia, que subjetivación no es necesariamente 
producción de ‘sujetos’. La producción de sujetos es solamente un caso de subjetivación [la 
production de sujet n’est que un cas de subjectivation].464 

 
La impugnación de la ‘identidad personal’ [la contestation de l’identité personnelle] de 
Alicia, la pérdida del ‘nombre propio’ [la perte du nom propre], es la aventura que se repite 
a través de todas las aventuras de Alicia, [...] porque el nombre propio está garantizado por 
la permanencia de un saber, [y porque] el Yo personal tiene necesidad de Dios y del mundo 
en general [le moi personnel a besoin du Dieu et du monde en général]. [Por contra, Alicia] 
destruye al ‘buen sentido’ como sentido único [détruit le bon sens comme sens unique] 
tanto como destruye al ‘sentido común’ como asignación de identidades fijas [détruit le 
sens commun comme assignation d’identités fixes].465 

 
Producir sujetos, hacer de nosotros unos meros cogitos, homo juridicus, homo 

œconomicus, homo locuax o dialecticus constituye sólo un caso dentro de la producción 
de subjetivación: es la producción que cabe a la sociabilidad del poder (en cualquiera 
de sus variantes, yendo del polo mínimo al polo máximo). Pero esta puesta en cuestión 
del sujeto/yo/cogito en pos de nuevos modos de subjetivación puede ya observarse en 
aquellas ocasiones en las que Bergson problematiza su propio trabajo en tanto que 
filósofo, es decir, en tanto creador de conceptos, en tanto que constructor de 
determinados problemas teórico-prácticos; y Bergson lo hace no sin problematizar al 
mismo tiempo el estado de las cosas en curso. Lo que Bergson postula como algo digno 
de crear es la tendencia divergente de la sociabilidad: la línea de fuga quebrada 
consistente en crear una nueva sociedad a imagen del universo, es decir, en crear una 
sociabilidad capaz de crear dioses: capaz de crear por doquier creadores de mundos. 
Vale decir, volver posibles nuevos modos de subjetivación sin-sujeto: hacer del mundo 
una máquina de hacer dioses (pero estos dioses no son unos Deus Mortalis). Crear las 
condiciones psico-sexo políticas que harán posibles traer a la vida esas diferencias 
insumisas que somos y que hacemos, signos de una potencia y de un deseo de superar o 
sobrepasar lo humano en lo humano.  

Es así como Bergson cerraba precisamente Las dos fuentes de la moral y la 
religión (de 1932), haciendo un llamamiento a la humanidad, a nuestra creatividad 
colectiva y a nuestra inteligencia común, en orden a que nos planteemos (y nos 
enfrentemos a) la pregunta de si queremos sólo vivir, o si queremos «realizar además el 
esfuerzo necesario para que se cumpla, hasta sobre nuestro planeta refractario, la 
función esencial del universo: que es una máquina de hacer dioses» (une machine à 
faire des dieux)466. Para Bergson, la filosofía que cabría a este deseo no puede ser sino 
una obra colectiva (colaborativa), fruto de una inteligencia común (devenir-cualquiera 
de todo el mundo) y desconectada de todo deseo de individualización como de 
totalización (típico del pensamiento y del sistema dialéctico): 

  

                                                
463 FOUCAULT, Dits et Écrits IV, p. 50. 
464 DELEUZE, Sur Foucault. Clase del 03/06/1986. 
465 DELEUZE, Logique du sense, pp. 11-12. 
466 BERGSON, Les deux sources…, p. 338. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
245 

Más que nunca, hoy siento la necesidad de una obra colectiva [j’éprouve le besoin d’une 
oeuvre collective]. He tenido que vivir todos estos años una existencia aislada, absurda. [...] 
No me canso de repetir que la filosofía debe hacerse en colaboración [la philosophie doit se 
faire en collaboration]. [...] Aunque me repita una vez más, debo decir que aquí se 
encuentra mi principal innovación: pues la filosofía ha sido considerada generalmente como 
un ‘sistema’, y como algo que contiene por consiguiente la solución (cuando menos 
implícita) de todos los problemas. [Por el contrario,] he procurado decir que la filosofía 
admite (e incluso llama a) la colaboración, lo mismo que la ciencia.467 

 
La filosofía ya no será entonces una construcción como obra sistemática de un pensador 
único [oeuvre systématique d’un penseur unique]; ella implicará, reclamará, continuas 
adiciones, correcciones, retoques. [...] Se hará, ella también, en colaboración [en 
collaboration].468  

 
Los militantes y activistas revolucionarios (sobre todo los varones y 

masculinidades) comparten con sus enemigos neoliberales y ultra-derechistas el goce 
por el Nombre Propio, por el Rostro colgado en un cuadro, ese deplorable culto al yo 
(i.e. al yo sintomático) disfrazado de ‘nosotros’, de ‘otredad’, de ‘monstruosidad’ (para 
mejor mimar el Falo). De allí esa especie de apelación al devenir-impersonal (pero en 
tanto que extraordinairement personnel o singular) de los procesos de creatividad 
filosófica del pensamiento que Bergson manifestaba como una diferencia entre él y su 
interlocutor Jacques Chevalier, quien no cesaba de expresar permanentes reverencias 
serviles ante “la genialidad del maestro”. Bergson se desmarca:  

 
A mi parecer, concede usted una importancia desmedida a la ‘personalidad’ de un autor que 
se guardó mucho de no dejar transparentar nada de sí mismo en su obra, ya que para él la 
filosofía es tan impersonal [impersonnelle] como la ciencia.469 

 
El yo y la identidad personal, junto con el reconocimiento individual, son muy 

poca cosa vistos desde la perspectiva de la inmanencia y de la duración, es decir, vistos 
desde la perspectiva de las potencias creativas del pensamiento y la acción, desde la 
perspectiva de una sociabilidad de las potencias y de las singularidades productivas:  

 
Entre aquel a quien se denomina “un gran hombre” y los demás seres humanos apenas hay 
diferencias; y pienso incluso que, si se eliminan los dones gratuitos y las circunstancias, o, 
si usted quiere, los avatares de la vida [les chances de la vie], entonces no se da ninguna. 
Esto nos reduce a la modestia [cela nous ramène à la modestie].470 

 
La potencia de creación colectiva libre y directa (ácrata) de una nueva 

sociabilidad y de una nueva subjetivación (en lo social, lo económico, lo político, lo 
sexual), y por lo tanto, de nuevas imágenes del pensamiento, del deseo y de la acción 
cuyo movimiento puede describirse como aquel movimiento que, en vistas a superarse 
o sobrepasarse (en lugar de auto-conservarse, identificarse y repetirse) siempre 
entregará más de lo que tiene —en vez de retomar con una mano más que lo que ya se 
había soltado con la otra (que es el modo como proceden nuestras sociedades)—, 
supone sin embargo una gran modestia ético-política471. Modestia que consiste en nunca 

                                                
467 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, pp. 16; 28; 75. 
468 BERGSON, L’énergie spirituelle, p. 4. 
469 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 72. 
470 CHEVALIER, Entretiens avec Bergson, p. 257.  
471 En El Anti-Edipo (1972) Deleuze y Guattari describen de ese modo la dinámica de las relaciones de 
poder inmanentes a nuestras sociedades con Estado y Capitalismo: lo que con una mano descodifica, con 
la otra lo axiomatiza: ce qu’il décode d’une main, il l’axiomatise de l’autre (L’Anti-Œdipe, p. 292). En El 
Capital (1867) Marx describía análogamente al proceso capitalista de producción y de relaciones: dar con 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
246 

dar por sentado ni por garantizado el sentido y el valor que la sociedad atribuye a los 
‘individuos’ (según sus reglas establecidas de identificación, reconocimiento, 
representatividad, juridicidad, productividad), pues ello equivaldría a dar por sentadas 
todas las relaciones (alianzas) de poder en curso, que escinden y dividen al cuerpo 
social y a las personas según todo tipo de posiciones y líneas verticales, disimétricas y 
jerárquicas (en lo social, económico, político, sexual, etc.). 

Deleuze reencontraba en la línea bergsoniana este llamamiento caosmótico a 
sobrepasar lo humano: a inventar nuevas duraciones, a abrirnos a lo inhumano y a lo 
sobrehumano (nous ouvrir à l’inhumain et au surhumain), a duraciones inferiores o 
superiores a las nuestras (à des durées inférieures ou supérieures à la nôtre), puesto que 
sobrepasar la condición humana no es sino el sentido mismo de hacer filosofía: 
dépasser la condition humaine, tel  est le sens de la philosophie472. Ahora bien, 
sobrepasar lo humano no es solamente el sentido de la filosofía, sino el sentido mismo 
del impulso vital, de la existencia misma; nuevo punto en común anti-dialéctico entre 
Bergson y Spinoza:  

 
Mientras que las demás direcciones [de la existencia] se cierran y giran en redondo, 
mientras que a cada uno le corresponde un “plano” distinto de la naturaleza, el ser humano, 
por el contrario, es capaz de interferir los planos [est capable de brouiller les plans], de 
sobrepasar su propio plano como su propia condición [de dépasser son propre plan comme 
sa propre condition], para expresar por fin la naturaleza naturante [pour exprimer enfin la 
nature naturante].473 

 
Sobrepasar lo humano, pero no desde la perspectiva de la pura contemplación 

(tampoco en Spinoza es así), sino desde la acción y la transformación tanto de sí mismo 
como del mundo (emoción y creación)474. De allí la necesidad inmanente a la propia 
contra-filosofía de plantearnos problemas psico-sexo políticos por relación a nuestra 
propia época, por relación a nuestras formas actuales (patriarcales o falo-fiolas) tanto 
de producir subjetivación humana como de producir sociabilidad y sexualidad 
humanas; así como también de plantear el problema relativo a la posibilidad de crear 
nuevas formas de subjetividad (dépasser la condition humaine):  

 
Quizás el objetivo más importante de nuestros días es descubrir “lo que somos”, pero para 
rechazarlo [de refuser]. Tenemos que imaginar y construir [imaginer et construire] lo que 
podría liberarnos de esta especie de política de “doble ligadura” [double contrainte] que es 
la individualización y la totalización simultánea de las estructuras de poder 
[l’individualisation et totalisation simultanées des structures du pouvoir moderne]. El 
problema político, ético, social, filosófico de nuestros días no es tratar de “liberar al 
individuo” respecto de las instituciones del Estado, sino de liberar a ambos [individuo e 
instituciones] respecto del Estado y del tipo de individualización que se vincula con el 
Estado [libérer nous de l’État et du type d’individualisation qui s’y rattache]. Tenemos que 
promover nuevas formas de subjetividad [il nous faut promouvoir de nouvelles formes de 
subjectivité].475 

 
Se trata entonces de suscitar y promover nuevas formas de la subjetivación, 

nuevas formas de la sociabilidad y de la sexualidad (y del deseo/inconsciente). En Il 

                                                                                                                                          
una mano para recibir con la otra más que lo que se daba: sie mit einer hand gab, um mit der andern mehr 
zurückzuempfangen (Das Kapital, MEW 23, p. 783). 
472 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 19. Sobrepasar lo humano divirgiendo del llamado post-humanismo y 
del trans-humanismo. 
473 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 112 
474 DELEUZE, Le bergsonisme, p. 118. 
475 FOUCAULT, Dits et Écrits IV, p. 232. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
247 

faut défendre la société (de 1976) Foucault se interrogaba acerca de la insurrección de 
los saberes sometidos (l’insurrection des savoirs assujettis), que son precisamente los 
saberes de abajo (savoirs d’en dessous) o el saber de la gente (savoir des gens). Son 
para Foucault aquellos saberes que han sido históricamente ninguneados, sometidos y 
sujetados (assujettis) por la política, el Derecho, la economía, la sexología, ciencia, la 
filosofía, la psicología, el psicoanálisis y la psiquiatría oficiales e instituidas —pero 
también por el psicoanálisis crítico, el freudo-marxismo, la anti-psiquiatría, y los 
epígonos del esquizo-análisis—, y, en fin, por todo el régimen instituido de saber-poder 
(ciencias mayores o de Estado), recentrado alrededor de las nociones de identidad, 
representación y reconocimiento, lo que supone una práctica política de suplantamiento 
(hablar en nombre o en representación de los otros) y de gestión de las pasiones 
(esperanza y temor). Estos saberes de abajo y de la gente maquinan, para Foucault, toda 
una producción teórica autónoma y no-centralizada (production théorique autonome, 
non-centralisée) que no necesita del visado o la autorización de un régimen común 
(régime commun) para establecer su validez (sa validité), que conjura todo ‘sentido 
común’ (savoirs sans sens commun)476 y que traiciona la llamada ‘razón popular’ ya 
reconocida e integrada, junto con toda redundancia dominante477, y que no necesita 
tampoco de ningún reconocimiento por parte de las ciencias, filosofías, legislaciones, 
artes reales u oficiales (no se ampara en propiedades, títulos, diplomas, honoris causa, 
prerrogativas eternas/esenciales, derechos eternos inalienables, etc.). Bergson resuena 
tras este problema psico-sexo político, teórico a la vez que práctico, tocante al saber a la 
vez que al poder: el problema de producir colectivamente subjetivaciones sin-sujeto 
para una sociabilidad de la des-sujeción. Fabricar ya mismo, aquí y ahora (Erewhon), y 
allí donde podamos (en cualquier espacio, relación, práctica, institución, grupo, orga, 
agenciamiento) la anarquía coronada.  

Hacer que la filosofía y que la potencia filosófica del pensar y del obrar (potencia 
que es potestad de Cualquiera en cualquier lugar y por relación a cualquier cosa) 
devengan el arte de la inservidumbre voluntaria y de la indocilidad reflexiva (l’art de 
l’inservitude volontaire, de l’indocilité réfléchie), arte que tendrá esencialmente como 
función la des-sujeción (aurait essentiellement pour fonction le désassujettissement)478, 
redefiniendo la alegría como ese afecto-de-alegría (la joie) que siempre es davantage, 
que no es ni alegría-pasión ni alegría-sentimiento (laetitia affectu quae passio non est), 
vale decir, que no es pasiva —porque no es vil ni servil: porque no es la alegría de la 
esperanza, de la seguridad, de la propiedad, del placer, del goce, de la descarga—, sino 
que deviene activa y altamente activante y creadora (plus riche est la création, plus 
profonde est la joie), marcha hacia adelante (elle est marche en avant) con vistas al 
sobrepasamiento de toda la Salud Mental y Sexual andromórfica, falocrática, y 
fiolológica (estatal y capitalista) en curso. 

 
Bibliograía utilizada:  

 
BASSIN, Filipp Veniaminovich (1972). El problema del inconsciente. Sobre las formas 

inconscientes de la actividad nerviosa superior. Granica Editor, Bs. As. 
BAULEO, Armando (Comp.) (1973). Vicisitudes de una relación: Marxismo y Psicoanálisis. 

Granica Editor, Bs. As. 

                                                
476 FOUCAULT, Il faut défendre la société, p. 13-14. Sobre el saber de Estado (savoir d’État), cf. p. 155. 
477 Contra «la raison populaire commune», cf. DELEUZE, Différence et Répétition, p. 178; 217. Y contra 
el Teatro y el Cine como órganos de expresión puestos “al servicio de” la razón popular común (órganos 
de los poderes dominantes), cf. DELEUZE, Gilles, Un manifeste de moins. 
478 FOUCAULT, Qu’est-ce que la critique? [Critique et Aufklärung], p. 39. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
248 

BENTHAM, Jeremy (1891). A Fragment On Government. Clarendon Press, Oxford. 
BENTHAM, Jeremy (1970). An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. 

University of London, The Ahtlone Press, London. 
BERGSON, Henri (1990a). L’énergie spirituelle. PUF, Paris.  
BERGSON, Henri (1990b). Les deux sources de la morale et de la religión. PUF, Paris. 
BERGSON, Henri (1991). L’Évolution créatrice. PUF, Paris. 
BERGSON, Henri (2020). La pensée et le mouvant. Essais et conférences. PUF, Paris. 
BODIN, Jean (1579). Les six livres de la République. Jean de Tournes, Lyon. 
BURKE, Edmund (2017). A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and 

Beautiful. University of Notre Dame Press, Indiana. 
CHEVALIER, Jacques (1959). Entretiens avec Bergson. Lib. Plon, Paris. 
CHICOLINO, Matín (2022). La Comuna: 1871-2021. De París a Chiapas y Kurdistán. Fabricar 

aquí y ahora la utopía revolucionaria. Moi Non Plus, Bs. As. 
CHICOLINO, Martín (2024). Las Falo-máquinas. Esquizoanálisis vs. Materialismo Dialéctico. 

Patriarcado, Estado, Capitalismo, y Violencias psico-sexuales masculinas. Moi Non Plus, Bs. As. 
CHICOLINO, Martín (2025). Gilles Deleuze: Esquizoanálisis vs. Materialismo Dialéctico. Parte 

I. Salvajes, Bárbaros y Civilizados: ¿procesos dialécticos o procesos maquínicos?. Tábano, Revista de 
Filosofía, Nro. 25, pp. 1-39, Bs. As. 

CHOISY, Maryse (1961). Psychoanalysis of the Prostitute. Philosophical Library Inc, New York. 
COLERUS, Johannes (1872). La vie de Spinoza. En: Œuvres de Spinoza. Tome II. Charpentier et 

Cie, Paris.    
DELEUZE, Gilles (1967). Présentation de Sacher-Masoch. Le froid et le cruel. Les Édit. de 

Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (1968a). Différence et Répétition. Press Univ. de France, Paris. 
DELEUZE, Gilles (1968b). Spinoza et le problème de l’expression. Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (1969). Logique du sense. Les Ed. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (1973). Sur L’Anti-Œdipe II. Recuperado de: The Deleuze Seminars 

(https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1974). Sur L’Anti-Œdipe III. Recuperado de: The Deleuze Seminars 

(https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1977). Sur Mille Plateaux II. Recuperado de: The Deleuze Seminars 

(https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1978-1981). Spinoza: Les Vitesses de la Pensée. Recuperado de: The Deleuze 

Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1979-1980). Appareils d’État et machines de guerre. Recuperado de: The 

Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/) 
DELEUZE, Gilles (1981-1982). Sur L’image-mouvement: leçons bergsoniennes sur le cinéma. 

Recuperado de: The Deleuze Seminars (https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1983). Nietzsche et la philosophie. PUF, Paris. 
DELEUZE, Gilles (1986). Sur Foucault. Recuperado de: The Deleuze Seminars 

(https://deleuze.cla.purdue.edu/). 
DELEUZE, Gilles (1993). Critique et Clinique, Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (2002). L’île Déserte. Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (2003). Spinoza: Philosophie pratique. Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles (2004). Le bergsonisme. PUF, Paris. 
DELEUZE, Gilles (2015). Lettres et Autres Textes, Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1980). Mille Plateaux. Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1992). L’Anti-Œdipe. Les Édit. de Minuit, Paris. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (2005). Qu’est-ce que la philosophie?. Éd. Minuit, Paris. 
DESCARTES, René (1988). Les Passions de l’âme. J. Vrin, Paris. 
DEVEREUX, Georges (1984). Baubo: la Vulva mítica (1983). Icaria, Barcelona. 
DICK, Philip (1982). Do Androids Dream Of Electric Sheep?. Ballantine Books, New York. 
DIDEROT, Denis (1876). Recherches philosophiques sur l’origine et la nature du beau (1751). 

En: Œuvres Complètes. Tome. 10. Garnier Frères, Paris. 
ERIBON, Didier (2011). Michel Foucault. Flammarion/Champs, Paris. 
FENICHEL, Otto (1930). “Zur prägenitalen Vorgeschichte des Ödipuskomplexes”. En: FREUD et 

Al., Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse. Band XVI, Heft 3/4, Berlin, Internationaler 
Psychoanalytischer Verlag. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
249 

FICHTE, Johann (1991). Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre. En: 
Werke. Band 2. Verlag von Felix Meiner, Leipzig. 

FILMER, Robert (1884). Patriarcha, or The natural power of Kings. George Routledge, New 
York. 

FOUCAULT, Michel (1972). Histoire de la folie à l’âge classique. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1975). Surveiller et Punir. Naissance de la prison. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1990). “Qu’est-ce que la critique? [Critique et Aufklärung]”. En: Bulletin 

de la Société Française de Philosophie, 84ème année, N°2, T. LXXXIV. 
FOUCAULT, Michel (1994b). Dits et Écrits II. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1994c). Dits et Écrits III. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1994d). Dits et Écrits IV. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1997). Il faut défendre la société. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (1999). Les Anormaux. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2003). Le pouvoir psychiatrique. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2004). Sécurité, Territoire, Population. Galllimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2012). Du gouvernement des vivants. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2013). La société punitive. Gallimard, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2018a). La sexualité (1964), suivi de Le Discours sur la sexualité (1969). 

Gallimard/Seuil, Paris. 
FOUCAULT, Michel (2018b). Les aveux de la chair. Histoire de la Sexualité IV. Gallimard, Paris. 
FREUD, Sigmund (1924). Beiträge zur Psychologie des Liebeslebens. Internationaler 

Psychoanalytischer Verlag, Leipzig. 
FREUD, Sigmund (1992). El problema económico del masoquismo (1924). En: Obras Completas. 

Volumen 19. Amorrortu, Bs. As. 
GODWIN, William (2009). Enquiry concerning Political Justice and its influence on General 

Virtue and Happiness. 2 Vols. General Books, London. 
GUATTARI, Félix (1980-1988). Les séminaires de 1980 à 1988. Recuperado de: Chimères. Revue 

des Schizoanalyses (https://www.revue-chimeres.fr/Les-Seminaires) 
GUATTARI, Félix (2004). Écrits pour l’Anti-Œdipe. Éditions Lignes & Manifestes, Paris. 
GUATTARI, Félix (2017). La Revolución Molecular. Errata Naturae, Madrid. 
HEGEL, Georg (1911). Grundlinien der Philosophie des Rechts. Felix Meiner, Leipzig. 
HEGEL, Georg (1913). Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine 

Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissenschaften. En: 
Sämtliche Werke. Band VII: Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie. Verlag von Felix Meiner, 
Leipzig. 

HEGEL, Georg (1917). Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Ausgabe von Georg 
Lasson. Band 1. Verlag von Felix Meiner, Leipzig 

HEGEL, Georg (1966). Die Vernunft in der Geschichte. Akademie Verlag, Berlin. 
HEGEL, Georg (1969). Jenaer Realphilosophie, Félix Meiner, Hamburg. 
HEGEL, Georg (1984). The Letters. Indiana University Press, Bloomington. 
HEGEL, Georg (2000). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817). 

En: Gesammelte Werke. Band 13. Verlag von Felix Meiner, Hamburg. 
HEGEL, Georg (2010a). Phänomenologie des Geistes. Edición bilingüe. Abada, Madrid. 
HEGEL, Georg (2010b). Rechts-, Pflichten- und Religionslehre für die Unterklasse. Edición 

bilingüe. Biblos, Bs. As. 
HOBBES, Thomas (1839). Leviathan, or The Matter, Forme and Power of a Commonwealth 

Ecclesiasticall and Civil. En: English Works. Vol. III. John Bohn, London. 
HOBBES, Thomas (1978a). On Man. Peter Smith, Gloucester. 
HOBBES, Thomas (1978b). The Citizen. Peter Smith, Gloucester. 
HUMBOLDT, Wilhelm (1851). Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats 

zu bestimmen. Verlag von Eduard Trewendt, Breslau. 
KANT, Immanuel (1870). Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Verlag von L. Heimann, 

Berlin. 
KANT, Immanuel (1873). Versuch über die Krankheiten des Kopfes. En: Vermischte Schriften und 

Briefwechsel. L. Heimann’s Verlag, Berlin. 
KANT, Immanuel (1912). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Verlag von Felix Meiner, 

Leipzig. 
KANT, Immanuel (1974). Vorlesungen über Moralphilosophie. En: Gesammelte Schriften. Band 

XXVII.1. Walter de Gruyter, Berlin. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
250 

KANT, Immanuel (1999). Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?. En: Ausgewählte kleine 
Schriften. Verlag von Felix Meiner, Hamburg. 

KROPOTKINE, Pierre (2017). La Conquéte du pain. Éditions du Sextant, Paris. 
LA BOËTIE, Étienne (1879). Le Discours de la servitude volontaire, ou le Contr’Un. 

Bibliothèque Nationale, Paris. 
LA METTRIE, Julien Offray (1984). L’homme machine. En: Œuvres Philosophiques. Tome I. 

Librairie Arthème Fayard, Paris. 
LACAN, Jacques (1991). Die Bedeutung des Phallus. En: Schriften II. Quadriga Verlag, Berlin. 
LACAN, Jacques (1995). El seminario de Jacques Lacan. Libro 11. Los cuatro conceptos 

fundamentales del psicoanálisis (1964). Bs. As.: Paidós. 
LACAN, Jacques (1999). El seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Las formaciones del 

inconsciente (1957-1958). Bs. As.: Paidós. 
LACAN, Jacques (2003). Kant con Sade. En: Escritos II. Siglo XXI, México. 
LACAN, Jacques (2008). El seminario de Jacques Lacan. Libro 4. La relación de Objeto (1956-

1957). Bs. As.: Paidós. 
LAMPL-DE GROOT, Jeanne (1968). The Evolution of the Oedipus Complex in Women. 

International Journal of Psycho-Analysis. Vol. IX. Dawson & Sons, London. 
LEIBNIZ, Gottfried (1904). Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand. Dürr'schen 

Buchhandlung, Leipzig. 
LISSAGARAY, Prosper-Olivier (1896). Histoire de La Commune de 1871. Ed. Dentu, Paris. 
LOCKE, John (1884). Second Treatise of Government. George Routledge, New York. 
LOCKE, John (1894). An Essay Concerning Human Understanding. Two Volumes. Clarendon 

Press, Oxford. 
MARX, Karl (1844). Die Judenfrage. En: MARX/ROUGE. Deutsch-Französische Jahrbücher, 

Worms et Cie., Paris. 
MARX, Karl (1962). Das Kapital. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band 23. Dietz Verlag, 

Berlin. 
MARX, Karl (1964). Das Kapital. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band 25. Dietz Verlag, 

Berlin. 
MARX, Karl (1968). Ökonomisch-philosophischen Manuskripten. En: MARX/ENGELS, Werke 

(MEW). Band 40, Dietz Verlag, Berlin. 
MARX, Karl (1981). Kritik des Hegelschen Staatsrechts. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), 

Band 1. Dietz Verlag, Berlin. 
MARX, Karl (1983). Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf) 1857-1858. 

Anhang (1850-1859). En: MARX/ENGELS, Werke (MEW). Band 42. Dietz Verlag, Berlin. 
MARX, Karl (1987). Kritik des Gothaer Programms. En: MARX/ENGELS, Werke (MEW), Band 

19. Dietz Verlag, Berlin. 
MASLOW, Self-esteem (Dominance-feeling) and Sexuality in Women 
MAUPERTUIS, Pierre-Louis (1752). Venus physique. En: Les Œuvres de Maupertuis. G.C. 

Walther, Dresde. 
MICHEL, Louise (1999). La Commune. Histoire et souvenirs (1898). La Découverte, Paris. 
MILLETT, Kate (1975). The Prostitution Papers (1971). Paladin Books, Frogmore. 
MONTESQUIEU, Charles (1979). L’Esprit des lois. 2 Vol. Flammarion, Paris. 
NIETZSCHE, Friedrich (1899). Schopenhauer als Erzieher. En: Unzeitgemässe Betrachtungen, 

Band 2. C.G. Naumann, Leipzig.   
NIETZSCHE, Friedrich (1981). Briefwechsel. Band 1 (1880-1884). Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988a). Nachgelassene Fragmente (1869-1874). En: Sämtliche Werke, 

KSA 7. Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988b). Nachgelassene Fragmente (1875-1879). En: Sämtliche Werke, 

KSA 8. Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988c). Nachgelassene Fragmente (1880-1882). En: Sämtliche Werke, 

KSA 9. Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988d). Nachgelassene Fragmente (1882-1884). En: Sämtliche Werke, 

KSA 10. Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988e). Nachgelassene Fragmente (1887-1889). En: Sämtliche Werke, 

KSA 13. Walter de Gruyter, Berlin. 
NIETZSCHE, Friedrich (1988f). Götzen-Dämmerung. Oder Wie man mit dem Hammer 

philosophirt. En: Sämtliche Werke, KSA 6. Walter de Gruyter, Berlin. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Estudios Orientales de la Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 112/251.                                                            

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
251 

NIETZSCHE, Friedrich (1999a). Die Fröliche Wissenschaft. En: Sämtliche Werke, KSA 3. 
Deutscher Taschenbuch Verlag, Munchen. 

PARNET, Claire y DELEUZE, Gilles (1996). Dialogues. Flammarion, Paris. 
POINSARD, Jeanne-Marie (Jenny de Héricourt) (1856). M. Proudhon et la question des femmes. 

En: La revue philosophique et religieuse, Tome 6, 1856 (p. 11-21).  Recuperado en línea 
(https://fr.wsource.org/Jenny d’Héricourt)   

POINSARD, Jeanne-Marie (Jenny de Héricourt) (1860). La Femme affranchie: réponse à MM. 
Michelet, Proudhon, É. de Girardin, Legouvé, Comte et autres novateurs modernes. 2 Vols. F. van 
Meenen, Paris/Bruxelles. 

POLITZER, Georges (1967). La Fin d’une parade philosophique: le bergsonisme. Pauvert, Paris. 
PRECIADO, Paul (2014). Testo Yonqui. Sexo, drogas y biopolítica. Paidós, Bs. As. 
PROUDHON, Pierre-Joseph (1875). La Pornocratie, ou Les femmes dans les temps modernes. A. 

Lacroix Éditeurs, Paris. 
PROUDHON, Pierre-Joseph (2009). Qu’est-ce que la propriété?. En: Œuvres, Editions 

Tops/Trinquier, Paris. 
REICH, Wilhelm (1932). Der sexuelle Kampf der Jugend. Verlag für Sexualpolitik, Wien. 
ROUSSEAU, Jean-Jacques (1964c). Du contrat social, ou Principes du droit politique. Gallimard, 

Paris. 
SCHLEGEL, Friedrich (2014). Versuch über den Begriff des Republikanismus; veranlasst durch 

die Kantische Schrift zum ewigen Frieden. En: Äestetische und politische Schriften. Ed. Holzinger, Berlin. 
Consultado en: http://www.zeno.org/F.Schlegel/Republikanismus 

SCHOPENHAUER, Arthur (1913).  Die Welt als Wille und Vorstellung II, Georg Muller, 
München. 

SCHOPENHAUER, Arthur (2018). Metaphysik der Sitten, Félix Meiner, Hamburg. 
SMITH, Adam (2002). The Theory of Moral Sentiments. Cambridge University Press, London. 
SPINOZA, Benedictus (1844a). Tractatus Politicus. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae. 
SPINOZA, Benedictus (1844b). Epistolae. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae. 
SPINOZA, Benedictus (1846). Tractatus Theologico-Politicus. Bernhardi Tauchnitz, Lipsiae. 
SPINOZA, Benedictus (1905). Ethica ordine geometrico demonstrata. Martinum Nijhoff, s/l. 
STIRNER, Max (1986). Der Einzige und sein Eigentum. Verlag der Mackay-Gesellschaft, Berlin. 
TAYLOR MILL, Harriet (1971). Enfranchisement of Women (1851). En: Essays on Sex Equality. 

University of Chicago Press, Chicago. 
VERDIGLIONE, Armando (Comp.) (1985). El Goce y la Ley. Ensayos sobre lo sexual y lo 

jurídico. Nueva Visión, Bs. As. 
WHEELER, Anna y THOMPSON, William (1983). Appeal of One Half the Human Race, Women, 

against the pretensions of the Other Half Men to retain them in Political and Thence in Civil and 
Domestic Slavery (1825). Virago Press, London. 


