
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

36 
 

ÉVÉNEMENTIALISATION Y ONTOLOGÍA CRÍTICA DEL PRESENTE: 

HACIA UNA FILOSOFÍA DEL ACONTECIMIENTO EN MICHEL 

FOUCAULT 

Événementialisation and the critical ontology of the present: toward a 

philosophy of the event in Michel Foucault 

Lic. Prof. Ailen Bembich (UBA-UNLaM) 1 

ailenbembich@gmail.com  

ORCID : 0009-0003-0292-4418 

 

Artículo Recibido: septiembre de 2025. 

Artículo Aprobado: noviembre de 2025. 

 

Resumen: 

El presente trabajo examina la noción foucaultiana de événementialisation que permite pensar 

la transformación histórica en términos de rupturas, discontinuidades y contingencias. Se 

argumenta que desde este enfoque resulta posible considerar una filosofía del acontecimiento, 

en la medida en que desplaza las explicaciones causales y teleológicas para atender las 

condiciones singulares que posibilitan la emergencia de discursos y prácticas. Desde esta 

perspectiva, se explora el rol del azar como categoría ontológica y la función de las 

heterotopías como espacios que ponen en cuestión la idea de progreso. Finalmente, se indaga 

en torno la actitud de un “hiperactivismo pesimista” como un modo de habitar la crítica sin 

caer en la desesperanza, reconociendo la historicidad, fragilidad y potencia de nuestras formas 

de pensar y hacer. 

                                                             
1 Ailen Bembich es Licenciada y Profesora en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires. Actualmente se 
encuentra realizando cursos de posgrado e investigaciones sobre el impacto epistemológico, ético y político de la 
Inteligencia Artificial en la Universidad de Buenos Aires y la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Se 
desempeña como docente de Filosofía en la Universidad Nacional de La Matanza y en colegios secundarios del 
mismo municipio. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

37 
 

Palabras clave: événementalisation, acontecimiento, ontología crítica del presente, 

heterotopía, hiperactivismo pesimista.  

Abstract: 

This paper examines the Foucauldian notion of événementialisation (eventualization) that 

allows for thinking about historical transformation in terms of ruptures, discontinuities, and 

contingencies. It is argued that from this approach, it is possible to consider a philosophy of 

the event, insofar as it shifts causal and teleological explanations to focus on the singular 

conditions that make possible the emergence of discourses and practices. From this 

perspective, the role of chance as an ontological category and the function of heterotopias as 

spaces that question the idea of progress are explored. Finally, the attitude of “pessimistic 

hyperactivism” is investigated as a way of inhabiting critique without succumbing to despair, 

recognizing the historicity, fragility, and potential of our ways of thinking and doing. 

Keywords: événementialisation, event, critical ontology of the present, heterotopia, 

pessimistic hyperactivism 

I. Événementialisation: una filosofía del acontecimiento  

Para poder comprender quiénes somos, o mejor dicho, cómo llegamos a ser quiénes 

somos, necesitamos observar los discursos que nos atraviesan. Ello, a su vez, implica conocer 

cuáles son las condiciones históricas que hicieron posible la proliferación de esos discursos. 

Es precisamente en este punto donde Foucault introduce el concepto de 

“événementialisation”. 

Con “événementialisation” (acontecimencialización, acontecimientalización o 

eventualización), Foucault da cuenta de una determinada forma de llevar adelante el análisis 

histórico, una especie de método de trabajo que tiene como eje a la ruptura para hacer surgir, 

desde allí, la singularidad, y para poner de manifiesto las estrategias que han hecho posible 

formar determinados discursos y prácticas que se muestran como verdaderos (Castro, 2004, p. 

19). Esta forma de ejercer la práctica histórica excede la simple descripción de un hecho 

histórico aislado y lineal; antes bien, representa la emergencia de algo nuevo en un contexto 

determinado que se manifiesta como condición de su posibilidad. Desde estas coordenadas, el 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

38 
 

objetivo está puesto en analizar cómo ciertos eventos singulares impactan y transforman las 

diferentes redes del poder a través de diferentes estrategias que se entretejen entre discursos y 

prácticas. 

En palabras de Foucault, la forma en la que procede este abordaje opera desde una 

“desmultiplicación causal” que busca analizar el acontecimiento como un fenómeno 

complejo, según los múltiples procesos y relaciones que los constituyen (Foucault, 1983, pp. 

220-221; Díaz, 2010, p. 11). Con este gesto se rechaza la búsqueda de una sola causa en pos 

de desenterrar las distintas capas que confluyen en la irrupción de ese acontecimiento, 

reconociendo esa riqueza múltiple y compleja de los procesos históricos que impide caer en 

explicaciones reduccionistas y unidimensionales. 

Pero, ¿qué aporta la événementialisation al análisis del conocimiento? ¿Ofrece una 

alternativa viable a la epistemología occidental tradicional, o es simplemente una crítica 

dentro del mismo marco conceptual? A la hora de llevar a cabo un análisis sobre la 

producción de conocimiento y de su vínculo con el poder, la événementialisation permite 

abordar la irrupción de aquellos acontecimientos que desafían y trastocan las normas que 

ordenan los diversos discursos. Estos sucesos, lejos de ser hechos aislados, sirven como 

catalizadores para exponer las dinámicas de poder que moldean nuestra comprensión del 

mundo. De esta manera se refuerza la idea de que el conocimiento se configura como un 

proceso en constante movimiento y cambio, que se forma a través de las complejas relaciones 

que se tejen entre los poderes y las prácticas discursivas, y no como el mero resultado de la 

indagación racional que logra alcanzar la verdad objetiva. En este sentido, la 

événementialisation resulta ser una poderosa herramienta para criticar esa obsesiva pretensión 

occidental de alcanzar la objetividad y para desenmascarar la intrincada red que subyace en la 

producción de conocimiento, a “ese régimen de producción de lo verdadero y de lo falso” 

(Foucault, 1982, p. 67).  

Al rechazar la búsqueda de causas únicas y al desentrañar las capas que subyacen a la 

producción de conocimiento, el enfoque de la événementialisation se alinea con la crítica 

foucaultiana a la metafísica tradicional que tiende a pensar en términos de constantes 

históricas o universales antropológicos que obstruyen la singularidad y contingencia de los 

eventos (Restrepo, 2008, p. 115). La propuesta filosófica de Foucault, en cambio, se orienta a 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

39 
 

la comprensión de la conformación de los eventos, objetos, sujetos, categorías, prácticas y 

subjetividades en sus contextos específicos, que son los que los hacen posibles.  Desde esta 

óptica, la insistencia en este tipo de abordaje es una invitación a analizar las condiciones 

específicas en las que se producen, transforman y dispersan determinados fenómenos, 

impidiendo subsumirlos bajo visiones y conceptos totalizadores y universalizantes que operan 

como limitantes para su comprensión. 

Ante lo dicho, resulta posible caracterizar a la propuesta foucaultiana como una 

filosofía del acontecimiento. Este abordaje que se enfoca en el acontecimiento enfatiza la 

relevancia de considerar los eventos en su contingencia y singularidad, sin presuponer 

necesidad y linealidad en el desarrollo histórico. Al centrarse en este tipo de irrupciones que 

marcan discontinuidades en el transcurso de la historia y el pensamiento, la perspectiva que 

ofrece este tipo de análisis permite valorar lo impredecible, azaroso y complejo de los 

procesos, escapando de categorías y esquemas preestablecidos.  

En el ámbito del conocimiento, la posibilidad del acontecimiento es una constante con 

la que tiene que lidiar la disciplinarización de los discursos, intentando retener la potencia de 

que esos acontecimientos se produzcan. El intento de los poderes por conjurar la posibilidad 

de nuevos acontecimientos a través de ciertos órdenes contiene dentro de sí de manera 

inherente las rupturas y fluctuaciones sucesivas, quebrando así la oposición entre caos y 

orden: el caos no es opuesto al orden sino generador de orden. En palabras de Palti, “la 

indeterminación de los sistemas ya no proviene de la acción de un sujeto colocado por fuera 

de los mismos, sino que es el resultado de su propia actividad” (2023, p. 25). Para Palti, esto 

revela un cambio epistémico porque desafía los paradigmas tradicionales que asignaban la 

transformación a la intervención de un agente externo (fuerzas externas, sujeto trascendental, 

etc.).2 Este cambio expone cómo la propia actividad interna de los procesos es capaz de crear 

nuevas formas de organizarse y comportarse, y reconoce que la transformación, la adaptación, 

lo inesperado y lo contingente se constituyen como aspectos claves de estas dinámicas.  

II. La ruptura como clave para la aparición de lo nuevo: la no linealidad de la historia  

                                                             
2 Palti expone la conexión del desarrollo de la noción de acontecimiento Foucaultiano con la termodinámica de 
los sistemas disipativos que desarrolló el Premio Nobel de Química en 1977, Ilya Prigonine. Ver en Palti, E. J. 
(2023). Arqueología del saber e historia intelectual: más allá del estructuralismo y la fenomenología. Revista de 
Historia de América, (166), 9-30. 
 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

40 
 

¿Qué rol juegan las rupturas y discontinuidades en la creación y transformación de 

nuevas formas de conocer? ¿Cómo la arqueología foucaultiana desafía la idea de un progreso 

lineal y continuo en la historia del pensamiento? Tal como se menciona en el apartado 

anterior, la "événementialisation" se enfoca en las rupturas y singularidades, con el fin de 

llevar a cabo una descripción de las estrategias que posibilitan la formación de discursos y 

prácticas que se presentan como verdaderos. 

Es el carácter diagnóstico que Foucault le otorga a la filosofía la que la vincula 

directamente con la preocupación por el presente: se trata de un ejercicio crítico que adopta la 

forma de una ontología de la actualidad (Foucault, 2018, p. 22; Gros, 2008, pp. 347-361; 

Revel, 2015, pp. 33-51). Esta concepción de la filosofía como actividad de diagnóstico 

conduce a dejar de lado la distinción académica entre “filosofía teórica” y “filosofía práctica” 

dado que el trabajo arqueológico foucaultiano se encuentra atravesado por la preocupación 

“práctico-política” de diagnosticar las condiciones históricas que nos constituyen (Dalmau, 

2019; 2023). En este marco, la "événementialisation" permite analizar la producción de 

conocimiento y su vínculo con el poder ya que posibilita el tratamiento de la aparición de 

acontecimientos que desafían y reconfiguran las normas que ordenan los discursos. 

Así, la propuesta filosófica de Foucault se orienta a comprender la conformación de 

eventos, objetos, categorías, prácticas y subjetividades en las condiciones concretas en las que 

se producen, transforman y dispersan. Esto se opone a la metafísica tradicional, que tiende a 

pensar en términos de constantes históricas o universales antropológicos que, según Foucault, 

oculta la singularidad y contingencia de las transformaciones, eliminando su especificidad y, 

por lo tanto, limitando su comprensión. Este enfoque, centrado en las rupturas y 

discontinuidades, forma parte de la esencia misma del abordaje arqueológico, ya que no se 

limita a trazar una cronología lineal de eventos, sino que busca desentrañar las 

transformaciones llevadas a cabo a lo largo de la historia en los sistemas de pensamiento y sus 

prácticas discursivas (Sabot, 2007, p. 26). Al dirigirse a estos quiebres epistemológicos, la 

arqueología foucaultiana revela cómo ciertos saberes emergen, se establecen como verdades y 

pueden, a su vez, ser desplazados por otros: no hay linealidad ni permanencia. 

A su vez, la propuesta foucaultiana de concebir la historia del pensamiento con 

rupturas y discontinuidades funciona como puntapié para pensar lo nuevo, puesto que a partir 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

41 
 

de éstas se producen transformaciones radicales en la forma de conocer el mundo. Estos 

quiebres permiten la emergencia de nuevas formas y la construcción de nuevos mundos 

posibles a partir del cuestionamiento de ciertas verdades establecidas. De esta manera, la 

arqueología realiza una revisión del nacimiento del humanismo y la centralidad 

epistemológica del sujeto humano, del sujeto que conoce y hace la historia. Al poner de 

manifiesto el entramado que configura los discursos de una época, se busca impugnar la idea 

de que el humanismo surge como efecto del progreso de la historia humana, ese sueño 

antropológico del ideal humanista que pone al hombre como centro, fundamento y horizonte 

se saber y práctica (Foucault, 1984, p. 267; Mauer, 2021, p. 19). Desde estas coordenadas, se 

trata de pensar críticamente cómo hemos llegado a ser quienes somos y a pensar de la manera 

en que pensamos: en esto consiste hacer una ontología crítica del presente.  

III. El azar como clave ontológica foucaultiana 

Si bien la cuestión del azar no está centralmente tematizada en la obra de Michel 

Foucault, resulta pertinente detenerse en esta noción en el marco de la presente indagación. El 

abordaje crítico de la producción discursiva en sus sentidos epistémicos, políticos y éticos que 

realiza Foucault parece resultar incompleto si se consideran únicamente los procedimientos de 

control y se dejan de lado las reflexiones en torno al problema del acontecimiento 

comprendido como disrupción. Estos quiebres que instalan nuevos horizontes y dan lugar a un 

nuevo orden se ven determinados por lo imprevisible y azaroso de la emergencia de nuevas 

relaciones de saber-poder. 

Su énfasis en la contingencia histórica permite introducir esta noción para pensar las 

transformaciones en función de lo imprevisible como clave de análisis. ¿Cómo es posible, 

entonces, explicar el cambio? ¿Por qué cambia lo que cambia? ¿Qué implica incluir al azar 

como categoría ontológica para comprender las transformaciones en el conocimiento? Estas 

son algunas de las preguntas que se propone abordar el presente apartado y para ello, se 

buscará rastrear cómo el azar se vincula en sus escritos arqueológicos especialmente en la 

medida en que permite pensar la discontinuidad y la emergencia de nuevas formaciones 

discursivas. 

En Las palabras y las cosas (Foucault, 2017), el azar no se menciona de forma 

explícita. Sin embargo, es posible pensarlo como un elemento clave en la transformación de 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

42 
 

las condiciones que hacen posible el surgimiento de nuevas epistemes. En determinados 

momentos de la historia, las cosas dejan de ser percibidas y clasificadas de una misma 

manera, dando lugar a acontecimientos imprevisibles que intervienen en la modificación del 

modo en el que se observa y ordena el mundo. En relación al surgimiento de las ciencias 

humanas, la ruptura se manifiesta en el hecho de que el hombre y su experiencia se convierten 

en el objeto y sujeto de estudio. Tal como muestra Foucault, esta emergencia no puede 

explicarse a partir de un proceso lineal en los campos del saber, y por lo tanto, puede ser 

comprendido como un proceso contingente donde el azar desempeña un rol crucial en la 

transformación de las diferentes disciplinas.  

En La arqueología del saber (Foucault, 2018), Foucault retoma y reformula las 

indagaciones realizadas en Las palabras y las cosas. En este contexto, el azar puede pensarse 

como clave para dar cuenta de la dispersión de los enunciados, volviendo inviable una lectura 

lineal y unidireccional que busque encontrar un origen o causa única de los acontecimientos. 

Esta perspectiva facilita la crítica a las narrativas lineales y teleológicas, y permite abogar por 

una comprensión de la historia donde los eventos aleatorios y circunstanciales sean tenidos en 

cuenta y donde la apertura hacia nuevas posibilidades de interpretar la realidad y la forma en 

la que se construyen los saberes permanezca indefinidamente abierta. 

En El orden del discurso (2005), Foucault hace mención explícita de la noción de azar 

y subraya su importancia: “hay que aceptar la introducción del azar como categoría en la 

producción de los acontecimientos. Ahí se echa a ver también la ausencia de una teoría que 

permita pensar las relaciones del azar y del pensamiento.” (Foucault, 2005, p. 58). En este 

sentido, el azar no puede ser tenido en cuenta como un simple accidente en la historia, sino 

como un elemento primordial que influye en el desarrollo de las prácticas discursivas: es 

imposible pensar en que los discursos siguen un curso predecible y estrecho. Más bien lo 

fortuito y dinámico se apodera de sus desarrollos y, para Foucault, hace falta desplegar nuevas 

herramientas conceptuales que integran el azar en estos análisis. Allí se hace eco la propuesta 

foucaultiana de abordar los discursos como acontecimientos donde se introduce el azar, la 

discontinuidad y la materialidad en la comprensión de las estructuras de conocimiento y poder 

(Foucault, 2005, pp. 58-59). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

43 
 

Entonces, ¿qué implica incluir al azar como clave ontológica? Es posible afirmar que 

la indeterminación es un aspecto central en la forma en la que se despliega la realidad y, con 

ello, el conocimiento de ella. El hecho de aceptar el azar nos lleva a reconsiderar la idea de 

que podemos modelar activamente el curso de la historia, sugiriendo que estamos más sujetos 

a fuerzas incontrolables de las que quisiéramos estar. Esto tiene implicaciones existenciales 

en tanto nos conduce al planteo de si debemos resignarnos a la incertidumbre o si, por el 

contrario, esta visión nos abre nuevas formas de pensar y actuar. El cuestionamiento de los 

relatos históricos lineales nos permite entender el pasado, interpretar el presente y proyectar el 

futuro de manera más compleja y matizada, pero ¿estamos dispuestos a asumir la absoluta 

falta de control que tenemos sobre el curso de la realidad? ¿Qué oportunidades surgen al 

aceptar lo imprevisible y la contingencia? 

IV. El progreso no existe: el rol de las heterotopías para una crítica del presente 

La crítica foucaultiana a la tradición histórica implica una revisión de la concepción 

progresiva de la historia. Para abordarla, Foucault expone un modo alternativo de concebir la 

crítica que huye de la búsqueda de utopías a través de una nueva figura: la heterotopía. Sobre 

las diferencias entre estas nociones, Foucault expone en Las palabras y las cosas: 

Las utopías consuelan: pues si no tienen un lugar real, se desarrollan en un espacio maravilloso y liso; 

despliegan ciudades de amplias avenidas, jardines bien dispuestos, comarcas fáciles, aun si su acceso es 

quimérico. Las heterotopías inquietan, sin duda porque minan secretamente el lenguaje, porque impiden 

nombrar esto y aquello, porque rompen los nombres comunes o los enmarañan, porque arruinan de 

antemano la "sintaxis" y no sólo la que construye las frases —aquella menos evidente que hace 

"mantenerse juntas" (unas al otro lado o frente de otras) a las palabras y a las cosas. Por ello, las utopías 

permiten las fábulas y los discursos: se encuentran en el filo recto del lenguaje, en la dimensión 

fundamental de la fábula; las heterotopías (como las que con tanta frecuencia se encuentran en Borges) 

secan el propósito, detienen las palabras en sí mismas, desafían, desde su raíz, toda posibilidad de 

gramática; desatan los mitos y envuelven en esterilidad el lirismo de las frases (Foucault, 2017, p. 3) 

Estos conceptos permiten abordar de maneras diferente la relación entre el espacio, el 

lenguaje y la realidad. Mientras las utopías, al no existir en lugares reales, ofrecen un 

consuelo porque permiten la construcción de fábulas y discursos que están en sintonía con las 

estructuras lógicas del lenguaje, las heterotopías, en cambio, perturban y desordenan porque 

desafían las convenciones lingüísticas y categorías establecidas. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

44 
 

Un año luego de la publicación de Las palabras y las cosas, en la conferencia 

pronunciada en el Círculo de Estudios Arquitectónicos (1967) titulada “Espacios otros” 

Foucault dedica unas páginas a explicitar este concepto de “heterotopía” como contra sitio, 

como espacio otro donde funcionan otras condiciones de inteligibilidad que no son las de los 

espacios ordinarios de la vida cotidiana. A diferencia de las utopías, las heterotopías son 

espacios reales que sirven como sitios diferentes y se muestran como espejos ante 

determinadas formas de vida de una sociedad con el objetivo de representar, impugnar y hasta 

revertir esas formas.  

Foucault (1997) esquematiza una serie de principios respecto a las heterotopías que 

pueden resumirse en las siguientes formulaciones: 1) todas las culturas han formado 

heterotopías a lo largo de la historia; 2) la funcionalidad de las heterotopías varían según el 

pasar del tiempo y de acuerdo con la cultura; 3) las heterotopías juntan en un solo lugar varios 

espacios que parecen incompatibles entre sí; 4) las heterotopías están vinculadas a recortes de 

tiempo (heterocronía) que consisten en la ruptura absoluta en la que los sujetos se hallan 

respecto al tiempo tradicional; 5) son lugares separados de la sociedad, con reglas y 

condiciones que limitan la entrada y salida a dichos otros espacios; 6) se encuentran en 

relación con el espacio restante que las rodea, y en este sentido minan el espacio que se nos 

presenta como el único real. 

Hechas las consideraciones anteriores, se observa que la heterotopía puede constituirse 

de múltiples y diversas formas como esos otros (contra) lugares en otro lugar. Y las prácticas 

discursivas también construyen espacios-otros. Con este concepto se propone la posibilidad 

de concretar esos otros mundos posibles de una manera más contundente que la utopía, que es 

proyectada en un espacio irreal: “las heterotopías levantan un espejo ante nuestra forma de 

vida, abriendo una fractura dentro de ella que crea cierto tipo de distancia virtual entre ésta y 

nosotros mismos. Tal es el espacio concreto de la libertad” (Allen, 2016b, p.189).  

La utopía es proyecto, deseo o plan ideal, un lugar-otro ideado, que es pensado como 

atrayente y beneficioso para una comunidad, pero que a su vez resulta muy improbable que 

suceda o —al menos— en el momento de su formulación parece irrealizable. La utopía sería 

ese lugar otro inexistente. La heterotopía en cambio, es el lugar-otro localizable: un contra 

emplazamiento, en tanto diferente a los espacios transitados habitualmente. Posee un carácter 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

45 
 

imprevisible —si el punto de partida son los espacios habituales— donde comienzan a operar 

otras formas de accesibilidad y permanencia que pueden cuestionar o incluso invertir los 

valores habituales de los espacios ordinarios. Ello puede habilitar la posibilidad de que en 

dichos espacios se desarrollen caracteres heterogéneos porque a partir de la cancelación de 

ciertas reglas logran surgir otras nuevas. En estos espacios las fronteras pueden volverse 

borrosas y ambiguas, puesto que se habilita como espacio para que sean redefinidas, esto es: 

quizás las barreras o fronteras no se borran, pero se reconfiguran. 

¿Cabe pensar que con la utopía como proyecto irrealizable se corre el peligro de caer 

en la frustración o el sentimiento de fracaso ante el intento por transformar la realidad? ¿Será 

en cambio la heterotopía aquella figura que pueda salvar a la utopía al realizarla como 

posibilidad? ¿En qué medida la construcción de heterotopías no se apoyan en utopías? Para 

traer a colación la idea de progreso como utopía emancipatoria3, cabe considerar que el 

concepto de heterotopía permite pensar la crítica a la emancipación como progreso sin por 

ello cerrarnos ante la imposibilidad de que el estado de las cosas pueda transformarse. Como 

una figura que nos ayuda a distanciarnos de ese a priori histórico –en tanto condiciones de 

posibilidad de la enunciación– revelando la posibilidad de fragmentarlo y de dar lugar a 

condiciones que generen nuevas prácticas discursivas, otras formas de pensar nuestro 

horizonte de acción y transformación social. Su modo de acción se da mediante la inquietud 

que producen al desafiar aquello que se nos presenta como lo posible, inaugurando nuevas 

posibilidades que amenazan con atravesar aquellos límites.  

El trabajo histórico-filosófico de Foucault se presenta como una útil apuesta reflexiva 

para escribir una historia sobre nuestro presente4, sin presuponer ni lamentar una victoria, al 

                                                             
3 En su trabajo “Emancipación sin utopía: sometimiento, modernidad y las reivindicaciones normativas de la 
teoría crítica feminista” (2016b), Allen se propone pensar la paradoja entre aquello que entendemos por 
emancipación y su relación con la utopía emancipatoria de la crítica –desde las coordenadas de lectura 
foucaultianas–. Allí se pregunta qué concepción de emancipación puede resultar compatible con “un diagnóstico 
explicativo sobre la subordinación de género” (2016b, p. 173). Para ello, su hipótesis de trabajo consiste en 
sostener que: “aunque no se puede eliminar totalmente la tensión entre los aspectos diagnóstico-explicativos y de 
utopía emancipatoria, ésta puede pasar de ser una paradoja paralizante a una tensión productiva al reconcebir la 
noción emancipadora de la teoría crítica” (2016b, p. 173). Se trata de una concepción de emancipación que es 
negativa, que la define como transformación de un estado de dominación en un campo móvil y reversible de 
relaciones de poder, y que no depende de una visión utópica que piense la posibilidad de liberarse del poder 
como una “utopía libre de poder”. 

4 Al respecto considero que es necesario explorar en qué medida intentar una crítica de nuestro presente equivale 
a escribir una historia sobre nuestro presente. Este interrogante quedará pendiente para un próximo trabajo. 
 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

46 
 

invitarnos a rechazar el punto de vista supra histórico de la dialéctica y el ideal romántico que 

se cuela en la noción ilustrada de libertad enlazada a la primacía de la racionalidad 

instrumental moderna (Allen, 2016a: 182-183). 

Pero, ¿es posible pensar que en la noción de heterotopía habría un atisbo de la idea de 

progreso? Ocurre que Foucault o bien no lo plantea en esos términos, o no considera 

pertinente la posibilidad de plantear un futuro de mejor vida. Más bien, pretende trazar 

horizontes que nos permitan ver la posibilidad de otros mundos, otros espacios posibles. Si 

bien la labor de Foucault está destinada a la problematización más que a la emancipación, de 

todas formas es posible encontrar en su obra una cercanía con esta idea, que escapa a las 

lecturas progresistas de la historia, y que desde allí es posible pensar una crítica foucaultiana 

al progreso. 

V. Un hiperactivismo pesimista  

En 1983, Dreyfus y Rabinow llevaron a cabo una serie de sesiones de trabajo con 

Foucault, que fueron publicadas bajo el formato de entrevista en el post-scriptum “Sobre la 

genealogía de la ética: una visión de conjunto de un trabajo en proceso” en su obra titulada 

Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la hermenéutica (2001). Allí, cuando se le 

pregunta a Foucault si considera que los griegos ofrecen una alternativa plausible y atractiva 

para elaborar una ética actual, él afirma: 

Vea, lo que procuro no es la historia de las soluciones, y ésa es la razón por la cual no acepto la palabra 

“alternativa”. Me gustaría hacer la genealogía de los problemas, de las problematiques. Mi opinión no 

es que todas son malas, sino que todas son peligrosas, entonces siempre tendremos algo que hacer. Así, 

mi posición conduce, no a la apatía, sino a un hiperactivismo pesimista. Pienso que la elección ético-

política que debemos hacer cada día es determinar qué es lo más peligroso.” (Dreyfus, H., & Rabinow, 

P, 2001, p. 264) 

Siguiendo la cita precedente, este apartado se propone indagar en torno a esta 

afirmación y busca responder la siguiente pregunta: ¿en qué consiste este hiperactivismo 

pesimista y cómo se vincula con el objetivo foucaultiano de trazar una ontología crítica del 

presente? 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

47 
 

El objetivo de Foucault no consiste en descubrir soluciones a los problemas existentes: 

es por ello que rechaza hablar de “alternativas”. En cambio, su enfoque se orienta a rastrear y 

analizar el surgimiento y transformación de esos problemas. No se trata de pensar en los 

problemas como algo malo a priori; más bien, se busca detectar sus riesgos y peligros, 

evitando así la descripción valorativa que puede sesgar el análisis crítico que se intenta llevar 

a cabo. Hacer foco en los potenciales peligros permite resaltar las ambigüedades y 

complejidades propias de la realidad social, esas tonalidades que imposibilitan trazar análisis 

unidireccionales y reduccionistas. Según Foucault, esta afirmación no conduce al abandono y 

a la inacción, sino a un estado de “hiperactivismo pesimista”. Con esta idea se sugiere que el 

hecho de poder reconocer estos peligros produce un estado de alerta para poder detectarlos y, 

en consecuencia, resistirlos. Desde allí, Foucault considera que este estado se traduce en una 

elección ético-política que consiste en identificar y enfrentar esos peligros a través de una 

constante evaluación de sus riesgos. Y esa es la función de la crítica: analizar los problemas, 

comprender sus condiciones de aparición y transformación bajo una actitud activa y alerta, 

que en lugar de concentrarse en soluciones, asume que siempre habrá nuevos desafíos que 

enfrentar. 

Esta actitud se encuentra inmersa dentro del propósito foucaultiano de realizar una 

ontología crítica del presente, que refiere a la labor de analizar las condiciones de posibilidad 

de la actualidad: a la manera en que las prácticas discursivas se desarrollaron a lo largo de la 

historia y han devenido en lo que son. El estado de alerta constante frente a los peligros se 

alinea a esta ontología que demanda una investigación constante y que implica la 

desnaturalización y el cuestionamiento de las estructuras y prácticas de la sociedad. Al 

reconocer su contingencia, se expone su carácter histórico y se abre la posibilidad de pensar 

cómo podría ser de otra manera.  

Pero adoptando esta visión se plantea un desafío: resulta también posible preguntarse 

si esta actitud no conlleva sus propios peligros. ¿Cómo sostener este estado de hiperactividad 

pesimista sin caer en el desgaste y el desánimo? ¿Qué estrategias desarrollar para evitar el 

desgaste? ¿Es posible hacer un uso constructivo del pesimismo en nuestro presente y evitar 

sus posibles consecuencias paralizantes? Y frente a la detección de peligros, ¿es posible 

enfrentarlos a todos o es menester priorizar? ¿Cómo elegir qué batallas dar?  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

48 
 

Acaso no se trate de pensar el pesimismo como un fin, sino como una forma de 

comienzo: una especie de modo de mirar sin quimeras, pero también sin renunciar a la 

posibilidad de pensar y hacer distinto. Quizás el desafío no consista en disipar el pesimismo 

sino en aprender a habitarlo críticamente y convertirlo en un modo de estar alerta de forma 

lúcida, que no se confunda con la desesperanza sino que impulse nuevas formas de 

resistencia, creatividad y cuidado. Tal vez se trate menos de evitar los peligros que de 

aprender a pensar con y a través de ellos.  

Referencias bibliográficas: 

Allen, A. (2016a). The end of progress: Decolonizing the normative foundations of critical 
theory. Columbia University Press. 

Allen, A. (2016b). Emancipación sin utopía: Sometimiento, modernidad y las 
reivindicaciones normativas de la teoría crítica feminista. Signos Filosóficos, 18(35). 

Botticelli, S. (2011). Prácticas discursivas: El abordaje del discurso en el pensamiento de 
Michel Foucault. Instantes y Azares: Escrituras Nietzscheanas, 9, 111-126. 

Castro, E. (2004). El vocabulario de Michel Foucault. Buenos Aires: Prometeo. 

Chartier, R. (1999). Trabajar con Foucault: Esbozo de una genealogía de la función-autor. 
Signos Históricos, 1(1). 

Cotesta, V. (1993). Michel Foucault: De la arqueología del saber a la genealogía. En Disparen 
sobre Foucault (pp. 17-34). Ediciones El Cielo por Asalto. 

Dalmau, I. G. (2023). La epistemología de las ciencias humanas como herramienta para el 
diagnóstico del presente. Nuevo Pensamiento: Revista de Filosofía del Instituto de 
Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales 
de la Universidad del Salvador, 13(22), 91-107. 

Dalmau, I. G., & Raffin, M. (2024). Filosofía, política y verdad: La filosofía como actividad 
de diagnóstico en Michel Foucault. Latin American Journal of Humanities and 
Educational Divergences, 3(1), 73-91. 

Díaz, S. (2010). Foucault y Veyne. Los usos del acontecimiento en la práctica histórica. A 
Parte Rei, 69. 

Dreyfus, H., & Rabinow, P. (2001). Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la 
hermenéutica. Buenos Aires: Nueva Visión. 

Eribon. E. (2020) Michel Foucault. 1 ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: El cuenco de 
plata. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

49 
 

Foucault, M. (1982). La imposible prisión: debate con Michel Foucualt. Barcelona: 
Anagrama. 

Foucault, M. (1997). Los espacios otros. Astrágalo: revista cuatrimestral iberoamericana, (7), 
83-91. 

Foucault, M. (1984). La ética del cuidado de sí como práctica de la libertad. Revista 
Concordia (6), pp.257-280. 

Foucault, M. (1994) Dits et Écrits III, 1976-1979, París, Gallimard. Trad de E. Castro. 

Foucault, M. (2001a) El pensamiento del afuera, en Esto no es una pipa y otros textos. 
Madrid: Editora Nacional 

Foucault, M. (2001b). “El sujeto y el poder”. En H. L. Dreyfus, & P. Rabinow, Michel 
Foucault más allá del estructuralismo y la hermenéutica. Buenos Aires: Ediciones 
Nueva Visión. 

Foucault, M. (2002). Historia de la sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber. Buenos Aires:  
Siglo XXI. 

Foucault, M. (2003a). Historia de la sexualidad. Vol. 2: El uso de los placeres. Siglo XXI. 

Foucault, M. (2003b). Historia de la sexualidad. Vol. 3: La inquietud de sí. Siglo XXI. 

Foucault, M. (2004). Sécurité, territoire, population: Cours au Collège de France, 1977-
1978. Éditions Gallimard SEUIL. 

Foucault, M. (2005).  El orden del discurso. Buenos Aires: Tusquets Editores 

Foucault, M. (2006). Sobre la ilustración. Trad. J. de la Higuera, E. Bello y A. Campillo. 
Editorial Tecnos. 

Foucault, M. (2008). Vigilar y castigar: Nacimiento de la prisión. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Foucault, M. (2010). ¿Qué es un autor? Córdoba: Ediciones Literales. 

Foucault, M. (2013). ¿Qué es usted, profesor Foucault?: Sobre la arqueología y su método. 
Trad. y notas de Esdgardo Castro. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Foucault, M. (2017). Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias humanas. 
Siglo XXI. 

Foucault, M. (2018). La arqueología del saber. 2° ed. 4° reimpr.- Buenos Aires: Siglo XX 
Editores. 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 36/50.                                                                          

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

50 
 

Gros, Frederic (2008). «Situation du cours». En Michel Foucault, Le gouvernement de soi et 
des autres. Cours au Collège de France (1982-1983) (pp. 347-361). París: École des 
Hautes Études en Sciences Sociales / Seuil / Gallimard. 

Mauer, M. (2021). Michel Foucault. Buenos Aires: Galerna. 

Orellana, R. C. (2017). Lo que hace Foucault con las palabras. ECOS-Estudos 
Contemporâneos da Subjetividade, 7(2), 144-152. 

Palti, E. J. (2023). Arqueología del saber e historia intelectual: más allá del estructuralismo y 
la fenomenología. Revista de Historia de América, (166), 9-30. 

Raffin, M. (2014). Fragmentos para una morfología de la voluntad de saber: La relación 
verdad-subjetividad en la filosofía de Michel Foucault entre el primero y los últimos 
cursos del Collège de France. Revista Paralaje, 11, 27-39. 

Restrepo, E. (2008). Cuestiones de método: «Eventualización» y problematización en 
Foucault. Tabula Rasa, 8, 111-132. 

Revel, J. (2010) Foucault, une pensée du discontinu. París, Fayard/Mille et une nuits. 

Revel, J. (2015), Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et histoire. 
Paris: Vrin. 

Sabot, P. (2007). Para leer “Las palabras y las cosas” de Michel Foucault. 1° ed.- Buenos 
Aires: Nuevas Visión. 

 

 

 

 

 

 


