NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

ENTRE MITO Y CURA: LECTURA FENOMENOLOGICA DE LA
FORMACION DEL ALMA SEGUN PLATON
Between Myth and Cure: A Phenomenological Reading of the Formation of

the Soul According to Plato

Francisco N ovoa-Rojas1
Universidad Catolica de la Santisima Concepcion, Concepcion, Chile.
https://orcid.org/0000-0002-0451-0599

fnovoa@ucsc.cl

Josefa Gonzalez-Salas’
Universidad Catolica de la Santisima Concepcion, Concepcion, Chile.

https://orcid.org/0009-0005-1713-6355 . jdpgonzalez@ucsc.cl

Articulo Recibido: junio de 2025.
Articulo Aprobado: octubre de 2025.

Resumen

El articulo defiende que la yevvoiov yebddog (noble mentira) de Rep.414b 415d no es un
dispositivo de manipulacion politica, sino un @dppoxov pedagodgico: una ficcion terapéutica
que orienta las disposiciones afectivas del alma antes de que la dialéctica pueda operar
plenamente. Tras exponer el marco historico filologico del pasaje y revisar tres lineas criticas
contemporaneas —Ilectura formativa, objecion liberal antiautoritaria y enfoque
narratolégico— se identifica un vacio: la literatura apenas articula la ambivalencia
remedio/veneno del término @dppokov. Mediante un analisis cercano de Rep.Il VI y la
integracion de categorias fenomenoldgicas (donacidn, aparecer, simbolo), el ensayo muestra

que la mentira noble forma predisposiciones éticas al tiempo que mantiene abierta la

' Doctorando en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires (Argentina). Magister en Filosofia por la
Universidad Alberto Hurtado (Chile). Licenciado en Filosofia por la Universidad Catolica de la Santisima
Concepcion (Chile). Académico del Departamento de Filosofia de la Facultad de Estudios Teoldgicos y
Filosofia. Sus lineas de investigacion son la Fenomenologia y la Antropologia filosofica.

? Magister en Estudios Humanisticos por la Universidad San Sebastian (Chile). Postitulo en Religion por la
Universidad Catolica de la Santisima Concepcion (Chile). Licenciada en Educacion y Profesora de Filosofia por
la Universidad de Concepcion (Chile) Académica del Departamento de Filosofia de la Facultad de Estudios
Teoldgicos y Filosofia. Sus lineas de investigacion son la Fenomenologia y la Filosofia Politica.

Pensamiento

Revista




blsqueda de la verdad. La legitimidad de la ficcion depende de la competencia epistémica del
gobernante-filosofo, su orientacion al Bien y la reversibilidad del simbolo. Finalmente, se
propone un criterio normativo para distinguir entre uso pedagdgico legitimo y deriva
propagandistica, asi como lineas de investigacion empirica sobre narrativas fundacionales
contemporaneas.

Palabras clave: Noble mentira, Platon, educacion, fenomenologia, mito.

Abstract

This article argues that the yevvaiov yeddog (noble lie) in Republic 414b—415d is not a device
of political manipulation, but rather a pedagogical pharmakon: a therapeutic fiction that
shapes the soul’s affective dispositions before dialectical reasoning can fully operate. After
presenting the historical-philological framework of the passage and reviewing three main
strands of contemporary criticism—formative interpretation, liberal anti-authoritarian
objection, and narratological approach—the article identifies a gap: the literature scarcely
articulates the remedy/poison ambivalence of the term pharmakon. Through a close reading of
Republic I1I-VI and the integration of phenomenological categories (donation, appearing,
symbol), the essay shows that the noble lie forms ethical dispositions while keeping the
pursuit of truth open. The legitimacy of the fiction depends on the philosopher-ruler’s
epistemic competence, their orientation toward the Good, and the reversibility of the symbol.
Finally, the article proposes a normative criterion to distinguish between legitimate
pedagogical use and propagandistic abuse, as well as possible lines of empirical research on
contemporary foundational narratives.

Keywords: Noble lie, Plato, education, phenomenology, myth.

I. Introducciéon

En Republica 111 (414b—415d), Platon introduce la yevvdiov yebdog —la mentira
noble— como recurso didactico que, al relatar un origen comun y la mezcla de metales en las
almas, proporciona a los futuros guardianes una briijjula moral para interiorizar su funcion en
la polis. Lejos de constituir un artificio meramente politico, el relato funciona como texto-
guia: alinea emociones y creencias infantiles con las virtudes exigidas por la justicia, de modo
que la formacion intelectual posterior encuentre ya predispuesto el ethos adecuado. La noble
mentira resume asi un principio pedagdgico decisivo en Platon: configurar primero la
disposicion ética —mediante imagenes y mitos— para que la razon filoséfica pueda, después,

perfeccionar la comprension del Bien.



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

En la bibliografia reciente, el debate sobre la yevvaiov yeddog se ha ordenado en tres
frentes principales. Primero, la lectura pedagogica, que son trabajos que subrayan su funcion
formativa dentro del curriculo de los guardianes, destacando el caracter preparatorio del mito
frente al ascenso dialéctico (Kotsonis, 2023; Fraser-Burgess & Higgins, 2024); segundo, la
critica liberal antiautoritaria, es decir, objeciones clasicas a cualquier “falsedad institucional”
en nombre de la autonomia —objeciones ya sefialadas por Russell- que reaparecen cuando se
identifica la mentira con propaganda (Strassheim, 2022; Digeser et al., 2022); vy, tercero,
enfoques narratologicos y de mito fundacional: estudios que exploran la eficacia simbolica del
relato y sus resonancias con la teoria del simbolo y la metafora, asi como con la reflexion
platonica sobre mythos y logos en la conformacion de la identidad civica (Gonda, 2021;
Keum, 2020).

A pesar de esta rica tradicion, persiste una laguna interpretativa: los analisis pocas
veces examinan de manera sistematica la categoria ambivalente pdppaxov —remedio y veneno
a la vez— para reinterpretar la funcion de la mentira noble. Platon alude explicitamente en
389b a la “mentira til” (yproov yeddog) que solo el gobernante médico puede administrar,
insinuando una dialéctica de cura y peligro que la literatura reciente no ha esclarecido con
detalle. Vincular la yevvaiov yebdog con el @dppaxov ilumina dimensiones éticas y, sobre
todo, pedagbgicas: la mentira opera como terapia moral transitoria que corrige pasiones
inmaduras, aunque siempre expuesta a devenir toxica si pierde su orientacion al Bien.

Una contribucion fundamental a esta interpretacion proviene de Derrida, quien en su
texto La farmacia de Platon (2015) realiza una lectura deconstructiva del didlogo Fedro.
Derrida destaca la ambigiliedad inherente al término @dppokov, que en griego antiguo puede
significar tanto remedio como veneno, asi como chivo expiatorio. Esta ambivalencia
semantica revela la imposibilidad de fijar un significado univoco, desafiando las oposiciones
binarias tradicionales como verdad/mentira o bien/mal. En el contexto del Fedro, Derrida
analiza como Platon presenta la escritura como un @dppokov que puede tanto preservar como
corromper la memoria, subrayando que esta ambigiiedad no es un defecto que eliminar, sino
una caracteristica esencial que permite una comprensiéon mas profunda de la relacion entre
lenguaje, conocimiento y poder. Aplicando esta perspectiva al concepto de la noble mentira
en La Republica, podemos entenderla no como una falsedad manipuladora, sino como un
papuaxov pedagdgico: una narrativa que, a través de su ambigiiedad, tiene el potencial de
formar y transformar la subjetividad, guiando al alma hacia la verdad sin imponerla

dogmaticamente.

Pensamiento

Revista




El presente articulo defiende, por tanto, que la noble mentira debe entenderse como
eappakov pedagogico: una ficcion regulativa que prepara el alma para la verdad y sostiene la
cohesion social sin clausurar la busqueda filoséfica. Su legitimidad se condiciona a tres
requisitos que analizaremos: (1) la competencia epistémica del gobernante, (2) la orientacion
teleoldgica hacia la justicia y (3) la reversibilidad del simbolo, vale decir, su superacion
dialéctica por quienes completen la formacion filosofica.

Al reinterpretar la noble mentira a la luz del pdppaxov, este trabajo aspira a una doble
contribucion: aclarar un pasaje decisivo de la Republica y mostrar como los relatos
simbdlicos siguen siendo indispensables en la formacion moral alli donde la racionalidad
critica aun se halla en proceso de maduracion. Este enfoque también permite matizar las
lecturas politicas contemporaneas que ven en la noble mentira un gesto autoritario. Sin negar
los riesgos de elitismo en la propuesta platonica, es posible reconocer que el mito fundante
opera como un relato que genera cohesion, sentido comun, pertenencia simbdlica, y que, en
tanto tal, tiene un valor formativo no reductible a la manipulacion. Aqui es decisiva la
distincion entre mentira vulgar —que oculta— y simbolo pedagogico —que forma. La noble
mentira puede ser entendida como ¢dppokov en este segundo sentido: no impide la verdad,
sino que la prepara.

Ademas, este tipo de andlisis resulta especialmente pertinente en el contexto
contemporaneo, donde la proliferacion de relatos, narrativas e imaginarios plantea nuevas
preguntas sobre la relacion entre ficcion, formacion y verdad. En tiempos marcados por la
posverdad, la desinformacion y la fragmentacion del sentido comin, urge repensar el lugar
del simbolo en la configuracion del alma y de la polis. Frente a los relatos que dividen o
manipulan, la noble mentira puede ofrecer una figura alternativa: un simbolo que instituye un
mundo comun desde la ambigiiedad fecunda del parecer.

A partir de lo anterior, estructuramos este articulo en tres secciones. En primer lugar,
desarrollamos el marco general en el que se inserta la noble mentira, recuperando su lugar en
la paideia platonica y contrastando las lecturas reduccionistas que la interpretan como simple
manipulacion ideoldgica. En segundo lugar, analizamos el trasfondo fenomenolégico y la
donacion del sentido, articulando aportes de Husserl, Heidegger, Ricceur, Marion y Falque, y
estableciendo el fundamento conceptual que sostiene nuestra hipotesis. Finalmente, en el
tercer apartado desarrollamos de forma sistematica nuestra tesis: la noble mentira como
fenémeno formativo, como donacidon simbdlica que afecta la subjetividad y orienta la

formacidn del alma sin clausurar el camino hacia la verdad.



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

I1. La noble mentira en su contexto politico y educativo

La Noble Mentira (yevvaiov yeddog) constituye uno de los pasajes mas provocadores
y debatidos de La Republica de Platon. Introducida en el Libro III (414b—415d), se presenta
como un relato ficticio que los gobernantes deben inculcar a los ciudadanos para asegurar la
cohesion social y la estabilidad politica. Esta mentira, aunque reconocida como tal por los
filésofos, debe ser percibida por los ciudadanos como una verdad originaria que explique su
lugar en la estructura social. El relato no pretende convencer por su veracidad empirica, sino
por su eficacia simbolica y funcional (Schofield, 2023): una genealogia comun y una
disposicion natural diferenciada que justifique la division social en la polis. Este punto
introduce una tension fundamental en la filosofia platonica: ;puede una mentira sostener una
ciudad justa?

El contenido del mito es claro y deliberadamente alegorico: Platon propone que todos
los ciudadanos nacen de la misma tierra, como si fueran hermanos, pero sus almas contienen
metales distintos; oro para los gobernantes, plata para los guerreros y bronce o hierro para los
artesanos. Esta metafora minera busca fijar, en el imaginario colectivo, la idea de que la
jerarquia social responde a una naturaleza interna e inmutable (Gentzler, 2024). Lejos de una
apelacion a la cuna o la herencia, lo que determina el rol politico de cada uno es la calidad de
su alma. La justificacion de esta mentira noble se basa en la necesidad de sostener la unidad
de la ciudad sobre una ficcion pedagodgica que opere como mito fundacional (Schofield,
2006).

Este relato no aparece como una justificacion del poder despotico, sino como parte de
una arquitectura pedagdgica mas amplia. La ciudad ideal de La Republica no se basa en la
fuerza ni en la riqueza, sino en la justicia como armonia entre las partes del alma y de la
ciudad. En este marco, la Noble Mentira actlia como un principio simbolico que conecta el
orden cosmico, el orden del alma y el orden politico. En otras palabras, permite traducir la
verdad del filosofo en un relato accesible para quienes no pueden llegar por si mismos a la
contemplacion del Bien. Esta distincion entre niveles de acceso a la verdad es clave para
comprender el uso de la mentira como instrumento educativo.

Asi, el caracter “noble” de la mentira reside en su intencion y funcion: no se trata de
engafiar por interés personal, sino de formar a los ciudadanos en la obediencia razonada y en
el cumplimiento de su rol (Gonda, 2021). Platon distingue entre mentiras dafiinas y mentiras
utiles. La mentira noble pertenece a esta segunda categoria, pues apunta a consolidar un

principio de justicia objetiva en la estructura de la polis. Segin Macias (2011), Platon justifica

Pensamiento

Revista




esta forma de engafio porque reconoce que no todos los ciudadanos son capaces de captar las
realidades eternas, y por tanto necesitan representaciones adecuadas a su nivel de
comprension para conducirse correctamente en la vida social.

Desde esta perspectiva, el relato adquiere un valor pedagogico esencial. Al igual que
en otros mitos presentes en los didlogos platonicos, se trata de construir una narrativa que, sin
ser filos6ficamente demostrable, cumple una funciéon orientadora. Como sefiala Lisi (2009),
los mitos en Platéon no deben ser leidos como relatos ingenuos, sino como estructuras
simbdlicas que abren el pensamiento a lo que no puede ser dicho directamente en términos
puramente conceptuales. El mito no sustituye la verdad, sino que la anticipa y la prefigura en
un lenguaje accesible.

En el contexto de la educacion de los guardianes, la Noble Mentira se articula con el
programa formativo propuesto por Socrates (Espinoza, 2020), que incluye la miusica, la
gimnasia, las matematicas y la dialéctica. El objetivo es formar almas capaces de gobernar
con justicia, esto es, almas en las que predomine la razén y que puedan orientar las partes
apetitiva e irascible. La formacion del alma requiere tiempo, esfuerzo y guia. No todos podran
llegar al final del camino dialéctico, y por eso se requieren etapas intermedias de aprendizaje.
La mentira noble puede ser comprendida entonces como uno de esos recursos intermedios que
acompafian el proceso formativo de los no-fildsofos.

Un aspecto clave de esta narrativa es que no pretende engafiar a los sabios, sino formar
a los no sabios. La mentira es deliberadamente publica y estructurante, no oculta un interés
privado, sino que sostiene un orden comin. En este sentido, su estatuto se acerca al del
simbolo o la metafora: no comunica una verdad factica, sino una verdad normativa (Mafon,
2020). La diferencia entre apariencia y realidad no se elimina, pero se emplea con fines
formativos. Aqui se anticipa, en cierta forma, la nocion de un “parecer verdadero”, que no
coincide con la verdad en sentido estricto, pero que tampoco es mera falsedad.

El mito opera, entonces, como una mediacion entre la doxa y la episteme, entre la
apariencia sensible y la verdad inteligible. En la tradicion griega, esta distincion es
fundamental (Buitrago, 2023), pero Platon no la presenta como una oposicion absoluta. La
formacion del alma requiere comenzar en el mundo de la opinion y del parecer, para luego
ascender progresivamente hacia el conocimiento de las ideas. En este proceso, las narraciones
cumplen una funcion heuristica: orientan el deseo, despiertan la memoria y disponen al alma
para recibir el conocimiento (Vecchio, 2021). De ahi que la mentira noble pueda ser leida

como un fendémeno pedagodgico y no como una simple manipulacion ideoldgica.



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Si se considera este proceso desde una perspectiva fenomenologica, puede
interpretarse la Noble Mentira como una forma de “aparicion pedagogica”. No se trata de una
ocultacion arbitraria de la verdad, sino de una figura que permite su acceso indirecto. Como
ocurre con el mito en general, la verdad se da aqui en la forma del ocultamiento, del simbolo,
del relato que vela y revela al mismo tiempo. El mito, como observa Ricoeur en La metafora
viva (2001), no transmite datos, sino estructuras de sentido. Y esto es justamente lo que hace
la Noble Mentira: instituye una estructura de sentido que permite comprender el lugar de cada
uno en la comunidad politica.

La funcién simbolica del relato esta estrechamente ligada a su eficacia practica. La
ciudad requiere de una narrativa comun que explique y legitime su estructura. Cuando no
existe una comprension filosofica generalizada, es el relato mitico el que asume ese papel.
Utilizar el mito como una “ficcién util” no supone una traiciéon a la filosofia, sino que
representa una extension de su funcion formativa para quienes no pueden participar
directamente en el discurso dialéctico. De este modo, Platon reconoce la existencia de
distintos niveles de acceso a la verdad y, en consecuencia, la necesidad de formas
pedagogicas diferenciadas.

Ahora bien, esta vision plantea interrogantes éticos complejos. (Es legitimo utilizar
una falsedad para promover la virtud? ;Donde se traza la linea entre pedagogia y
manipulacion? La propuesta platonica parece responder afirmativamente a estas preguntas,
siempre que el engafio se oriente al bien comun y sea administrado por quienes han alcanzado
el conocimiento del Bien. Este punto introduce una dimension problematicamente elitista en
el pensamiento politico platonico: la idea de que solo algunos estan en condiciones de conocer
y que los demas deben obedecer relatos construidos para su beneficio.

Sin embargo, esta objecion puede matizarse si se comprende la mentira no como
imposicion, sino como cuidado pedagogico. El filosofo no engaia para dominar, sino para
guiar. Como sugiere Vecchio (2021), Platon piensa la educacion como un proceso gradual, en
el que las ficciones ocupan un lugar transitorio pero necesario. En esta clave, la Noble
Mentira no sustituye a la verdad, sino que prepara al alma para recibirla en la medida de sus
posibilidades. Es una pedagogia indirecta, una educacion a través de las apariencias.

En definitiva, la Noble Mentira puede ser entendida como un momento constitutivo
del proceso formativo platdonico y que, lejos de ser una contradiccion en su pensamiento,
revela su comprension profunda de la condicion humana: los hombres no acceden

directamente a la verdad, sino a través de mediaciones simbolicas, narrativas y pedagogicas.

Pensamiento

Revista




El mito, en su funcién educativa, no es un obstaculo para la verdad, sino su umbral. En este
sentido, Platon anticipa intuiciones que la fenomenologia contemporanea ha recuperado: la
verdad se da siempre en modos de aparecer, en estructuras de sentido que orientan, mas que
imponen.

El mito del origen comin y de los metales en las almas no pretende explicar
causalmente la jerarquia social, sino producir una disposicion ética hacia la justicia y el
cumplimiento del propio rol. La Noble Mentira no es un discurso de dominacién, sino de
integracion simbolica. Al fundar una memoria comun, genera una forma de pertenencia que
trasciende los intereses individuales. Esta dimension ética del mito es central para comprender
su legitimidad dentro del proyecto platonico.

Asi, el uso de la Noble Mentira revela en Platéon una conciencia aguda de los limites
de la racionalidad en la vida politica. La ciudad no puede fundarse solo en la logica, sino que
requiere simbolos, ritos, relatos: es decir, formas de aparecer del sentido que permitan a los
ciudadanos orientarse en el mundo. En ese contexto, el filosofo no se convierte en
manipulador, sino en pedagogo del alma colectiva. Y la mentira, lejos de ser traicion a la

verdad, se convierte en su forma inicial, provisoria, pero necesaria.

IL.I. La mentira como @appaxov: justicia, verdad y utilidad en la Republica

La riqueza filosofica que nos entrega Platon es innegable. Multiples hipdtesis lo
relacionan con tradiciones anteriores, en particular con el orfismo en su forma pitagorica
(Pérez, 2017). Estas corrientes influyeron en el pensamiento filosofico clasico, pero seria un
error considerar a Platobn como un simple continuador de su legado. El giro metafisico que
introduce —profundamente estremecedor— constituye un impacto inédito en la historia de la
filosofia (Garcia Lorente, 2024). Con su propuesta, Platon mezcla de modo fecundo lo
religioso y lo racional: cree en los dioses, en la reencarnacion y, sobre todo, en un mundo de
las Ideas del que participamos y que fundamenta todo el recorrido de su pensamiento.

Conocer la verdad, para Platon, implica inmiscuirse en los entes mismos, en lo que se
da como apariencia, en lo que se manifiesta. La verdad (dAn0s1a) no es un simple dato, sino
un acontecimiento de desocultamiento, un dejar-aparecer que orienta toda la vida (Vilarroig et
Al, 2023). Esta comprension de la verdad, como brujula existencial, permite transitar desde
una vida simplemente vivida a una vida buena, es decir, una vida conforme al orden
inteligible del cosmos y de la polis (Rep. 505a). Esta diferencia, aparentemente sutil, es
crucial en el pensamiento platdnico, pues da lugar a la posibilidad de la formacion del alma

mediante un ascenso hacia la contemplacion de lo verdadero y lo justo (Pérez, 2017).



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

En este marco, el transito de una vida natural a una vida buena se articula con una
transformacion radical: dejar de habitar lo contingente y ascender hacia lo ideal. Este proceso
educativo requiere de instrumentos adecuados, capaces de orientar el alma hacia lo mas alto.
Es aqui donde aparece el ¢dpuaxov, término polisémico que en griego puede significar
medicina, droga, veneno o remedio. Como sefiala Derrida, el @dpupoxov encarna una
ambigiiedad estructural: puede curar o dafiar, salvar o corromper (Derrida, 2015, p. 102). Su
eficacia depende, por tanto, de quién lo administra y con qué fin.

En La Republica, especialmente en el libro III, se introduce la idea de la “noble
mentira” (yevvaiov yeddog), un relato ficticio que los gobernantes deben inculcar a los
ciudadanos para asegurar la cohesion social. Esta mentira no es un error, sino un QApHOKOV,
un remedio util para el alma colectiva cuando es aplicada por quien conoce la verdad (Rep.
389b). La mentira es asi presentada como algo ypnioov (provechoso), no por su contenido
factual, sino por su funcion formativa y estructurante.

Este uso del @dppaxov no supone necesariamente la presencia de una enfermedad.
Platon reconoce que incluso una vida sana puede requerir intervencion, ruptura,
transformacion. El @déppaxov, en su sentido mas profundo, irrumpe en la normalidad,
desestabiliza lo dado para hacer aparecer otra posibilidad. Como observa el propio Platon,
este remedio debe ser reservado a los médicos, no a los profanos (Rep. 389b), es decir, no
todos pueden administrar la mentira: solo aquellos que, por medio del intelecto, han accedido
a la &An0ew0, pueden orientar su uso.

En esta logica, el gobernante debe ser filosofo porque es el tinico que ha visto el Bien
en si y puede ordenar la ciudad conforme a la justicia (dikn). Tal como afirma Platon: “Hasta
que los filésofos no sean reyes, o los que hoy se llaman reyes y soberanos no filosofen
sinceramente..., no cesaran los males de la ciudad” (Rep. 473c-d). El uso de la mentira,
entonces, no se justifica por el poder, sino por el conocimiento del Bien. La mentira noble es
valida Unicamente cuando sirve a la justicia, cuando permite armonizar el alma de los
ciudadanos con el orden del cosmos.

Esta armonizacion implica una subordinacion de las partes inferiores del alma —Ia
irascible y la concupiscible— a la parte racional. La ciudad justa refleja esta estructura: los
gobernantes representan la razon, los guardianes el coraje y los artesanos el deseo. Solo si
cada parte cumple su funcion se alcanza la justicia. En este contexto, el gpdppokov aparece

como recurso para mantener esa armonia, especialmente entre quienes no pueden acceder

Pensamiento

Revista




directamente al conocimiento de las Ideas. La mentira, como el mito, es un instrumento
pedagogico que dispone el alma para la verdad.

El problema ético que se deriva de esto no es menor. jPuede una mentira sostener una
ciudad justa? Platon responde que si, si se usa como @dappoKov por quienes conocen el bien.
No se trata de una manipulacion interesada, sino de un cuidado pedagogico. Como sefiala
Segvic, la virtud (areté) en Platon se concibe como una técnica racional de vida, un
conocimiento practico que orienta el deseo hacia lo justo y lo bueno (Segvic, 2009, pp. 13-
14). En esta linea, la mentira noble no reemplaza a la verdad, sino que la anticipa
simbdlicamente, abriendo un espacio de sentido para quienes no pueden contemplarla
directamente.

Por lo tanto, el uso de la mentira en Platon no puede evaluarse segun una logica
factual o empirica. Su justificacion reside en su utilidad para la polis, en su capacidad de
orientar al alma hacia su lugar justo. La mentira se convierte en @dppakov solo cuando se
subordina a la dAn0eila y sirve a la dikn. Es este orden jerarquico —filosofia, verdad, justicia,
utilidad— el que da legitimidad al recurso narrativo. Por eso Platon insiste en que el
gobernante debe conocer la Idea del Bien, sin la cual todo lo demas carece de sentido (Rep.
504d-505a).

Ahora bien, esta estructura no implica una negacién del parecer (86&n), sino su
integracion en un proceso educativo gradual. El parecer no se elimina: se purifica, se ordena,
se dispone al alma para la contemplacion. En este proceso, la mentira noble cumple una
funcion semejante a la del mito: representa, sin agotar; sugiere, sin imponer. Como sostiene
Lisi, los mitos en Platon no deben ser leidos como relatos ingenuos, sino como estructuras
simbdlicas que prefiguran lo que no puede decirse directamente en términos conceptuales
(Lisi, 2009).

En este sentido, la mentira noble —como @dppokov— es menos una falsedad que una
mediacion simbolica. Permite que el alma, atn sin conocer, se oriente correctamente. Esta
dimension simbolica de la mentira es la que la conecta con la fenomenologia contemporanea,
especialmente con las nociones de donacion, aparecer y sentido. Pero antes de ingresar en esa
dimension conviene dejar en claro que, para Platon, el gdppokov no es solo un medio entre
otros, sino un principio de organizacion: un operador que transforma la vida natural en vida
justa.

La noble mentira, en suma, no es una traicion al pensamiento platonico, sino una
expresion de su racionalismo ético: solo puede administrarla quien conoce el bien, y solo es

valida si ordena el alma hacia la justicia. No hay en ella cinismo ni relativismo, sino una



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

concepcion elevada de la pedagogia como cuidado del alma. En esa linea, el filosofo no

engafia para dominar, sino para guiar. Como médico del alma, su mentira no oculta: cura.

II1. Fenomenologia y la formacion del sentido

Especialmente en la obra de Platon, la distincion entre el mundo sensible y el mundo
inteligible estructura la forma en que se accede a la verdad (Alican, 2024). Sin embargo, este
dualismo no elimina la relevancia del parecer, sino que lo transforma en una etapa necesaria
del conocimiento (Divenosa y Marsico, 2013). La educacion del alma comienza en la doxa, en
el ambito de las opiniones y las apariencias, y se dirige hacia la episteme, donde habita la
verdad de las ideas (Szaif, 2007). Desde la fenomenologia, se puede reinterpretar este
recorrido no como un abandono de las apariencias, sino como su redencion: el parecer no se
concibe como falsedad, sino como modo originario de aparicion (Janousek & Zahavi, 2019).

Husserl (2006) pone en suspenso el mundo natural mediante la epoché para acceder a
la esencia de los fendmenos, tal como se dan en la conciencia. Esta suspension no destruye el
aparecer, sino que lo purifica de presupuestos. Asi, el fendomeno no es aquello que oculta la
cosa misma, sino lo que la deja ver (Walton, 2018). En este marco, la “noble mentira”
platonica puede comprenderse como un aparecer intencional que orienta al alma hacia una
verdad aln inaccesible, pero ya anticipada en la forma del relato. Si bien puede sonar
contradictorio, este “fingir” mitico abre un campo de donacidon de sentido que se vuelve
indispensable para la formacion (Rabanaque, 2011).

En el contexto educativo que Platon propone en La Republica, 1a noble mentira opera
como un mito formativo (Brown, 2017), es decir, su verdad no reside en su correspondencia
factual, sino en su capacidad para configurar un horizonte de sentido que oriente el deseo del
alma hacia su lugar justo en la ciudad. Este tipo de verdad se asemeja a lo que Ricoeur llama
“verdad simbolica” un modo de decir que no refiere literalmente a lo real, pero que revela
estructuras profundas del mundo humano (Ricceur, 2001). De manera analoga, Marsico
(1998) ha destacado que la retorica y el mito en la Grecia antigua no se limitan a la
manipulacion, sino que generan un marco hermenéutico que posibilita la educacion paideica.

Uno de los momentos clave para entender la articulacion entre parecer, verdad y
formacion en La Republica se encuentra en el fragmento 389b, donde Socrates, dialogando
con Adimanto, introduce una distincion fundamental entre los usos de la mentira para dioses y
para hombres. Lo que se discute aqui no es una simple evaluacion moral del engaiio, sino su

estatuto ontoldgico y pedagogico. Socrates afirma que, si bien la mentira es inutil (dypnotog)

Pensamiento

Revista

11



para los dioses, puede ser util (ypnoipov) para los hombres, siempre que sea utilizada como
eappakov, es decir, como remedio, y solo por quienes conocen su uso correcto.

En esta perspectiva, el valor del @dppokov no es intrinseco, sino relacional. Lo
decisivo no es el contenido literal de la mentira, sino su efecto y su orientacion. La utilidad —
YPMOLOV— se convierte en un criterio politico-filosofico que permite evaluar la pertinencia del
parecer. Esta concepcion instrumental de la mentira solo es aceptable si se subordina a la
justicia (dikm) y a la verdad (dAn0eiwa), configurando asi una pedagogia del aparecer que no
busca encubrir la realidad, sino prepararla para su desocultamiento.

En el plano fenomenologico, lo que aparece en este pasaje es una teoria del aparecer
como manifestacion orientada: lo que se muestra —@aivecBor, €idopoi— no aparece
neutralmente, sino en relacion con quien lo recibe. El ente se da como algo: como util o no
util, como verdadero o falso, como remedio o veneno. Esta estructura de la apariencia anticipa
la nocion fenomenologica de intencionalidad: todo aparecer esta ya cargado de sentido, de
orientacion, de finalidad (Husserl, 2006).

A partir de aqui se comprende que la mentira, entendida como yeddoc, no es una
ocultacion arbitraria, sino un modo de aparecer dirigido, una forma simbdlica que —si es
correctamente aplicada— revela mas de lo que oculta. En este punto, la mentira noble no se
opone a la verdad, sino que se presenta como una forma de mediacion hacia ella. El
eappakov, como figura ambigua, desestabiliza la oposicion binaria entre verdad y falsedad,
abriendo un espacio intermedio donde el parecer se convierte en formacion.

Desde esta logica, el gobernante no es un manipulador, sino un intérprete del sentido.
Como indica Segvic (2009), Platon crecid en un ambiente que valoraba la razén como
instrumento central de la vida virtuosa, y este racionalismo lo llevo a concebir la educacion
como un proceso gradual de acceso al conocimiento. La mentira, en este proceso, se vuelve
pedagogica cuando se utiliza para orientar el alma hacia su bien propio, no como dominacion,
sino como cuidado.

Este cuidado implica reconocer que no todos los ciudadanos tienen acceso inmediato a
la verdad. La pedagogia platonica acepta la desigualdad epistémica como una realidad del
alma humana. Por ello, los relatos, los mitos y las metaforas cumplen una funcioén heuristica
esencial: permiten que la estructura de sentido llegue a quienes ain no pueden recorrer el
camino dialéctico completo. Como recuerda Marsico en Ejes para pensar lo griego (2011), el
mito griego es siempre un instrumento formativo que orienta, no un adorno retorico

Volviendo al fragmento 389b, observamos que la mentira se legitima solo cuando es

utilizada por el especialista, es decir, por quien ha visto la Idea del Bien. Platon no justifica



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

cualquier mentira, sino aquella que puede, en virtud de su intencion y efecto, beneficiar a la
ciudad. Es en este punto donde la analogia médica alcanza su fuerza maxima: el politico es
médico del alma colectiva. La mentira se convierte asi en una técnica del alma, una téyvn que
requiere conocimiento de la naturaleza humana y del orden inteligible.

Este conocimiento no se reduce a informacion, sino que implica comprension del
aparecer. Desde la fenomenologia, podemos afirmar que el gobernante no solo actia
conforme a lo que aparece, sino que interpreta el sentido de esa aparicion en relacion con la
verdad que la sostiene. Como sostiene Heidegger, la dAnfew no es adecuacion, sino
desocultamiento, un dejar-aparecer aquello que se muestra desde si mismo (Heidegger, 2018,
§44). En esta clave, la mentira noble, lejos de ser una traicion a la verdad, es una etapa en su
despliegue.

La justicia, entonces, no se impone como una estructura externa, sino que se
manifiesta como sentido en la vida comtin. La mentira, subordinada a la dikn, no clausura el
pensamiento, sino que lo abre. Permite que el alma comience a orientarse, que encuentre su
lugar en la polis. En este proceso, el parecer no es ilusion, sino umbral. Tal como lo afirma
Marion, el fendmeno se da mas alla de su representacion, como donacion que excede lo
previsto (Marion, 2013). El relato mitico —la mentira noble— participa de esta logica de
exceso.

En concreto, el andlisis del fragmento 389b confirma que la mentira noble no debe
leerse como una simple herramienta politica, sino como una figura fenomenologica del
sentido. Aparece alli donde la verdad atin no puede decirse, pero si insinuarse. El @dppoxov
acttia como mediador simbolico, y su legitimidad depende del lugar desde el cual se aplica: el
conocimiento del Bien. Es esta la clave que permite entender a Platén no como un doctrinario
del autoritarismo, sino como un hermeneuta del aparecer justo.

Heidegger, por su parte, cuestiona la reduccion de la verdad a la adecuacion; en Sein
und Zeit (2018), sefiala que la verdad es desocultamiento (Unverborgenheit), es decir, un
dejar-aparecer lo que se muestra desde si mismo. En esta clave, las ficciones como la noble
mentira no serian simples ocultamientos arbitrarios, sino configuraciones previas que
permiten el desvelamiento progresivo del sentido (Rowett, 2016). El mito no niega la verdad,
la prepara. Esto encuentra eco en la lectura fenomenolégica de Roberto Walton (2018) a
Husserl, quien sostiene que la reduccion husserliana no niega el mundo sensible, sino que lo
expone en su darse originario, otorgandole un valor constructivo para la conciencia en

apertura a lo excesivo.

Pensamiento

Revista

13



La fenomenologia contemporanea ha ido atin mas lejos en esta linea. Marion (2013),
en Etant donné, propone que el fendomeno no solo aparece ante un sujeto que lo constituye,
sino que se da en exceso respecto de toda intencion. El mito platdnico, en este sentido, puede
ser pensado como un fendémeno saturado: no se reduce a lo que dice, sino que desborda hacia
lo que convoca. Su verdad no se agota en el contenido, sino en el acontecimiento de su
donacion. Asimismo, Marion (2013) muestra que el fenomeno saturado excede la medida
conceptual del sujeto, pues la donacion del aparecer afecta al receptor antes de que €ste pueda
objetivarla o someterla a verificacion logica. En este espacio de excedencia, la intuicion
desbordante precede a toda representacion y sitia al espectador en una relacion de recepcion
pasiva que abre la posibilidad de un encuentro originario con el sentido (Roggero, 2020). Asi,
la noble mentira platénica no solo relata un origen, sino que, al modo de un fenémeno
saturado, instituye simbolicamente un mundo compartido cuyo peso afectivo funda la
comunidad politica mas alla de la mera correspondencia factual (Curotto, 2018).

Esta fenomenologia del exceso permite repensar la pedagogia platonica desde una
clave no representacional. La educaciéon no es transmision de contenidos, sino exposicion a
formas de aparecer que transforman al sujeto. La noble mentira, lejos de ser un artificio
ideologico, seria una epifania politica: un relato que llama al alma a tomar su lugar, a
incorporarse a un orden que la antecede y la constituye. Schnell (2024) ha insistido en que la
constitucion del sentido no depende tnicamente de un sujeto activo, sino de la donacion que
el fenomeno ofrece, abriendo asi una dimension intersubjetiva que la pedagogia puede
aprovechar.

En este contexto, puede establecerse un vinculo fecundo con la hermenéutica de
Gadamer ya que el autor defiende que toda comprension implica una fusion de horizontes
entre el mundo del texto y el del lector (Gadamer, 2007). La noble mentira no es recibida
como informacion, sino como palabra viva que interpela y configura. Su sentido se produce
en el encuentro, no en la verificacion, en base a lo que Falque (2013) sefiala como una
hermenéutica encarnada que abre el sentido luego del enfrentarse al contenido. De esta
manera, el discurso mitico se convierte en un lugar de interaccion fenomenoldgica que
posibilita la constitucion de una comunidad politica.

Esta comprension exige abandonar una lectura simplista de Platon como defensor de la
manipulacion. El mito del metal no es una mentira vulgar, sino una estructura del parecer que
orienta éticamente. Como sefiala Lisi (2009), el mito opera como un filtro hermenéutico que
da forma al deseo y a la percepcion del mundo, posibilitando una educacion politica que no

excluye, sino que incluye mediante la narracion. Este enfoque dialoga con la postura de



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Torres (2020) respecto a lecturas fenomenoldgicas sobre Platon, para quien la apertura
empatica y la constitucion moral no se fundan en la correspondencia factual, sino en la
configuracion simbolica de la experiencia.

De manera semejante, Ricceur (2004) ha afirmado que los mitos y narraciones son
recursos fundantes de la identidad personal y colectiva. En su lectura del tiempo narrado,
destaca que las historias no so6lo reflejan una vida, sino que la configuran. Asi, la noble
mentira no miente sobre el pasado, sino que inaugura una historia posible. No describe un
origen, sino que lo instituye simbodlicamente. Catalan (2004) insiste, ademas, en que la
retorica mitica en Platon no busca engafiar, sino instaurar un horizonte de comprension
politica.

Esta capacidad configuradora del mito se hace particularmente evidente cuando se
analiza su funcion en el contexto de la polis. La ciudadania, en Platon, no es una cuestion de
cuna, sino de formacion. La noble mentira no congela identidades, las despierta. La
asignacion de un metal no clausura la posibilidad del ascenso educativo, sino que la
presupone: solo quien ha sido formado puede gobernar. Este dinamismo formativo coincide
con la lectura de Rabanaque (2011), para quien la epoché fenomenoldgica ensefia a ver el
“aparecer” como un campo abierto de significaciones siempre dispuesto a un nuevo acto de
sentido.

Si la fenomenologia no es una apologia de la ilusion, sino una afirmacion del caracter
dindmico y formativo del sentido; el aparecer es un momento originario del proceso de
donacion (Zahavi, 2025). En este marco, la educacion platénica aparece como un
acompafiamiento de los modos en que el mundo se muestra, y el mito como la forma inicial
de este mostrarse. De ahi que la noble mentira figure como una suerte de “umbral
hermenéutico”, en el que la conciencia se predispone a la verdad por medio de un aparecer
simbodlico.

Esta interpretacion puede ser contrastada con lecturas contemporaneas que reducen la
noble mentira a manipulacion politica. Sin negar los riesgos del elitismo epistémico, conviene
matizar con una lectura fenomenoldgica que no juzga el aparecer por su falta de adecuacion,
sino por su poder configurador (Hepach, 2022). La verdad no se opone al mito, sino que lo
atraviesa, abriéndose paso en la medida en que el aparecer simbolico se convierte en un
espacio de transformacion.

Finalmente, la fenomenologia permite restituir el valor educativo del simbolo en un

tiempo dominado por la informacion. Frente al exceso de datos, el mito aparece como lo que

Pensamiento

Revista

15



abre un mundo. La noble mentira, en su funcion originaria, no es un error por corregir, sino
una figura que orienta: no porque diga lo que es, sino porque hace aparecer lo que debe ser
(Falque, 2013). En conclusion, la noble mentira de Platon, leida desde la fenomenologia,
revela que el parecer no es un residuo que la filosofia deba eliminar, sino un umbral que debe
habitar. La educacion comienza en el aparecer, y solo desde alli puede aspirar al ser. El mito,
como forma primera de donacion del sentido, inaugura la posibilidad misma de una verdad

que se da, no como evidencia, sino como camino.

IV. La formacion del alma por el aparecer

La comprension fenomenologica de la noble mentira exige desplazar el centro de
analisis desde el contenido de la proposicion hacia la transformacion del sujeto que la recibe.
No se trata inicamente de dilucidar si el relato mitico es verdadero o falso en sentido légico,
sino de examinar qué tipo de mundo inaugura y qué tipo de subjetividad forma. En ese
sentido, nuestra hipotesis sostiene que el @dappaxov platonico no puede ser reducido a una
estrategia politica de manipulacion, sino que debe ser comprendido como una forma de
donacion simbolica que afecta la estructura del alma, guidndola hacia una apertura ética y
comunitaria. Este cambio de foco exige considerar que el alma no es solo sujeto de
conocimiento, sino también espacio de aparicion, atravesado por afectos, simbolos y
estructuras de sentido que la orientan incluso antes de que pueda juzgar (Rowett, 2016).

Este giro fenomenologico remite a una concepcion del sujeto que no se constituye a
partir de si, sino que es primero afectado por lo que se le da (Marion, 2013). En lugar de partir
de una conciencia soberana que elige qué creer, el enfoque fenomenoldgico muestra que toda
recepcion de sentido presupone una afeccion originaria que orienta la apertura del mundo
(Merleau-Ponty, 2002). La noble mentira, en este contexto, no se impone como contenido
cerrado, sino que opera como una estructura simbdlica que abre un horizonte compartido. La
subjetividad se forma, de este modo, en la medida en que es expuesta a un mundo que
aparece, y no solo cuando se le informa algo. Esta diferencia es clave: no hay verdad sin
mundo, y no hay mundo sin el aparecer que lo instituye (Heidegger, 2018).

La afeccion, en tanto experiencia primera del sujeto, permite comprender por qué la
noble mentira act@ia incluso antes de ser creida o entendida plenamente. Como mito
fundacional, no busca convencer ni probar, sino afectar, es decir, introducir una forma de
pertenencia simbolica que estructura el deseo y la orientacion vital del alma. Este tipo de
formacion no tiene como objetivo la adhesion racional inmediata, sino la instauracion de una

disposicion ética que solo en el tiempo podra volverse comprensible o tematizable. El sujeto,



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

asi, no parte del juicio sino de la afeccion, y es solo en la medida en que se deja afectar que
puede comenzar a formarse (Marion, 2013).

Autores como Falque han desarrollado esta comprension de la formacién como un
proceso de exposicion al exceso o, como lo denomina ¢€l, lo supra-fenomenal (Falque, 2021,
p. 90). En lugar de suponer una pedagogia progresiva basada en la transmision lineal de
saberes, Falque subraya que la formacion verdadera acontece como un momento de irrupcion
que desestabiliza la identidad y deja al sujeto en una situacion de apertura radical. En este
sentido, la noble mentira puede leerse como una figura del acontecimiento: irrumpe en el alma
como un relato simbolico que no se domina, sino que se habita, y cuyo sentido se va
desplegando en la experiencia. No educa diciendo lo que hay, sino haciendo aparecer lo que
aun no puede ser plenamente dicho, siendo, en sentido fenomenoldgico propuesto por Marion
(2013), algo invisto.

Este caracter de exceso que tiene el pdppaxov lo aleja radicalmente de toda logica de
manipulacion, pues, en efecto, la diferencia entre una mentira estratégica y una ficcion
formativa radica en la orientacion del aparecer. Mientras que la primera se construye para
controlar, la segunda se da como posibilidad de apertura. El mito que forma no es el que
encierra, sino el que abre un espacio simbdlico donde el alma puede comenzar a orientarse
hacia lo justo. Esta distincion implica una ética del aparecer, donde no todo simbolo es
legitimo, sino solo aquel que predispone al alma al Bien. No es el contenido del relato lo que
lo valida, sino su estructura fenomenologica: su poder de afectar sin violentar, de guiar sin
imponer.

El mito formativo no tiene validez eterna ni pretende constituirse como verdad
absoluta. Su fuerza estd en su capacidad de operar en el tiempo, de acompanar la formacion
del alma hasta que esta pueda recorrer su camino dialéctico. La noble mentira es, en este
sentido, una forma reversible de donacion simbolica: se da como inicio, pero no como fin. Por
ello, su verdad no se mide por su correspondencia con los hechos, sino por su posibilidad de
ser reinterpretada, cuestionada y eventualmente superada por el propio sujeto, es decir, en
cuanto se hospeda al fenomeno (Murga, 2021). Lo que forma, en este modelo, es aquello que
deja ser y que, al mismo tiempo, guia sin clausurar.

Este caracter reversible del mito permite integrarlo a una pedagogia de la libertad al
situarse en el inicio del camino formativo, pues el @dppokov inaugura una relacion con la
verdad que no es posesiva ni autoritaria, sino progresiva y dialdgica. La verdad, asi entendida,

no se impone desde fuera, sino que aparece como lo que el alma va siendo capaz de recibir.

Pensamiento

Revista

17



Esta concepcion no implica relativismo, sino una atencion fenomenologica a las condiciones
en las que la verdad puede manifestarse sin violencia. En este contexto, el simbolo no oculta
la verdad, sino que la hace posible en la medida en que la anticipa simbolicamente (Gadamer,
2007).

Este tipo de pedagogia simbdlica, tan arraigada al intelectualismo moral de Sécrates
(Segvic, 2009), es especialmente pertinente para pensar la formacion politica y ciudadana en
tiempos contemporaneos. Frente a los discursos de la posverdad, donde las narrativas son
utilizadas para dividir, polarizar o vaciar de contenido el sentido comun, la noble mentira
aparece como su contrario estructural: una ficcion orientada al bien comun, que no busca
manipular el juicio, sino formar el deseo. En lugar de imponer un dogma, ofrece una forma
simbdlica de pertenencia, que puede ser interpretada, cuestionada y finalmente reformulada.
Su fuerza no esta en su literalidad, sino en su capacidad de generar mundo (Schofield, 2023).

Desde esta clave, el filosofo o educador no es quien posee la verdad, sino quien
administra el aparecer del sentido. Su tarea no es convencer ni refutar, sino abrir mundos
simbdlicos que formen al alma en su deseo de justicia y verdad. Esta tarea no es técnica, sino
ética, porque se juega en el cuidado de la formacion. El mito que se ofrece debe ser discernido
no solo por su contenido, sino por su orientacion: ;forma o deforma? ;abre o encierra? ;dona
o manipula? Estas preguntas marcan el horizonte de una pedagogia fenomenoldgica que
reconoce la potencia del simbolo sin absolutizarlo.

Este enfoque permite, ademas, repensar el papel del sujeto en la formacion. No se trata
de un ego autéonomo que decide qué creer, sino de una subjetividad abierta que se deja afectar
por lo que aparece. La formacion, en este sentido, es una experiencia pasiva y activa a la vez:
pasiva porque depende de lo que se le da, activa porque exige acoger, interpretar y responder
a esa donacion. La noble mentira entra en esta dindmica: afecta, orienta y convoca. No se trata
de un contenido que se impone, sino de un horizonte que se habita.

Este habitar del simbolo requiere una confianza basica en el aparecer, ya que, en
contextos de crisis de sentido, esta confianza se erosiona, y con ella la posibilidad misma de
formacion. Por eso, la noble mentira también remite a una ontologia de la acogida: formarse
es confiar en que el sentido puede aparecer de forma simbolica, incompleta, pero verdadera.
Esta confianza no es ingenua, sino critica: sabe que todo simbolo puede ser también
instrumento de dominio, pero no por ello renuncia al poder formativo del mito.

A fin de preservar esa confianza critica en el aparecer, conviene recordar lo que
Ricceur denomina la “segunda ingenuidad”: una actitud que no consiste en regresar a la

credulidad primera, sino en atravesarla reflexivamente para recobrar la potencia simbdlica del



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

mito sin caer en el escepticismo total (Ricceur, 2001). Desde esta perspectiva, la noble mentira
se sostiene en un delicado equilibrio: solo puede operar formativamente si el sujeto estd
dispuesto a dejarse tocar por aquello que se ofrece como don, pero también si mantiene
despierta la vigilancia que impide que la ficcion se fosilice en dogma o propaganda.

Ese equilibrio exige, por parte del educador, una praxis dialdgica que renuncie tanto al
adoctrinamiento como a la mera transmision de informacién. Formar con simbolos implica
acompafiar al otro en la interpretacion paulatina de los mundos que se van abriendo,
favoreciendo la discusion publica y la autocritica. Asi, la noble mentira no se legitima por la
autoridad de quien la pronuncia, sino por la capacidad de generar encuentros donde la
comunidad pueda apropiarse y reconfigurar el relato comun. En palabras de Gadamer, la
verdad del simbolo acontece a la medida de la conversacion (Gadamer, 2007): es evento
compartido, no decreto unilateral.

Con todo, la pedagogia del pdppaxov sélo conserva su estatuto donativo si permanece
abierta a su propia caducidad. Tal como subraya Marion (2013), el don se verifica en la
recepcion libre, no en el control de los efectos. Cuando la ficcion fundacional deja de suscitar
interrogantes y se confunde con la realidad misma, corre el riesgo de volverse toxica: pasa de
hospedar el sentido a sofocarlo. Mantener vivo el dinamismo formativo implica, por tanto,
disponer tiempos y espacios para la critica, la reformulacion y —cuando sea necesario— el

abandono del mito inicial en favor de relatos mas justos.

5. Conclusiones

El recorrido propuesto ha mostrado que la noble mentira platéonica no puede ser
comprendida como un simple artificio ideoldgico, sino como un @dppoxov pedagogico cuya
funcién formativa se inscribe en una logica del aparecer y no del engafio. La lectura detenida
de los pasajes centrales de La Republica, complementada con un marco fenomenologico y
hermenéutico, ha permitido mostrar que el relato fundacional ocupa un lugar clave en la
paideia platonica: no reemplaza a la verdad, sino que la prepara. Esta preparacion, lejos de
reducirse a una manipulacion de masas, configura una disposicion simboélica que orienta el
alma hacia la justicia y el conocimiento del Bien.

Al destacar la ambivalencia del @dpuaxov —remedio y veneno a la vez—, hemos
mostrado que la mentira noble debe ser comprendida en funcion de su orientacion y no de su
contenido. No toda ficcion es formativa, ni toda mentira es legitima. Su valor ético y

pedagogico depende de la intencion del educador y de la disposicion del educando. Esta

Pensamiento

Revista

19



constatacion permite trazar una distincion crucial entre el uso simbolico que forma y el uso
propagandistico que somete. En ese sentido, el mito platonico aparece como figura inaugural
de una ética: no se trata de eliminar las imagenes, sino de discernir cudles permiten la apertura
del sentido.

La fenomenologia ha resultado especialmente fecunda para reinterpretar los pasajes
platonicos. Al desplazar el centro del analisis desde la proposicion al sujeto que recibe, se
hace posible ver en el mito no un error, sino una estructura donativa que configura el
horizonte de sentido del alma. El relato mitico, en tanto parecer formativo, no clausura la
verdad: la anuncia. Afecta, orienta y dispone al alma para una verdad que aun no puede ser
tematizada conceptualmente. Esta forma de mediacion simbolica, entendida como fendmeno
saturado, desborda el marco representacional y se instala en el corazon mismo de toda
formacion auténtica.

Este modelo simbolico de la educacion tiene una clara proyeccion contemporanea. En
un tiempo donde la posverdad, la saturacion informativa y la fragmentacion del sentido
comun dificultan la constituciéon de un horizonte compartido, la propuesta platonica recupera
su actualidad. No como receta politica, sino como inspiracion pedagogica: la verdad necesita
relatos que la preparen, no porque se renuncie a ella, sino porque el alma humana requiere
tiempo, afeccion y sentido para poder acogerla. En este sentido, la noble mentira se presenta
como una alternativa al cinismo posmoderno: un simbolo que, sin pretender ser absoluto,
forma comunidad.

El replanteamiento fenomenologico y filologico aqui realizado invita también a revisar
el lugar del mythos en la filosofia antigua. Demuestra que la oposicion entre mythos y logos,
tantas veces reproducida acriticamente, no es absoluta en Platon. Antes bien, la formacion del
alma exige ambas dimensiones: la imaginacion simbolica y la argumentacion racional. De alli
que el mito no sea un residuo prefilosofico, sino una fase constitutiva del camino hacia el
conocimiento. Como tal, requiere no ser descartado, sino comprendido y discernido

éticamente.

6. Referencias bibliograficas

Alican, N. (2024). What a Wonderful World: The Metaphysical Monism of Plato under the
Two-Level Model of Holger Thesleff. Cosmos and History: The Journal of Natural
and Social Philosophy, 20(2), 94-134. Retrieved from
https://cosmosandhistory.org/index.php/journal/article/view/1 164

Bernabé, A. (2013). Los filosofos presocrdticos. Evohé.



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Brown, E. (2017). “Plato’s Ethics and Politics in The Republic”. Stanford Encyclopedia of
Philosophy.

Buitrago, K. (2023). Fundamentos antropologico-pedagdgicos en el pensamiento de Platon y
Aristoteles. Pedagogia Y Saberes, (59), 69-82. https://doi.org/10.17227/pys.num59-
17552

Catalan, M. (2004). Genealogia de la  noble mentira.  Amnis, 4.
https://doi.org/10.4000/amnis.399

Curotto, E. (2018). Acerca de la saturacion o de una fenomenologia -;mas alla?- del
limite. Escritos De filosofia, (6). Recuperado a partir de
https://plarci.org/index.php/escritos/article/view/585

Derrida, J. (2015). La diseminacion. Fundamentos.

Digeser, P. E., LeMoine, R., Frank, J., Williams, D. L., Abolafia, J., & Keum, T. (2022b).
Plato and the mythic tradition in political thought. Contemporary Political Theory,
21(4), 611-639. https://doi.org/10.1057/s41296-021-00536-3

Divenosa, M., & Marsico, C. (2011). Introduccion en Platdon, Alegorias del sol, la linea y la
caverna (pp. 7-141). Losada.

Espinosa, M. (2020). Del Estado al alma: reflexiones en torno a la justicia social e individual
en el Libro IV de La Republica de Platon. Revista De Estudios Historico-Juridicos,
(42). Recuperado a partir de https://www.rehj.cl/index.php/rehj/article/view/999

Falque, E. (2013). ;(Es fundamental la hermenéutica? Ideas y Valores, 62(152), 199-223.
https://revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/35885

Fraser-Burgess, S., & Higgins, C. (2024). Surrendering Noble Lies Where We Buried the
Bodies: Formative Civic Education for Embodied Citizenship. Educational Theory,
74(5), 619-638. https://doi.org/10.1111/edth.12665

Gadamer, H. (2007). Verdad y método I. Sigueme.

Garcia Lorente, J. (2024). El Ocaso de la metafisica en el siglo XXI: a partir de Aristoteles y
Platon. Carthaginensia, 39(76), 595—618. https://doi.org/10.62217/carth.504

Gentzler, J. (2024). Reading Plato’s Republic: Defending justice. En P. D. Larsen & V.
Politis (Eds.), The Platonic ~ Mind (12 ed., Pp. 100-120).
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003541134-11

Gonda, J. (2021). A New Interpretation of the Noble Lie. PLATO JOURNAL, 21, 71-85.
https://doi.org/10.14195/2183-4105 21 5

Heidegger, M. (2018). Ser y tiempo. Universitaria.

Pensamiento




Hepach, M. G. (2022). Ephemeral climates: Plato’s geographic myths and the
phenomenological nature of climate and its changes. Journal Of Historical
Geography, 78, 139-148. https://doi.org/10.1016/j.jhg.2022.04.003

Husserl, E. (2006). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.
FCE.

Janousek, H., & Zahavi, D. (2019). Husserl on Hume. British Journal For The History Of
Philosophy, 28(3), 615-635. https://doi.org/10.1080/09608788.2019.1678457

Keum, T.-Y. (2020). Plato’s Myth of Er and the Reconfiguration of Nature. American
Political Science Review, 114(1), 54—67. https://doi.org/10.1017/S0003055419000662

Kotsonis, A. (2023). Plato’s legacy to education: addressing two misunderstandings. Journal
Of Philosophy Of Education, 57(3), 739-747. https://doi.org/10.1093/jopedu/qhad049

Lisi, F. (2009). El mito en Platon: Algunas reflexiones sobre un tema recurrente. Areté, 21(1),
35-49. https://doi.org/10.18800/arete.200901.002

Macias, J. (2011). “Noble mentira” y bien comun: La justificacion platonica del uso de la
mentira como  herramienta de gobierno del filosofo.  Stylos,  20.
http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/revistas/noble-mentira-bien-comun-
macias.pdf

Mafién, J. (2020). Sobre el derecho a mentir. Verdad y posverdad en la comunicacion y la
construccion de ciudadania. Problema. Anuario De Filosofia Y Teoria Del
Derecho, 1(14), 285-313. https://doi.org/10.22201/iij.24487937¢.2020.14.14912

Marion, J.-L. (2013). Etant donné. Essai d une phénoménologie de la donation. PUF.

Marsico, C. (1998). Poesia y origen del discurso filosofico en la Republica de Platon.
Pomoerium, 3, 51-60.

Pérez, A. (2017). De la influencia del pitagorismo en Platon, o de la influencia de Platon en el
pitagorismo. [Tesis doctoral, Universidad de Barcelona].
http://hdl.handle.net/10803/664135

Rabanaque, L. R. (2011). Actitud natural y actitud fenomenologica. Sapientia, 17(229-230),
147-163. Recuperado a partir de
https://erevistas.uca.edu.ar/index.php/SAP/article/view/6499

Riceeur, P. (2001). La metafora viva. Trotta — Cristiandad.

Roggero, J. L. (2020). La nocion de “fenomeno” en la fenomenologia de Jean-Luc Marion.
Dianoia Revista de Filosofia, 65(84), 167.
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofia del Instituto de Investigaciones Filosdficas de la Facultad de Filosofia, Letras y Estudios Ori. les de la
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Nimero 26, Aiio 15, Julio-Diciembre de 2025. Pdgs. 1/23.

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento

Rowett, C. (2016). Why the philosopher-kings will believe the noble
lie. En V. Caston (Ed.), Oxford Studies in Ancient Philosophy (Vol. 50, pp. 67—
100). Oxford University. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780198778226.003.0003

Schnell, A., y Alarcon-Alvear, A. (Trad.) (2024). El sentido de la anarquia y la anarquia del
sentido en Richir y Deleuze. Revista de Filosofia UCSC, 23(2), 46-63.
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2977

Schofield, M. (2023). The Noble Lie. In How Plato Writes: Perspectives and Problems (pp.
139-162). Cambridge University Press.

Segvic, H. (2009). No one errs willingly: The meaning of Socratic intellectualism. En H.
Segvic, M. Burnyeat & C. Brittain (Eds.), From Protagoras to Aristotle: Essays in
Ancient Moral Philosophy (pp. 3—24). Princeton University Press.

Strassheim, J. (2022). Neoliberalism and Post-Truth: Expertise and the Market
Model. Theory, Culture & Society, 40(6), 107-
124. https://doi.org/10.1177/02632764221119726

Szaif, J. (2007). Doxa and Episttmé as Modes of Acquaintance in Republic V. Etudes
Platoniciennes/Etudes Platoniciennes, 4, 253-272.
https://doi.org/10.4000/ctudesplatoniciennes.915

Torres, B. (2020). Paradojas del dolor: un didlogo entre Platon y la fenomenologia
contemporanea. Azafea: Revista de Filosofia, 22(1), 49-65.
https://doi.org/10.14201/azatea2020224965

Vecchio, A. (2021). Mimesis y praxis: Republica I, II, Il y X. Topicos, Revista De
Filosofia, 62, 31-63. https://doi.org/10.21555/top.v62i0.1622

Vilarroig, J., Monfort, J., & Mira de Ordufia, J. (2023). Platon, san Agustin y san Anselmo:
Tres buscadores de la verdad, ejemplo de la verdad del hombre. SCIO Revista de
Filosofia, 24, 25-51. https://doi.org/10.46583/scio_2023.24.1103

Walton, R. J. (2018). Reduccion fenomenoldgica y figuras de la excedencia. Topicos. Revista
de Filosofia de Santa Fe, (16), 169—187. https://doi.org/10.14409/topicos.v0i16.7498

Walton, R. J. (2018). Reduccion fenomenoldgica y figuras de la excedencia. Topicos. Revista
De Filosofia De Santa Fe, (16), 169—187. https://doi.org/10.14409/topicos.v0i16.7498

Zahavi, D. (2025). Phenomenology: The basics. Routledge.

Pensamiento




