
 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
1 

 

ENTRE MITO Y CURA: LECTURA FENOMENOLÓGICA DE LA 

FORMACIÓN DEL ALMA SEGÚN PLATÓN  

Between Myth and Cure: A Phenomenological Reading of the Formation of 

the Soul According to Plato  

 

Francisco Novoa-Rojas1 

Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. 

https://orcid.org/0000-0002-0451-0599  

fnovoa@ucsc.cl     

 

Josefa González-Salas2 

Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. 

https://orcid.org/0009-0005-1713-6355 . jdpgonzalez@ucsc.cl   

 

Artículo Recibido: junio de 2025. 
Artículo Aprobado: octubre de 2025. 

 

Resumen 

El artículo defiende que la γενναῖον ψεῦδος (noble mentira) de Rep. 414b 415d no es un 

dispositivo de manipulación política, sino un φάρμακον pedagógico: una ficción terapéutica 

que orienta las disposiciones afectivas del alma antes de que la dialéctica pueda operar 

plenamente. Tras exponer el marco histórico filológico del pasaje y revisar tres líneas críticas 

contemporáneas —lectura formativa, objeción liberal antiautoritaria y enfoque 

narratológico— se identifica un vacío: la literatura apenas articula la ambivalencia 

remedio/veneno del término φάρμακον. Mediante un análisis cercano de Rep. II VI y la 

integración de categorías fenomenológicas (donación, aparecer, símbolo), el ensayo muestra 

que la mentira noble forma predisposiciones éticas al tiempo que mantiene abierta la 

                                                             
1 Doctorando en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires (Argentina). Magister en Filosofía por la 
Universidad Alberto Hurtado (Chile). Licenciado en Filosofía por la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción (Chile). Académico del Departamento de Filosofía de la Facultad de Estudios Teológicos y 
Filosofía. Sus líneas de investigación son la Fenomenología y la Antropología filosófica. 
2 Magister en Estudios Humanísticos por la Universidad San Sebastián (Chile). Postítulo en Religión por la 
Universidad Católica de la Santísima Concepción (Chile). Licenciada en Educación y Profesora de Filosofía por 
la Universidad de Concepción (Chile) Académica del Departamento de Filosofía de la Facultad de Estudios 
Teológicos y Filosofía. Sus líneas de investigación son la Fenomenología y la Filosofía Política. 



 

 

búsqueda de la verdad. La legitimidad de la ficción depende de la competencia epistémica del 

gobernante-filósofo, su orientación al Bien y la reversibilidad del símbolo. Finalmente, se 

propone un criterio normativo para distinguir entre uso pedagógico legítimo y deriva 

propagandística, así como líneas de investigación empírica sobre narrativas fundacionales 

contemporáneas.  

Palabras clave: Noble mentira, Platón, educación, fenomenología, mito.  

 

Abstract 

This article argues that the γενναῖον ψεῦδος (noble lie) in Republic 414b–415d is not a device 

of political manipulation, but rather a pedagogical phármakon: a therapeutic fiction that 

shapes the soul’s affective dispositions before dialectical reasoning can fully operate. After 

presenting the historical-philological framework of the passage and reviewing three main 

strands of contemporary criticism—formative interpretation, liberal anti-authoritarian 

objection, and narratological approach—the article identifies a gap: the literature scarcely 

articulates the remedy/poison ambivalence of the term phármakon. Through a close reading of 

Republic II–VI and the integration of phenomenological categories (donation, appearing, 

symbol), the essay shows that the noble lie forms ethical dispositions while keeping the 

pursuit of truth open. The legitimacy of the fiction depends on the philosopher-ruler’s 

epistemic competence, their orientation toward the Good, and the reversibility of the symbol. 

Finally, the article proposes a normative criterion to distinguish between legitimate 

pedagogical use and propagandistic abuse, as well as possible lines of empirical research on 

contemporary foundational narratives.  

Keywords: Noble lie, Plato, education, phenomenology, myth.  

 

I. Introducción 

En República III (414b–415d), Platón introduce la γενναῖον ψεῦδος –la mentira 

noble– como recurso didáctico que, al relatar un origen común y la mezcla de metales en las 

almas, proporciona a los futuros guardianes una brújula moral para interiorizar su función en 

la polis. Lejos de constituir un artificio meramente político, el relato funciona como texto-

guía: alinea emociones y creencias infantiles con las virtudes exigidas por la justicia, de modo 

que la formación intelectual posterior encuentre ya predispuesto el ethos adecuado. La noble 

mentira resume así un principio pedagógico decisivo en Platón: configurar primero la 

disposición ética –mediante imágenes y mitos– para que la razón filosófica pueda, después, 

perfeccionar la comprensión del Bien. 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
3 

 

En la bibliografía reciente, el debate sobre la γενναῖον ψεῦδος se ha ordenado en tres 

frentes principales. Primero, la lectura pedagógica, que son trabajos que subrayan su función 

formativa dentro del currículo de los guardianes, destacando el carácter preparatorio del mito 

frente al ascenso dialéctico (Kotsonis, 2023; Fraser‐Burgess & Higgins, 2024); segundo, la 

crítica liberal antiautoritaria, es decir,  objeciones clásicas a cualquier “falsedad institucional” 

en nombre de la autonomía –objeciones ya señaladas por Russell– que reaparecen cuando se 

identifica la mentira con propaganda (Strassheim, 2022; Digeser et al., 2022); y, tercero, 

enfoques narratológicos y de mito fundacional: estudios que exploran la eficacia simbólica del 

relato y sus resonancias con la teoría del símbolo y la metáfora, así como con la reflexión 

platónica sobre mýthos y lógos en la conformación de la identidad cívica (Gonda, 2021; 

Keum, 2020). 

A pesar de esta rica tradición, persiste una laguna interpretativa: los análisis pocas 

veces examinan de manera sistemática la categoría ambivalente φάρμακον –remedio y veneno 

a la vez– para reinterpretar la función de la mentira noble. Platón alude explícitamente en 

389b a la “mentira útil” (χρήσιμον ψεῦδος) que solo el gobernante médico puede administrar, 

insinuando una dialéctica de cura y peligro que la literatura reciente no ha esclarecido con 

detalle. Vincular la γενναῖον ψεῦδος con el φάρμακον ilumina dimensiones éticas y, sobre 

todo, pedagógicas: la mentira opera como terapia moral transitoria que corrige pasiones 

inmaduras, aunque siempre expuesta a devenir tóxica si pierde su orientación al Bien. 

Una contribución fundamental a esta interpretación proviene de Derrida, quien en su 

texto La farmacia de Platón (2015) realiza una lectura deconstructiva del diálogo Fedro. 

Derrida destaca la ambigüedad inherente al término φάρμακον, que en griego antiguo puede 

significar tanto remedio como veneno, así como chivo expiatorio. Esta ambivalencia 

semántica revela la imposibilidad de fijar un significado unívoco, desafiando las oposiciones 

binarias tradicionales como verdad/mentira o bien/mal. En el contexto del Fedro, Derrida 

analiza cómo Platón presenta la escritura como un φάρμακον que puede tanto preservar como 

corromper la memoria, subrayando que esta ambigüedad no es un defecto que eliminar, sino 

una característica esencial que permite una comprensión más profunda de la relación entre 

lenguaje, conocimiento y poder. Aplicando esta perspectiva al concepto de la noble mentira 

en La República, podemos entenderla no como una falsedad manipuladora, sino como un 

φάρμακον pedagógico: una narrativa que, a través de su ambigüedad, tiene el potencial de 

formar y transformar la subjetividad, guiando al alma hacia la verdad sin imponerla 

dogmáticamente.  



 

 

El presente artículo defiende, por tanto, que la noble mentira debe entenderse como 

φάρμακον pedagógico: una ficción regulativa que prepara el alma para la verdad y sostiene la 

cohesión social sin clausurar la búsqueda filosófica. Su legitimidad se condiciona a tres 

requisitos que analizaremos: (1) la competencia epistémica del gobernante, (2) la orientación 

teleológica hacia la justicia y (3) la reversibilidad del símbolo, vale decir, su superación 

dialéctica por quienes completen la formación filosófica. 

Al reinterpretar la noble mentira a la luz del φάρμακον, este trabajo aspira a una doble 

contribución: aclarar un pasaje decisivo de la República y mostrar cómo los relatos 

simbólicos siguen siendo indispensables en la formación moral allí donde la racionalidad 

crítica aún se halla en proceso de maduración. Este enfoque también permite matizar las 

lecturas políticas contemporáneas que ven en la noble mentira un gesto autoritario. Sin negar 

los riesgos de elitismo en la propuesta platónica, es posible reconocer que el mito fundante 

opera como un relato que genera cohesión, sentido común, pertenencia simbólica, y que, en 

tanto tal, tiene un valor formativo no reductible a la manipulación. Aquí es decisiva la 

distinción entre mentira vulgar –que oculta– y símbolo pedagógico –que forma. La noble 

mentira puede ser entendida como φάρμακον en este segundo sentido: no impide la verdad, 

sino que la prepara. 

Además, este tipo de análisis resulta especialmente pertinente en el contexto 

contemporáneo, donde la proliferación de relatos, narrativas e imaginarios plantea nuevas 

preguntas sobre la relación entre ficción, formación y verdad. En tiempos marcados por la 

posverdad, la desinformación y la fragmentación del sentido común, urge repensar el lugar 

del símbolo en la configuración del alma y de la polis. Frente a los relatos que dividen o 

manipulan, la noble mentira puede ofrecer una figura alternativa: un símbolo que instituye un 

mundo común desde la ambigüedad fecunda del parecer. 

A partir de lo anterior, estructuramos este artículo en tres secciones. En primer lugar, 

desarrollamos el marco general en el que se inserta la noble mentira, recuperando su lugar en 

la paideía platónica y contrastando las lecturas reduccionistas que la interpretan como simple 

manipulación ideológica. En segundo lugar, analizamos el trasfondo fenomenológico y la 

donación del sentido, articulando aportes de Husserl, Heidegger, Ricœur, Marion y Falque, y 

estableciendo el fundamento conceptual que sostiene nuestra hipótesis. Finalmente, en el 

tercer apartado desarrollamos de forma sistemática nuestra tesis: la noble mentira como 

fenómeno formativo, como donación simbólica que afecta la subjetividad y orienta la 

formación del alma sin clausurar el camino hacia la verdad. 

 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
5 

 

II. La noble mentira en su contexto político y educativo 

La Noble Mentira (γενναῖον ψεῦδος) constituye uno de los pasajes más provocadores 

y debatidos de La República de Platón. Introducida en el Libro III (414b–415d), se presenta 

como un relato ficticio que los gobernantes deben inculcar a los ciudadanos para asegurar la 

cohesión social y la estabilidad política. Esta mentira, aunque reconocida como tal por los 

filósofos, debe ser percibida por los ciudadanos como una verdad originaria que explique su 

lugar en la estructura social. El relato no pretende convencer por su veracidad empírica, sino 

por su eficacia simbólica y funcional (Schofield, 2023): una genealogía común y una 

disposición natural diferenciada que justifique la división social en la polis. Este punto 

introduce una tensión fundamental en la filosofía platónica: ¿puede una mentira sostener una 

ciudad justa? 

El contenido del mito es claro y deliberadamente alegórico: Platón propone que todos 

los ciudadanos nacen de la misma tierra, como si fueran hermanos, pero sus almas contienen 

metales distintos; oro para los gobernantes, plata para los guerreros y bronce o hierro para los 

artesanos. Esta metáfora minera busca fijar, en el imaginario colectivo, la idea de que la 

jerarquía social responde a una naturaleza interna e inmutable (Gentzler, 2024). Lejos de una 

apelación a la cuna o la herencia, lo que determina el rol político de cada uno es la calidad de 

su alma. La justificación de esta mentira noble se basa en la necesidad de sostener la unidad 

de la ciudad sobre una ficción pedagógica que opere como mito fundacional (Schofield, 

2006). 

Este relato no aparece como una justificación del poder despótico, sino como parte de 

una arquitectura pedagógica más amplia. La ciudad ideal de La República no se basa en la 

fuerza ni en la riqueza, sino en la justicia como armonía entre las partes del alma y de la 

ciudad. En este marco, la Noble Mentira actúa como un principio simbólico que conecta el 

orden cósmico, el orden del alma y el orden político. En otras palabras, permite traducir la 

verdad del filósofo en un relato accesible para quienes no pueden llegar por sí mismos a la 

contemplación del Bien. Esta distinción entre niveles de acceso a la verdad es clave para 

comprender el uso de la mentira como instrumento educativo. 

Así, el carácter “noble” de la mentira reside en su intención y función: no se trata de 

engañar por interés personal, sino de formar a los ciudadanos en la obediencia razonada y en 

el cumplimiento de su rol (Gonda, 2021). Platón distingue entre mentiras dañinas y mentiras 

útiles. La mentira noble pertenece a esta segunda categoría, pues apunta a consolidar un 

principio de justicia objetiva en la estructura de la polis. Según Macías (2011), Platón justifica 



 

 

esta forma de engaño porque reconoce que no todos los ciudadanos son capaces de captar las 

realidades eternas, y por tanto necesitan representaciones adecuadas a su nivel de 

comprensión para conducirse correctamente en la vida social. 

Desde esta perspectiva, el relato adquiere un valor pedagógico esencial. Al igual que 

en otros mitos presentes en los diálogos platónicos, se trata de construir una narrativa que, sin 

ser filosóficamente demostrable, cumple una función orientadora. Como señala Lisi (2009), 

los mitos en Platón no deben ser leídos como relatos ingenuos, sino como estructuras 

simbólicas que abren el pensamiento a lo que no puede ser dicho directamente en términos 

puramente conceptuales. El mito no sustituye la verdad, sino que la anticipa y la prefigura en 

un lenguaje accesible. 

En el contexto de la educación de los guardianes, la Noble Mentira se articula con el 

programa formativo propuesto por Sócrates (Espinoza, 2020), que incluye la música, la 

gimnasia, las matemáticas y la dialéctica. El objetivo es formar almas capaces de gobernar 

con justicia, esto es, almas en las que predomine la razón y que puedan orientar las partes 

apetitiva e irascible. La formación del alma requiere tiempo, esfuerzo y guía. No todos podrán 

llegar al final del camino dialéctico, y por eso se requieren etapas intermedias de aprendizaje. 

La mentira noble puede ser comprendida entonces como uno de esos recursos intermedios que 

acompañan el proceso formativo de los no-filósofos. 

Un aspecto clave de esta narrativa es que no pretende engañar a los sabios, sino formar 

a los no sabios. La mentira es deliberadamente pública y estructurante, no oculta un interés 

privado, sino que sostiene un orden común. En este sentido, su estatuto se acerca al del 

símbolo o la metáfora: no comunica una verdad fáctica, sino una verdad normativa (Mañón, 

2020). La diferencia entre apariencia y realidad no se elimina, pero se emplea con fines 

formativos. Aquí se anticipa, en cierta forma, la noción de un “parecer verdadero”, que no 

coincide con la verdad en sentido estricto, pero que tampoco es mera falsedad. 

El mito opera, entonces, como una mediación entre la doxa y la episteme, entre la 

apariencia sensible y la verdad inteligible. En la tradición griega, esta distinción es 

fundamental (Buitrago, 2023), pero Platón no la presenta como una oposición absoluta. La 

formación del alma requiere comenzar en el mundo de la opinión y del parecer, para luego 

ascender progresivamente hacia el conocimiento de las ideas. En este proceso, las narraciones 

cumplen una función heurística: orientan el deseo, despiertan la memoria y disponen al alma 

para recibir el conocimiento (Vecchio, 2021). De ahí que la mentira noble pueda ser leída 

como un fenómeno pedagógico y no como una simple manipulación ideológica. 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
7 

 

Si se considera este proceso desde una perspectiva fenomenológica, puede 

interpretarse la Noble Mentira como una forma de “aparición pedagógica”. No se trata de una 

ocultación arbitraria de la verdad, sino de una figura que permite su acceso indirecto. Como 

ocurre con el mito en general, la verdad se da aquí en la forma del ocultamiento, del símbolo, 

del relato que vela y revela al mismo tiempo. El mito, como observa Ricoeur en La metáfora 

viva (2001), no transmite datos, sino estructuras de sentido. Y esto es justamente lo que hace 

la Noble Mentira: instituye una estructura de sentido que permite comprender el lugar de cada 

uno en la comunidad política. 

La función simbólica del relato está estrechamente ligada a su eficacia práctica. La 

ciudad requiere de una narrativa común que explique y legitime su estructura. Cuando no 

existe una comprensión filosófica generalizada, es el relato mítico el que asume ese papel. 

Utilizar el mito como una “ficción útil” no supone una traición a la filosofía, sino que 

representa una extensión de su función formativa para quienes no pueden participar 

directamente en el discurso dialéctico. De este modo, Platón reconoce la existencia de 

distintos niveles de acceso a la verdad y, en consecuencia, la necesidad de formas 

pedagógicas diferenciadas. 

Ahora bien, esta visión plantea interrogantes éticos complejos. ¿Es legítimo utilizar 

una falsedad para promover la virtud? ¿Dónde se traza la línea entre pedagogía y 

manipulación? La propuesta platónica parece responder afirmativamente a estas preguntas, 

siempre que el engaño se oriente al bien común y sea administrado por quienes han alcanzado 

el conocimiento del Bien. Este punto introduce una dimensión problemáticamente elitista en 

el pensamiento político platónico: la idea de que solo algunos están en condiciones de conocer 

y que los demás deben obedecer relatos construidos para su beneficio. 

Sin embargo, esta objeción puede matizarse si se comprende la mentira no como 

imposición, sino como cuidado pedagógico. El filósofo no engaña para dominar, sino para 

guiar. Como sugiere Vecchio (2021), Platón piensa la educación como un proceso gradual, en 

el que las ficciones ocupan un lugar transitorio pero necesario. En esta clave, la Noble 

Mentira no sustituye a la verdad, sino que prepara al alma para recibirla en la medida de sus 

posibilidades. Es una pedagogía indirecta, una educación a través de las apariencias. 

En definitiva, la Noble Mentira puede ser entendida como un momento constitutivo 

del proceso formativo platónico y que, lejos de ser una contradicción en su pensamiento, 

revela su comprensión profunda de la condición humana: los hombres no acceden 

directamente a la verdad, sino a través de mediaciones simbólicas, narrativas y pedagógicas. 



 

 

El mito, en su función educativa, no es un obstáculo para la verdad, sino su umbral. En este 

sentido, Platón anticipa intuiciones que la fenomenología contemporánea ha recuperado: la 

verdad se da siempre en modos de aparecer, en estructuras de sentido que orientan, más que 

imponen. 

El mito del origen común y de los metales en las almas no pretende explicar 

causalmente la jerarquía social, sino producir una disposición ética hacia la justicia y el 

cumplimiento del propio rol. La Noble Mentira no es un discurso de dominación, sino de 

integración simbólica. Al fundar una memoria común, genera una forma de pertenencia que 

trasciende los intereses individuales. Esta dimensión ética del mito es central para comprender 

su legitimidad dentro del proyecto platónico. 

Así, el uso de la Noble Mentira revela en Platón una conciencia aguda de los límites 

de la racionalidad en la vida política. La ciudad no puede fundarse solo en la lógica, sino que 

requiere símbolos, ritos, relatos: es decir, formas de aparecer del sentido que permitan a los 

ciudadanos orientarse en el mundo. En ese contexto, el filósofo no se convierte en 

manipulador, sino en pedagogo del alma colectiva. Y la mentira, lejos de ser traición a la 

verdad, se convierte en su forma inicial, provisoria, pero necesaria. 

 

II.I. La mentira como φάρμακον: justicia, verdad y utilidad en la República  

La riqueza filosófica que nos entrega Platón es innegable. Múltiples hipótesis lo 

relacionan con tradiciones anteriores, en particular con el orfismo en su forma pitagórica 

(Pérez, 2017). Estas corrientes influyeron en el pensamiento filosófico clásico, pero sería un 

error considerar a Platón como un simple continuador de su legado. El giro metafísico que 

introduce –profundamente estremecedor– constituye un impacto inédito en la historia de la 

filosofía (García Lorente, 2024). Con su propuesta, Platón mezcla de modo fecundo lo 

religioso y lo racional: cree en los dioses, en la reencarnación y, sobre todo, en un mundo de 

las Ideas del que participamos y que fundamenta todo el recorrido de su pensamiento. 

Conocer la verdad, para Platón, implica inmiscuirse en los entes mismos, en lo que se 

da como apariencia, en lo que se manifiesta. La verdad (ἀλήθεια) no es un simple dato, sino 

un acontecimiento de desocultamiento, un dejar-aparecer que orienta toda la vida (Vilarroig et 

Al, 2023). Esta comprensión de la verdad, como brújula existencial, permite transitar desde 

una vida simplemente vivida a una vida buena, es decir, una vida conforme al orden 

inteligible del cosmos y de la polis (Rep. 505a). Esta diferencia, aparentemente sutil, es 

crucial en el pensamiento platónico, pues da lugar a la posibilidad de la formación del alma 

mediante un ascenso hacia la contemplación de lo verdadero y lo justo (Pérez, 2017). 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
9 

 

En este marco, el tránsito de una vida natural a una vida buena se articula con una 

transformación radical: dejar de habitar lo contingente y ascender hacia lo ideal. Este proceso 

educativo requiere de instrumentos adecuados, capaces de orientar el alma hacia lo más alto. 

Es aquí donde aparece el φάρμακον, término polisémico que en griego puede significar 

medicina, droga, veneno o remedio. Como señala Derrida, el φάρμακον encarna una 

ambigüedad estructural: puede curar o dañar, salvar o corromper (Derrida, 2015, p. 102). Su 

eficacia depende, por tanto, de quién lo administra y con qué fin. 

En La República, especialmente en el libro III, se introduce la idea de la “noble 

mentira” (γενναῖον ψεῦδος), un relato ficticio que los gobernantes deben inculcar a los 

ciudadanos para asegurar la cohesión social. Esta mentira no es un error, sino un φάρμακον, 

un remedio útil para el alma colectiva cuando es aplicada por quien conoce la verdad (Rep. 

389b). La mentira es así presentada como algo χρήσιμον (provechoso), no por su contenido 

factual, sino por su función formativa y estructurante. 

Este uso del φάρμακον no supone necesariamente la presencia de una enfermedad. 

Platón reconoce que incluso una vida sana puede requerir intervención, ruptura, 

transformación. El φάρμακον, en su sentido más profundo, irrumpe en la normalidad, 

desestabiliza lo dado para hacer aparecer otra posibilidad. Como observa el propio Platón, 

este remedio debe ser reservado a los médicos, no a los profanos (Rep. 389b), es decir, no 

todos pueden administrar la mentira: solo aquellos que, por medio del intelecto, han accedido 

a la ἀλήθεια, pueden orientar su uso. 

En esta lógica, el gobernante debe ser filósofo porque es el único que ha visto el Bien 

en sí y puede ordenar la ciudad conforme a la justicia (δίκη). Tal como afirma Platón: “Hasta 

que los filósofos no sean reyes, o los que hoy se llaman reyes y soberanos no filosofen 

sinceramente..., no cesarán los males de la ciudad” (Rep. 473c-d). El uso de la mentira, 

entonces, no se justifica por el poder, sino por el conocimiento del Bien. La mentira noble es 

válida únicamente cuando sirve a la justicia, cuando permite armonizar el alma de los 

ciudadanos con el orden del cosmos. 

Esta armonización implica una subordinación de las partes inferiores del alma —la 

irascible y la concupiscible— a la parte racional. La ciudad justa refleja esta estructura: los 

gobernantes representan la razón, los guardianes el coraje y los artesanos el deseo. Solo si 

cada parte cumple su función se alcanza la justicia. En este contexto, el φάρμακον aparece 

como recurso para mantener esa armonía, especialmente entre quienes no pueden acceder 



 

 

directamente al conocimiento de las Ideas. La mentira, como el mito, es un instrumento 

pedagógico que dispone el alma para la verdad. 

El problema ético que se deriva de esto no es menor. ¿Puede una mentira sostener una 

ciudad justa? Platón responde que sí, si se usa como φάρμακον por quienes conocen el bien. 

No se trata de una manipulación interesada, sino de un cuidado pedagógico. Como señala 

Segvic, la virtud (areté) en Platón se concibe como una técnica racional de vida, un 

conocimiento práctico que orienta el deseo hacia lo justo y lo bueno (Segvic, 2009, pp. 13-

14). En esta línea, la mentira noble no reemplaza a la verdad, sino que la anticipa 

simbólicamente, abriendo un espacio de sentido para quienes no pueden contemplarla 

directamente. 

Por lo tanto, el uso de la mentira en Platón no puede evaluarse según una lógica 

factual o empírica. Su justificación reside en su utilidad para la polis, en su capacidad de 

orientar al alma hacia su lugar justo. La mentira se convierte en φάρμακον solo cuando se 

subordina a la ἀλήθεια y sirve a la δίκη. Es este orden jerárquico —filosofía, verdad, justicia, 

utilidad— el que da legitimidad al recurso narrativo. Por eso Platón insiste en que el 

gobernante debe conocer la Idea del Bien, sin la cual todo lo demás carece de sentido (Rep. 

504d–505a). 

Ahora bien, esta estructura no implica una negación del parecer (δόξα), sino su 

integración en un proceso educativo gradual. El parecer no se elimina: se purifica, se ordena, 

se dispone al alma para la contemplación. En este proceso, la mentira noble cumple una 

función semejante a la del mito: representa, sin agotar; sugiere, sin imponer. Como sostiene 

Lisi, los mitos en Platón no deben ser leídos como relatos ingenuos, sino como estructuras 

simbólicas que prefiguran lo que no puede decirse directamente en términos conceptuales 

(Lisi, 2009). 

En este sentido, la mentira noble –como φάρμακον– es menos una falsedad que una 

mediación simbólica. Permite que el alma, aún sin conocer, se oriente correctamente. Esta 

dimensión simbólica de la mentira es la que la conecta con la fenomenología contemporánea, 

especialmente con las nociones de donación, aparecer y sentido. Pero antes de ingresar en esa 

dimensión conviene dejar en claro que, para Platón, el φάρμακον no es solo un medio entre 

otros, sino un principio de organización: un operador que transforma la vida natural en vida 

justa. 

La noble mentira, en suma, no es una traición al pensamiento platónico, sino una 

expresión de su racionalismo ético: solo puede administrarla quien conoce el bien, y solo es 

válida si ordena el alma hacia la justicia. No hay en ella cinismo ni relativismo, sino una 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
11 

 

concepción elevada de la pedagogía como cuidado del alma. En esa línea, el filósofo no 

engaña para dominar, sino para guiar. Como médico del alma, su mentira no oculta: cura. 

 

III. Fenomenología y la formación del sentido  

Especialmente en la obra de Platón, la distinción entre el mundo sensible y el mundo 

inteligible estructura la forma en que se accede a la verdad (Alican, 2024). Sin embargo, este 

dualismo no elimina la relevancia del parecer, sino que lo transforma en una etapa necesaria 

del conocimiento (Divenosa y Mársico, 2013). La educación del alma comienza en la doxa, en 

el ámbito de las opiniones y las apariencias, y se dirige hacia la episteme, donde habita la 

verdad de las ideas (Szaif, 2007). Desde la fenomenología, se puede reinterpretar este 

recorrido no como un abandono de las apariencias, sino como su redención: el parecer no se 

concibe como falsedad, sino como modo originario de aparición (Janoušek & Zahavi, 2019).  

Husserl (2006) pone en suspenso el mundo natural mediante la epoché para acceder a 

la esencia de los fenómenos, tal como se dan en la conciencia. Esta suspensión no destruye el 

aparecer, sino que lo purifica de presupuestos. Así, el fenómeno no es aquello que oculta la 

cosa misma, sino lo que la deja ver (Walton, 2018). En este marco, la “noble mentira” 

platónica puede comprenderse como un aparecer intencional que orienta al alma hacia una 

verdad aún inaccesible, pero ya anticipada en la forma del relato. Si bien puede sonar 

contradictorio, este “fingir” mítico abre un campo de donación de sentido que se vuelve 

indispensable para la formación (Rabanaque, 2011). 

En el contexto educativo que Platón propone en La República, la noble mentira opera 

como un mito formativo (Brown, 2017), es decir, su verdad no reside en su correspondencia 

factual, sino en su capacidad para configurar un horizonte de sentido que oriente el deseo del 

alma hacia su lugar justo en la ciudad. Este tipo de verdad se asemeja a lo que Ricoeur llama 

“verdad simbólica” un modo de decir que no refiere literalmente a lo real, pero que revela 

estructuras profundas del mundo humano (Ricœur, 2001). De manera análoga, Mársico 

(1998) ha destacado que la retórica y el mito en la Grecia antigua no se limitan a la 

manipulación, sino que generan un marco hermenéutico que posibilita la educación paideica. 

Uno de los momentos clave para entender la articulación entre parecer, verdad y 

formación en La República se encuentra en el fragmento 389b, donde Sócrates, dialogando 

con Adimanto, introduce una distinción fundamental entre los usos de la mentira para dioses y 

para hombres. Lo que se discute aquí no es una simple evaluación moral del engaño, sino su 

estatuto ontológico y pedagógico. Sócrates afirma que, si bien la mentira es inútil (ἄχρηστος) 



 

 

para los dioses, puede ser útil (χρήσιμον) para los hombres, siempre que sea utilizada como 

φάρμακον, es decir, como remedio, y solo por quienes conocen su uso correcto. 

En esta perspectiva, el valor del φάρμακον no es intrínseco, sino relacional. Lo 

decisivo no es el contenido literal de la mentira, sino su efecto y su orientación. La utilidad –

χρήσιμον– se convierte en un criterio político-filosófico que permite evaluar la pertinencia del 

parecer. Esta concepción instrumental de la mentira solo es aceptable si se subordina a la 

justicia (δίκη) y a la verdad (ἀλήθεια), configurando así una pedagogía del aparecer que no 

busca encubrir la realidad, sino prepararla para su desocultamiento. 

En el plano fenomenológico, lo que aparece en este pasaje es una teoría del aparecer 

como manifestación orientada: lo que se muestra –φαίνεσθαι, εἴδομαι– no aparece 

neutralmente, sino en relación con quien lo recibe. El ente se da como algo: como útil o no 

útil, como verdadero o falso, como remedio o veneno. Esta estructura de la apariencia anticipa 

la noción fenomenológica de intencionalidad: todo aparecer está ya cargado de sentido, de 

orientación, de finalidad (Husserl, 2006). 

A partir de aquí se comprende que la mentira, entendida como ψεῦδος, no es una 

ocultación arbitraria, sino un modo de aparecer dirigido, una forma simbólica que –si es 

correctamente aplicada– revela más de lo que oculta. En este punto, la mentira noble no se 

opone a la verdad, sino que se presenta como una forma de mediación hacia ella. El 

φάρμακον, como figura ambigua, desestabiliza la oposición binaria entre verdad y falsedad, 

abriendo un espacio intermedio donde el parecer se convierte en formación. 

Desde esta lógica, el gobernante no es un manipulador, sino un intérprete del sentido. 

Como indica Segvic (2009), Platón creció en un ambiente que valoraba la razón como 

instrumento central de la vida virtuosa, y este racionalismo lo llevó a concebir la educación 

como un proceso gradual de acceso al conocimiento. La mentira, en este proceso, se vuelve 

pedagógica cuando se utiliza para orientar el alma hacia su bien propio, no como dominación, 

sino como cuidado. 

Este cuidado implica reconocer que no todos los ciudadanos tienen acceso inmediato a 

la verdad. La pedagogía platónica acepta la desigualdad epistémica como una realidad del 

alma humana. Por ello, los relatos, los mitos y las metáforas cumplen una función heurística 

esencial: permiten que la estructura de sentido llegue a quienes aún no pueden recorrer el 

camino dialéctico completo. Como recuerda Mársico en Ejes para pensar lo griego (2011), el 

mito griego es siempre un instrumento formativo que orienta, no un adorno retórico 

Volviendo al fragmento 389b, observamos que la mentira se legitima solo cuando es 

utilizada por el especialista, es decir, por quien ha visto la Idea del Bien. Platón no justifica 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
13 

 

cualquier mentira, sino aquella que puede, en virtud de su intención y efecto, beneficiar a la 

ciudad. Es en este punto donde la analogía médica alcanza su fuerza máxima: el político es 

médico del alma colectiva. La mentira se convierte así en una técnica del alma, una τέχνη que 

requiere conocimiento de la naturaleza humana y del orden inteligible. 

Este conocimiento no se reduce a información, sino que implica comprensión del 

aparecer. Desde la fenomenología, podemos afirmar que el gobernante no solo actúa 

conforme a lo que aparece, sino que interpreta el sentido de esa aparición en relación con la 

verdad que la sostiene. Como sostiene Heidegger, la ἀλήθεια no es adecuación, sino 

desocultamiento, un dejar-aparecer aquello que se muestra desde sí mismo (Heidegger, 2018, 

§44). En esta clave, la mentira noble, lejos de ser una traición a la verdad, es una etapa en su 

despliegue. 

La justicia, entonces, no se impone como una estructura externa, sino que se 

manifiesta como sentido en la vida común. La mentira, subordinada a la δίκη, no clausura el 

pensamiento, sino que lo abre. Permite que el alma comience a orientarse, que encuentre su 

lugar en la polis. En este proceso, el parecer no es ilusión, sino umbral. Tal como lo afirma 

Marion, el fenómeno se da más allá de su representación, como donación que excede lo 

previsto (Marion, 2013). El relato mítico –la mentira noble– participa de esta lógica de 

exceso. 

En concreto, el análisis del fragmento 389b confirma que la mentira noble no debe 

leerse como una simple herramienta política, sino como una figura fenomenológica del 

sentido. Aparece allí donde la verdad aún no puede decirse, pero sí insinuarse. El φάρμακον 

actúa como mediador simbólico, y su legitimidad depende del lugar desde el cual se aplica: el 

conocimiento del Bien. Es esta la clave que permite entender a Platón no como un doctrinario 

del autoritarismo, sino como un hermeneuta del aparecer justo. 

Heidegger, por su parte, cuestiona la reducción de la verdad a la adecuación; en Sein 

und Zeit (2018), señala que la verdad es desocultamiento (Unverborgenheit), es decir, un 

dejar-aparecer lo que se muestra desde sí mismo. En esta clave, las ficciones como la noble 

mentira no serían simples ocultamientos arbitrarios, sino configuraciones previas que 

permiten el desvelamiento progresivo del sentido (Rowett, 2016). El mito no niega la verdad, 

la prepara. Esto encuentra eco en la lectura fenomenológica de Roberto Walton (2018) a 

Husserl, quien sostiene que la reducción husserliana no niega el mundo sensible, sino que lo 

expone en su darse originario, otorgándole un valor constructivo para la conciencia en 

apertura a lo excesivo. 



 

 

La fenomenología contemporánea ha ido aún más lejos en esta línea. Marion (2013), 

en Étant donné, propone que el fenómeno no solo aparece ante un sujeto que lo constituye, 

sino que se da en exceso respecto de toda intención. El mito platónico, en este sentido, puede 

ser pensado como un fenómeno saturado: no se reduce a lo que dice, sino que desborda hacia 

lo que convoca. Su verdad no se agota en el contenido, sino en el acontecimiento de su 

donación. Asimismo, Marion (2013) muestra que el fenómeno saturado excede la medida 

conceptual del sujeto, pues la donación del aparecer afecta al receptor antes de que éste pueda 

objetivarla o someterla a verificación lógica. En este espacio de excedencia, la intuición 

desbordante precede a toda representación y sitúa al espectador en una relación de recepción 

pasiva que abre la posibilidad de un encuentro originario con el sentido (Roggero, 2020). Así, 

la noble mentira platónica no solo relata un origen, sino que, al modo de un fenómeno 

saturado, instituye simbólicamente un mundo compartido cuyo peso afectivo funda la 

comunidad política más allá de la mera correspondencia factual (Curotto, 2018). 

Esta fenomenología del exceso permite repensar la pedagogía platónica desde una 

clave no representacional. La educación no es transmisión de contenidos, sino exposición a 

formas de aparecer que transforman al sujeto. La noble mentira, lejos de ser un artificio 

ideológico, sería una epifanía política: un relato que llama al alma a tomar su lugar, a 

incorporarse a un orden que la antecede y la constituye. Schnell (2024) ha insistido en que la 

constitución del sentido no depende únicamente de un sujeto activo, sino de la donación que 

el fenómeno ofrece, abriendo así una dimensión intersubjetiva que la pedagogía puede 

aprovechar. 

En este contexto, puede establecerse un vínculo fecundo con la hermenéutica de 

Gadamer ya que el autor defiende que toda comprensión implica una fusión de horizontes 

entre el mundo del texto y el del lector (Gadamer, 2007). La noble mentira no es recibida 

como información, sino como palabra viva que interpela y configura. Su sentido se produce 

en el encuentro, no en la verificación, en base a lo que Falque (2013) señala como una 

hermenéutica encarnada que abre el sentido luego del enfrentarse al contenido. De esta 

manera, el discurso mítico se convierte en un lugar de interacción fenomenológica que 

posibilita la constitución de una comunidad política. 

Esta comprensión exige abandonar una lectura simplista de Platón como defensor de la 

manipulación. El mito del metal no es una mentira vulgar, sino una estructura del parecer que 

orienta éticamente. Como señala Lisi (2009), el mito opera como un filtro hermenéutico que 

da forma al deseo y a la percepción del mundo, posibilitando una educación política que no 

excluye, sino que incluye mediante la narración. Este enfoque dialoga con la postura de 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
15 

 

Torres (2020) respecto a lecturas fenomenológicas sobre Platón, para quien la apertura 

empática y la constitución moral no se fundan en la correspondencia factual, sino en la 

configuración simbólica de la experiencia. 

De manera semejante, Ricœur (2004) ha afirmado que los mitos y narraciones son 

recursos fundantes de la identidad personal y colectiva. En su lectura del tiempo narrado, 

destaca que las historias no sólo reflejan una vida, sino que la configuran. Así, la noble 

mentira no miente sobre el pasado, sino que inaugura una historia posible. No describe un 

origen, sino que lo instituye simbólicamente. Catalán (2004) insiste, además, en que la 

retórica mítica en Platón no busca engañar, sino instaurar un horizonte de comprensión 

política. 

Esta capacidad configuradora del mito se hace particularmente evidente cuando se 

analiza su función en el contexto de la polis. La ciudadanía, en Platón, no es una cuestión de 

cuna, sino de formación. La noble mentira no congela identidades, las despierta. La 

asignación de un metal no clausura la posibilidad del ascenso educativo, sino que la 

presupone: solo quien ha sido formado puede gobernar. Este dinamismo formativo coincide 

con la lectura de Rabanaque (2011), para quien la epoché fenomenológica enseña a ver el 

“aparecer” como un campo abierto de significaciones siempre dispuesto a un nuevo acto de 

sentido. 

Si la fenomenología no es una apología de la ilusión, sino una afirmación del carácter 

dinámico y formativo del sentido; el aparecer es un momento originario del proceso de 

donación (Zahavi, 2025). En este marco, la educación platónica aparece como un 

acompañamiento de los modos en que el mundo se muestra, y el mito como la forma inicial 

de este mostrarse. De ahí que la noble mentira figure como una suerte de “umbral 

hermenéutico”, en el que la conciencia se predispone a la verdad por medio de un aparecer 

simbólico. 

Esta interpretación puede ser contrastada con lecturas contemporáneas que reducen la 

noble mentira a manipulación política. Sin negar los riesgos del elitismo epistémico, conviene 

matizar con una lectura fenomenológica que no juzga el aparecer por su falta de adecuación, 

sino por su poder configurador (Hepach, 2022). La verdad no se opone al mito, sino que lo 

atraviesa, abriéndose paso en la medida en que el aparecer simbólico se convierte en un 

espacio de transformación. 

Finalmente, la fenomenología permite restituir el valor educativo del símbolo en un 

tiempo dominado por la información. Frente al exceso de datos, el mito aparece como lo que 



 

 

abre un mundo. La noble mentira, en su función originaria, no es un error por corregir, sino 

una figura que orienta: no porque diga lo que es, sino porque hace aparecer lo que debe ser 

(Falque, 2013). En conclusión, la noble mentira de Platón, leída desde la fenomenología, 

revela que el parecer no es un residuo que la filosofía deba eliminar, sino un umbral que debe 

habitar. La educación comienza en el aparecer, y solo desde allí puede aspirar al ser. El mito, 

como forma primera de donación del sentido, inaugura la posibilidad misma de una verdad 

que se da, no como evidencia, sino como camino. 

 

IV. La formación del alma por el aparecer  

La comprensión fenomenológica de la noble mentira exige desplazar el centro de 

análisis desde el contenido de la proposición hacia la transformación del sujeto que la recibe. 

No se trata únicamente de dilucidar si el relato mítico es verdadero o falso en sentido lógico, 

sino de examinar qué tipo de mundo inaugura y qué tipo de subjetividad forma. En ese 

sentido, nuestra hipótesis sostiene que el φάρμακον platónico no puede ser reducido a una 

estrategia política de manipulación, sino que debe ser comprendido como una forma de 

donación simbólica que afecta la estructura del alma, guiándola hacia una apertura ética y 

comunitaria. Este cambio de foco exige considerar que el alma no es solo sujeto de 

conocimiento, sino también espacio de aparición, atravesado por afectos, símbolos y 

estructuras de sentido que la orientan incluso antes de que pueda juzgar (Rowett, 2016). 

Este giro fenomenológico remite a una concepción del sujeto que no se constituye a 

partir de sí, sino que es primero afectado por lo que se le da (Marion, 2013). En lugar de partir 

de una conciencia soberana que elige qué creer, el enfoque fenomenológico muestra que toda 

recepción de sentido presupone una afección originaria que orienta la apertura del mundo 

(Merleau‑Ponty, 2002). La noble mentira, en este contexto, no se impone como contenido 

cerrado, sino que opera como una estructura simbólica que abre un horizonte compartido. La 

subjetividad se forma, de este modo, en la medida en que es expuesta a un mundo que 

aparece, y no solo cuando se le informa algo. Esta diferencia es clave: no hay verdad sin 

mundo, y no hay mundo sin el aparecer que lo instituye (Heidegger, 2018). 

La afección, en tanto experiencia primera del sujeto, permite comprender por qué la 

noble mentira actúa incluso antes de ser creída o entendida plenamente. Como mito 

fundacional, no busca convencer ni probar, sino afectar, es decir, introducir una forma de 

pertenencia simbólica que estructura el deseo y la orientación vital del alma. Este tipo de 

formación no tiene como objetivo la adhesión racional inmediata, sino la instauración de una 

disposición ética que solo en el tiempo podrá volverse comprensible o tematizable. El sujeto, 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
17 

 

así, no parte del juicio sino de la afección, y es solo en la medida en que se deja afectar que 

puede comenzar a formarse (Marion, 2013). 

Autores como Falque han desarrollado esta comprensión de la formación como un 

proceso de exposición al exceso o, como lo denomina él, lo supra-fenomenal (Falque, 2021, 

p. 90). En lugar de suponer una pedagogía progresiva basada en la transmisión lineal de 

saberes, Falque subraya que la formación verdadera acontece como un momento de irrupción 

que desestabiliza la identidad y deja al sujeto en una situación de apertura radical. En este 

sentido, la noble mentira puede leerse como una figura del acontecimiento: irrumpe en el alma 

como un relato simbólico que no se domina, sino que se habita, y cuyo sentido se va 

desplegando en la experiencia. No educa diciendo lo que hay, sino haciendo aparecer lo que 

aún no puede ser plenamente dicho, siendo, en sentido fenomenológico propuesto por Marion 

(2013), algo invisto. 

Este carácter de exceso que tiene el φάρμακον lo aleja radicalmente de toda lógica de 

manipulación, pues, en efecto, la diferencia entre una mentira estratégica y una ficción 

formativa radica en la orientación del aparecer. Mientras que la primera se construye para 

controlar, la segunda se da como posibilidad de apertura. El mito que forma no es el que 

encierra, sino el que abre un espacio simbólico donde el alma puede comenzar a orientarse 

hacia lo justo. Esta distinción implica una ética del aparecer, donde no todo símbolo es 

legítimo, sino solo aquel que predispone al alma al Bien. No es el contenido del relato lo que 

lo valida, sino su estructura fenomenológica: su poder de afectar sin violentar, de guiar sin 

imponer. 

El mito formativo no tiene validez eterna ni pretende constituirse como verdad 

absoluta. Su fuerza está en su capacidad de operar en el tiempo, de acompañar la formación 

del alma hasta que esta pueda recorrer su camino dialéctico. La noble mentira es, en este 

sentido, una forma reversible de donación simbólica: se da como inicio, pero no como fin. Por 

ello, su verdad no se mide por su correspondencia con los hechos, sino por su posibilidad de 

ser reinterpretada, cuestionada y eventualmente superada por el propio sujeto, es decir, en 

cuanto se hospeda al fenómeno (Murga, 2021). Lo que forma, en este modelo, es aquello que 

deja ser y que, al mismo tiempo, guía sin clausurar. 

Este carácter reversible del mito permite integrarlo a una pedagogía de la libertad al 

situarse en el inicio del camino formativo, pues el φάρμακον inaugura una relación con la 

verdad que no es posesiva ni autoritaria, sino progresiva y dialógica. La verdad, así entendida, 

no se impone desde fuera, sino que aparece como lo que el alma va siendo capaz de recibir. 



 

 

Esta concepción no implica relativismo, sino una atención fenomenológica a las condiciones 

en las que la verdad puede manifestarse sin violencia. En este contexto, el símbolo no oculta 

la verdad, sino que la hace posible en la medida en que la anticipa simbólicamente (Gadamer, 

2007). 

Este tipo de pedagogía simbólica, tan arraigada al intelectualismo moral de Sócrates 

(Segvic, 2009), es especialmente pertinente para pensar la formación política y ciudadana en 

tiempos contemporáneos. Frente a los discursos de la posverdad, donde las narrativas son 

utilizadas para dividir, polarizar o vaciar de contenido el sentido común, la noble mentira 

aparece como su contrario estructural: una ficción orientada al bien común, que no busca 

manipular el juicio, sino formar el deseo. En lugar de imponer un dogma, ofrece una forma 

simbólica de pertenencia, que puede ser interpretada, cuestionada y finalmente reformulada. 

Su fuerza no está en su literalidad, sino en su capacidad de generar mundo (Schofield, 2023). 

Desde esta clave, el filósofo o educador no es quien posee la verdad, sino quien 

administra el aparecer del sentido. Su tarea no es convencer ni refutar, sino abrir mundos 

simbólicos que formen al alma en su deseo de justicia y verdad. Esta tarea no es técnica, sino 

ética, porque se juega en el cuidado de la formación. El mito que se ofrece debe ser discernido 

no solo por su contenido, sino por su orientación: ¿forma o deforma? ¿abre o encierra? ¿dona 

o manipula? Estas preguntas marcan el horizonte de una pedagogía fenomenológica que 

reconoce la potencia del símbolo sin absolutizarlo.  

Este enfoque permite, además, repensar el papel del sujeto en la formación. No se trata 

de un ego autónomo que decide qué creer, sino de una subjetividad abierta que se deja afectar 

por lo que aparece. La formación, en este sentido, es una experiencia pasiva y activa a la vez: 

pasiva porque depende de lo que se le da, activa porque exige acoger, interpretar y responder 

a esa donación. La noble mentira entra en esta dinámica: afecta, orienta y convoca. No se trata 

de un contenido que se impone, sino de un horizonte que se habita. 

Este habitar del símbolo requiere una confianza básica en el aparecer, ya que, en 

contextos de crisis de sentido, esta confianza se erosiona, y con ella la posibilidad misma de 

formación. Por eso, la noble mentira también remite a una ontología de la acogida: formarse 

es confiar en que el sentido puede aparecer de forma simbólica, incompleta, pero verdadera. 

Esta confianza no es ingenua, sino crítica: sabe que todo símbolo puede ser también 

instrumento de dominio, pero no por ello renuncia al poder formativo del mito. 

A fin de preservar esa confianza crítica en el aparecer, conviene recordar lo que 

Ricœur denomina la “segunda ingenuidad”: una actitud que no consiste en regresar a la 

credulidad primera, sino en atravesarla reflexivamente para recobrar la potencia simbólica del 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
19 

 

mito sin caer en el escepticismo total (Ricœur, 2001). Desde esta perspectiva, la noble mentira 

se sostiene en un delicado equilibrio: solo puede operar formativamente si el sujeto está 

dispuesto a dejarse tocar por aquello que se ofrece como don, pero también si mantiene 

despierta la vigilancia que impide que la ficción se fosilice en dogma o propaganda.  

Ese equilibrio exige, por parte del educador, una praxis dialógica que renuncie tanto al 

adoctrinamiento como a la mera transmisión de información. Formar con símbolos implica 

acompañar al otro en la interpretación paulatina de los mundos que se van abriendo, 

favoreciendo la discusión pública y la autocrítica. Así, la noble mentira no se legitima por la 

autoridad de quien la pronuncia, sino por la capacidad de generar encuentros donde la 

comunidad pueda apropiarse y reconfigurar el relato común. En palabras de Gadamer, la 

verdad del símbolo acontece a la medida de la conversación (Gadamer, 2007): es evento 

compartido, no decreto unilateral.  

Con todo, la pedagogía del φάρμακον sólo conserva su estatuto donativo si permanece 

abierta a su propia caducidad. Tal como subraya Marion (2013), el don se verifica en la 

recepción libre, no en el control de los efectos. Cuando la ficción fundacional deja de suscitar 

interrogantes y se confunde con la realidad misma, corre el riesgo de volverse tóxica: pasa de 

hospedar el sentido a sofocarlo. Mantener vivo el dinamismo formativo implica, por tanto, 

disponer tiempos y espacios para la crítica, la reformulación y –cuando sea necesario– el 

abandono del mito inicial en favor de relatos más justos. 

 

5. Conclusiones 

El recorrido propuesto ha mostrado que la noble mentira platónica no puede ser 

comprendida como un simple artificio ideológico, sino como un φάρμακον pedagógico cuya 

función formativa se inscribe en una lógica del aparecer y no del engaño. La lectura detenida 

de los pasajes centrales de La República, complementada con un marco fenomenológico y 

hermenéutico, ha permitido mostrar que el relato fundacional ocupa un lugar clave en la 

paideía platónica: no reemplaza a la verdad, sino que la prepara. Esta preparación, lejos de 

reducirse a una manipulación de masas, configura una disposición simbólica que orienta el 

alma hacia la justicia y el conocimiento del Bien. 

Al destacar la ambivalencia del φάρμακον –remedio y veneno a la vez–, hemos 

mostrado que la mentira noble debe ser comprendida en función de su orientación y no de su 

contenido. No toda ficción es formativa, ni toda mentira es legítima. Su valor ético y 

pedagógico depende de la intención del educador y de la disposición del educando. Esta 



 

 

constatación permite trazar una distinción crucial entre el uso simbólico que forma y el uso 

propagandístico que somete. En ese sentido, el mito platónico aparece como figura inaugural 

de una ética: no se trata de eliminar las imágenes, sino de discernir cuáles permiten la apertura 

del sentido. 

La fenomenología ha resultado especialmente fecunda para reinterpretar los pasajes 

platónicos. Al desplazar el centro del análisis desde la proposición al sujeto que recibe, se 

hace posible ver en el mito no un error, sino una estructura donativa que configura el 

horizonte de sentido del alma. El relato mítico, en tanto parecer formativo, no clausura la 

verdad: la anuncia. Afecta, orienta y dispone al alma para una verdad que aún no puede ser 

tematizada conceptualmente. Esta forma de mediación simbólica, entendida como fenómeno 

saturado, desborda el marco representacional y se instala en el corazón mismo de toda 

formación auténtica. 

Este modelo simbólico de la educación tiene una clara proyección contemporánea. En 

un tiempo donde la posverdad, la saturación informativa y la fragmentación del sentido 

común dificultan la constitución de un horizonte compartido, la propuesta platónica recupera 

su actualidad. No como receta política, sino como inspiración pedagógica: la verdad necesita 

relatos que la preparen, no porque se renuncie a ella, sino porque el alma humana requiere 

tiempo, afección y sentido para poder acogerla. En este sentido, la noble mentira se presenta 

como una alternativa al cinismo posmoderno: un símbolo que, sin pretender ser absoluto, 

forma comunidad. 

El replanteamiento fenomenológico y filológico aquí realizado invita también a revisar 

el lugar del mýthos en la filosofía antigua. Demuestra que la oposición entre mýthos y lógos, 

tantas veces reproducida acríticamente, no es absoluta en Platón. Antes bien, la formación del 

alma exige ambas dimensiones: la imaginación simbólica y la argumentación racional. De allí 

que el mito no sea un residuo prefilosófico, sino una fase constitutiva del camino hacia el 

conocimiento. Como tal, requiere no ser descartado, sino comprendido y discernido 

éticamente. 

 

6. Referencias bibliográficas 

Alican, N. (2024). What a Wonderful World: The Metaphysical Monism of Plato under the 

Two-Level Model of Holger Thesleff. Cosmos and History: The Journal of Natural 

and Social Philosophy, 20(2), 94–134. Retrieved from 

https://cosmosandhistory.org/index.php/journal/article/view/1164  

Bernabé, A. (2013). Los filósofos presocráticos. Evohé. 



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
21 

 

Brown, E. (2017). “Plato’s Ethics and Politics in The Republic”. Stanford Encyclopedia of 

Philosophy. 

Buitrago, K. (2023). Fundamentos antropológico-pedagógicos en el pensamiento de Platón y 

Aristóteles. Pedagogía Y Saberes, (59), 69–82. https://doi.org/10.17227/pys.num59-

17552  

Catalán, M. (2004). Genealogía de la noble mentira. Amnis, 4. 

https://doi.org/10.4000/amnis.399  

Curotto, E. (2018). Acerca de la saturación o de una fenomenología -¿más allá?- del 

límite. Escritos De filosofía, (6). Recuperado a partir de 

https://plarci.org/index.php/escritos/article/view/585  

Derrida, J. (2015). La diseminación. Fundamentos. 

Digeser, P. E., LeMoine, R., Frank, J., Williams, D. L., Abolafia, J., & Keum, T. (2022b). 

Plato and the mythic tradition in political thought. Contemporary Political Theory, 

21(4), 611-639. https://doi.org/10.1057/s41296-021-00536-3  

Divenosa, M., & Mársico, C. (2011). Introducción en Platón, Alegorías del sol, la línea y la 

caverna (pp. 7–141). Losada.  

Espinosa, M. (2020). Del Estado al alma: reflexiones en torno a la justicia social e individual 

en el Libro IV de La República de Platón. Revista De Estudios Histórico-Jurídicos, 

(42). Recuperado a partir de https://www.rehj.cl/index.php/rehj/article/view/999  

Falque, E. (2013). ¿Es fundamental la hermenéutica? Ideas y Valores, 62(152), 199–223. 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/35885  

Fraser‐Burgess, S., & Higgins, C. (2024). Surrendering Noble Lies Where We Buried the 

Bodies: Formative Civic Education for Embodied Citizenship. Educational Theory, 

74(5), 619-638. https://doi.org/10.1111/edth.12665  

Gadamer, H. (2007). Verdad y método I. Sígueme.  

García Lorente, J. (2024). El Ocaso de la metafísica en el siglo XXI: a partir de Aristóteles y 

Platón. Carthaginensia, 39(76), 595–618. https://doi.org/10.62217/carth.504  

Gentzler, J. (2024). Reading Plato’s Republic: Defending justice. En P. D. Larsen & V. 

Politis (Eds.), The Platonic Mind (1ª ed., pp. 100–120). 

Routledge.  https://doi.org/10.4324/9781003541134-11  

Gonda, J. (2021). A New Interpretation of the Noble Lie. PLATO JOURNAL, 21, 71-85. 

https://doi.org/10.14195/2183-4105_21_5  

Heidegger, M. (2018). Ser y tiempo. Universitaria. 



 

 

Hepach, M. G. (2022). Ephemeral climates: Plato’s geographic myths and the 

phenomenological nature of climate and its changes. Journal Of Historical 

Geography, 78, 139-148. https://doi.org/10.1016/j.jhg.2022.04.003  

Husserl, E. (2006). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 

FCE. 

  Janoušek, H., & Zahavi, D. (2019). Husserl on Hume. British Journal For The History Of 

Philosophy, 28(3), 615-635. https://doi.org/10.1080/09608788.2019.1678457  

Keum, T.-Y. (2020). Plato’s Myth of Er and the Reconfiguration of Nature. American 

Political Science Review, 114(1), 54–67. https://doi.org/10.1017/S0003055419000662  

Kotsonis, A. (2023). Plato’s legacy to education: addressing two misunderstandings. Journal 

Of Philosophy Of Education, 57(3), 739-747. https://doi.org/10.1093/jopedu/qhad049  

Lisi, F. (2009). El mito en Platón: Algunas reflexiones sobre un tema recurrente. Areté, 21(1), 

35-49. https://doi.org/10.18800/arete.200901.002    

Macías, J. (2011). “Noble mentira” y bien común: La justificación platónica del uso de la 

mentira como herramienta de gobierno del filósofo. Stylos, 20. 

http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/revistas/noble-mentira-bien-comun-

macias.pdf  

Mañón, J. (2020). Sobre el derecho a mentir. Verdad y posverdad en la comunicación y la 

construcción de ciudadanía. Problema. Anuario De Filosofía Y Teoría Del 

Derecho, 1(14), 285–313. https://doi.org/10.22201/iij.24487937e.2020.14.14912 

Marion, J.-L. (2013). Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation. PUF. 

Mársico, C. (1998). Poesía y origen del discurso filosófico en la República de Platón. 

Pomoerium, 3, 51-60.  

Pérez, A. (2017). De la influencia del pitagorismo en Platón, o de la influencia de Platón en el 

pitagorismo. [Tesis doctoral, Universidad de Barcelona]. 

http://hdl.handle.net/10803/664135  

Rabanaque, L. R. (2011). Actitud natural y actitud fenomenológica. Sapientia, 17(229-230), 

147–163. Recuperado a partir de 

https://erevistas.uca.edu.ar/index.php/SAP/article/view/6499   

Ricœur, P. (2001). La metáfora viva. Trotta – Cristiandad. 

Roggero, J. L. (2020). La noción de “fenómeno” en la fenomenología de Jean-Luc Marion. 

Diánoia Revista de Filosofía, 65(84), 167. 

https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.2020.84.1586  



 
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 

Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XV, Número 26, Año 15, Julio-Diciembre de 2025. Págs. 1/23.                                                                          
Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 

 

 

 
23 

 

Rowett, C. (2016). Why the philosopher-kings will believe the noble 

lie. En V. Caston (Ed.), Oxford Studies in Ancient Philosophy (Vol. 50, pp. 67–

100). Oxford University. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198778226.003.0003   

Schnell, A., y Alarcón-Alvear, A. (Trad.) (2024). El sentido de la anarquía y la anarquía del 

sentido en Richir y Deleuze. Revista de Filosofía UCSC, 23(2), 46-63. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2977   

 Schofield, M. (2023). The Noble Lie. In How Plato Writes: Perspectives and Problems (pp. 

139–162). Cambridge University Press.  

Segvic, H. (2009). No one errs willingly: The meaning of Socratic intellectualism. En H. 

Segvic, M. Burnyeat & C. Brittain (Eds.), From Protagoras to Aristotle: Essays in 

Ancient Moral Philosophy (pp. 3–24). Princeton University Press. 

Strassheim, J. (2022). Neoliberalism and Post-Truth: Expertise and the Market 

Model. Theory, Culture & Society, 40(6), 107-

124. https://doi.org/10.1177/02632764221119726  

Szaif, J. (2007). Doxa and Epistêmê as Modes of Acquaintance in Republic V. Études 

Platoniciennes/Etudes Platoniciennes, 4, 253-272. 

https://doi.org/10.4000/etudesplatoniciennes.915 

Torres, B. (2020). Paradojas del dolor: un diálogo entre Platón y la fenomenología 

contemporánea. Azafea: Revista de Filosofía, 22(1), 49–65. 

https://doi.org/10.14201/azafea2020224965  

Vecchio, A. (2021). Mímesis y prâxis: República I, II, III y X. Tópicos, Revista De 

Filosofía, 62, 31-63. https://doi.org/10.21555/top.v62i0.1622  

Vilarroig, J., Monfort, J., & Mira de Orduña, J. (2023). Platón, san Agustín y san Anselmo: 

Tres buscadores de la verdad, ejemplo de la verdad del hombre. SCIO Revista de 

Filosofía, 24, 25-51. https://doi.org/10.46583/scio_2023.24.1103  

Walton, R. J. (2018). Reducción fenomenológica y figuras de la excedencia. Tópicos. Revista 

de Filosofía de Santa Fe, (16), 169–187. https://doi.org/10.14409/topicos.v0i16.7498  

Walton, R. J. (2018). Reducción fenomenológica y figuras de la excedencia. Tópicos. Revista 

De Filosofía De Santa Fe, (16), 169–187. https://doi.org/10.14409/topicos.v0i16.7498  

Zahavi, D. (2025). Phenomenology: The basics. Routledge.  


