
NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
90 

 

 

LOS MISTERIOS MENORES 

THE LESSER MYSTERIES 

 

Graciela L. Ritacco Gayoso  (ANCBA) 

glritacco@gmail.com  

 

Resumen 

Es altamente significativo en el camino hacia la solidez de un saber fundamentado el aporte de una 

nueva y valiosa traducción al español de la Metafísica de Aristóteles. La tarea minuciosa y precisa 

del Profesor Dr. Eduardo Sinnott es eximia. Deseo contribuir con un brevísimo bosquejo de un tema, 

en cierto modo, disonante con el principal objetivo de la obra aristotélica. Me refiero a los dos últimos 

libros con los que se cierra la Metafísica: M y N, tan extraños por su contenido que algunos estudiosos 

de esta compleja obra han optado por no comentarlos. Me interesa presentar escuetamente el único 

comentario a esta obra aristotélica que ha llegado hasta nosotros producido por la Escuela de Atenas 

en los finales de la Antigüedad. Me refiero al Comentario In Methaphysica de Syriano, discípulo de 

Plutarco de Atenas y maestro de Proclo. Syriano privilegió para su comentario a los libros III-IV-

XIII-XIV. Pero sólo trataré el objetivo que se propuso el maestro ateniense al comentar estos dos 

últimos libros M y N. La peculiaridad de estos dos libros aristotélicos reside en su exposición en torno 

de la teoría de las Ideas-Número de raigambre académica, atribuida a Platón y sus seguidores 

inmediatos, con la consiguiente crítica por parte de Aristóteles. Lo más interesante es que Syriano se 

propone precisamente la crítica de esta crítica aristotélica. Considero que atender a una polémica de 

estas características es el mejor homenaje a la centralidad de la Metafísica como eje del pensar 

filosófico. 

Palabras claves: Principios-Números-Causalidad-Argumentación-Pitagorismo 

Abstract 

The contribution of a new and valuable translation into Spanish of Aristotle's Metaphysics is 

highly significant on the path towards the solidity of well-founded knowledge. The meticulous 

and precise work of Professor Dr Eduardo Sinnot is excellent. I wish to submit a very brief outline 

of a theme that, in a certain way, is dissonant with the main objective of Aristotle's work. I am 

referring to the last two books with which Metaphysics closes, M and N, which are so strange in 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
91 

 

their content that some commentator of this complex work have chosen not to comment on them. 

I am interested in briefly presenting the only commentary on this Aristotelian work produced by 

the School of Athens in late Antiquity that has come down to us. I refer to the Commentary In 

Metaphysics by Syrianus, a disciple of Plutarch of Athens and teacher of Proclus. Syrianus 

privileged books III-IV-XIII-XIV for his commentary. However, I will only deal with the 

objective the Athenian master set for himself when commenting on these last two books. The 

peculiarity of these two Aristotelian books M and N lies in their exposition of the theory of Ideas-

Number of Academic roots, attributed to Plato and his immediate followers, with the consequent 

criticism by Aristotle. It is more interesting that Syrianus precisely proposes the criticism of this 

Aristotelian criticism. Addressing the controversy surrounding these characteristics is the best tribute 

to the centrality of metaphysics as the axis of philosophical thinking. 

Key words: Principles- Numbers- Causality-Discussion-Pythagorism 

      *** 

       Philotês isotês [Amistad-igualdad]1 

      

 Me es muy grato participar de este merecido homenaje a un amigo, a quien conozco desde 

que fuimos compañeros en la Facultad de Filosofía, UBA y con quien, muchos años después me 

reencontré en la biblioteca del Colegio Máximo (San Miguel), uno de mis lugares preferidos. Me 

ofreció entonces la oportunidad de colaborar con él en el dictado de la asignatura Historia de la 

Filosofía Antigua. El epígrafe zetoumene episteme, la ciencia buscada, me trae estos recuerdos. Creo 

que esta denominación expresa perfectamente la meta de nuestras respectivas vidas como una 

aspiración permanente dirigida hacia la indagación sin final de la Sabiduría inagotable. La 

contribución de Eduardo en esta búsqueda se muestra también a través del aporte que nos ha hecho 

de una reciente traducción de la Metafísica de Aristóteles al castellano, exquisitamente anotada, que 

se suma a otras previas traducciones suyas del corpus aristotélico. La metafísica y lo metafísico, con 

sus variantes y sus máximas, expresa claramente, incluso para sus mismos detractores, “lo buscado” 

y nunca hallado del todo. En línea con la indagación metafísica, se conjuga, en mi propuesta para esta 

oportunidad, la curiosa situación implicada por el tema que voy a tratar. De ninguna manera lograré 

exponer todos los matices de la problemática abierta por los dos últimos libros, realmente aporéticos 

                                                
1Proverbio pitagórico en Platón, Leyes 757 a; Aristóteles, Et. Nic. 1157 b 36, 1168 b 8; también es citado por Jámblico, 
VP 162 (Nauck). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
92 

 

–podría decirse–, con los que se cierra la Metafísica de Aristóteles. La Metafísica es una verdadera 

recopilación de temas reunidos en una única obra, aunque no responde a una edición del texto que 

haya sido hecha por su propio autor, Aristóteles. Sin embargo qué duda puede caber que la temática 

sobre los Principios constituye una porción central de “aquello buscado” que es justamente de lo que 

tratan los dos últimos enigmáticos libros de la Metafísica. Veamos por qué.  

 A modo de antecedente necesario hay que recordar que Aristóteles no sólo fue discípulo de 

Platón sino que transcurrió una buena parte de su vida en la cercanía de la Academia, en una Atenas 

del siglo IV a.n.e., adonde se concentró de una manera extraordinaria un insaciable afán por el 

conocimiento. Los libros XIII y XIV de la Metafísica son una suma de reflexiones en ebullición 

acerca de los pruritos aristotélicos frente a las afirmaciones platonizantes, que circulaban entre los 

platónicos, pero que fueron conocidas desde la Antigüedad con la curiosa denominación de “agrapha 

dogmata”2 o sea enseñanza no escrita de Platón. En buena medida, eso que Platón decidió no poner 

por escrito es conocido por nosotros precisamente por las notas, –diría yo– sueltas o casi inconexas, 

que va hilvanando Aristóteles a lo largo de estos dos últimos libros de su Metafísica.  

 Platón, por su parte, considera que hay ciertos saberes que no son decibles y comunicables 

como otros (rêton gar oudamôs estin hôs alla mathêmata), pese a ello  

como resultado de una frecuentación continuada con el asunto en cuestión (all’ ek pollês synousias 

gignomenês peri to pragma auto) y tras un convivencia con él (kai tou syzên), repentinamente (exaiphnês),  

como la chispa que enciende la luz (oion apo pyros pêdêsantos exaphthen phôs) se genera eso mismo en el 

alma nutriéndose espontáneamente (en têi psychêi genomenon auto heauto êdê trephei).”3  

 

Continúa Platón diciendo que es necesario aprender a la vez lo verdadero y lo falso de todo lo real 

(tês holês ousias) en virtud de una incesante práctica durante mucho tiempo (meta tribês pasês kai 

chronou pollou), mediante preguntas y respuestas. Entonces “de repente ilumina (exelampse) la 

intelección (phronêsis) y comprensión (nous) con toda la intensidad de que es capaz la fuerza humana 

(synteinôn hoti malista eis dynamin anthrôpinên)” en el intercambio (tribomena) entre quienes se 

hayan preparado largamente para la indagación “después de muchos esfuerzos”. Pero, precisamente 

por eso, “cualquier persona seria se guardará muy mucho de confiar por escrito cuestiones serias (pâs 

anêr spoudaios tôn spoudaiôn peri pollou dei mê grapsas pote), –dice Platón– exponiéndolas a la 

                                                
2Aristóteles, Phys. 209 b. Los comentadores de Aristóteles usan a menudo esta denominación. 
3“...en las materias por las que yo me intereso (peri hôn egô spoudazô).... Sobre estas cosas no existe escrito mío ni existirá 
jamás (oukoun emon ge peri autôn estin syggrama oude mêpote genêtai)” dice Platón de manera terminante en su Carta 
VII 341 c –d 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
93 

 

malevolencia y a la incertidumbre humana (en anthrôpois eis phthonon kai aporian).” Por el 

contrario, las más serias cuestiones –continua diciendo Platón en su Carta VII–4 no se dejan ir 

libremente desgajadas de quien se ha ocupado meticulosamente de ellas, porque se las reserva, 

protegiéndolas y guardándolas, de manera que, sin abandonarlas, “permanecen encerradas en la parte 

más preciosa de su ser (keitai de pou en chôrâi têi kallistêi tôn toutou).” Lo insólito es que los dos 

libros con los que concluye la Metafísica de Aristóteles son precisamente una prolongación de las 

disputas orales en el interior de la Academia, adonde se conversaba a viva voz sobre los álgidos temas 

que no se querían exponer por escrito, porque quedarían librados a la incomprensión, sin poder ser 

debidamente defendidos.  

 Se trata así de un conjunto de polémicas afirmaciones aristotélicas, cuestionadoras de las tesis 

académicas, reunidas en los últimos libros de la Metafísica con la intención de mostrar su posición 

disidente. Si bien las objeciones traslucen la pertenencia de Aristóteles a la problemática académica, 

son también las muestras de un franco proceso, por parte de Aristóteles, por instalarse sobre una base 

asentada en otros pilares, o sea situado desde una perspectiva diferente a la académica. Estamos 

hablando entonces de una práctica reflexiva que constituye el ejercicio mismo de la tarea filosófica, 

con su ir y venir hacia el esforzado objetivo de hallar la demostración efectivamente concluyente que 

dé cuenta de lo verdaderamente real.  

 Me interesa entonces referirme ahora de modo muy escueto al único comentario a la 

Metafísica de Aristóteles, producido por la Escuela de Atenas a finales de la Antigüedad, que haya 

llegado hasta nosotros. Se trata del comentario In Methaphysica de Syriano.5 Syriano privilegió para 

ser comentados a los libros III-IV-XIII-XIV de la Metafísica. De ellos ha llegado hasta nosotros la 

exégesis elaborada por Syriano. Pero sólo trataré ahora el objetivo que se propuso el maestro 

ateniense al analizar los dos últimos libros XIII y XIV. 

 Resulta de tal magnitud el cruce de opiniones que recogen estos planteos platonizantes de 

Syriano, ante las perspectivas propuestas por la visión aristótelica, que sus ecos se han prolongado 

desde entonces hasta ahora. La reactivación académica a la que pertenece Syriano constituye un 

momento especial de maduración filosófica. Ocurrió en las postrimerías de la Antigüedad –otra vez 

en Atenas– cuando comenzaba el siglo V de nuestra era, en el interior del ámbito de la todavía vigente 

y operante Academia platónica. Los casi mil años transcurridos entre la secuencia Platón-Aristóteles 

                                                
4Platón, Carta VII 344 b –c; Fedro 274 b –278 d 
5Syrianus, On Aristotle Metaphysics 13 –14, translated by J. Dillon and D. O’Meara (2014). La traducción al inglés se 
basa en: Syrianus, In Metaphysica commentaria, ed. W. Kroll (1902), aunque atiende a algunas sugerencias de H. Usener, 
In Aristotelis Metaphysica commentaria, ed. H. Usener (1870). 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
94 

 

y la llamada Escuela de Atenas no anularon estos temas controvertidos que promueven y exacerban 

la argumentación. Nos encontramos así con el discípulo de Plutarco de Atenas, Syriano, maestro a su 

vez de Proclo, quien –instalado frente al Partenón– comentó con especial cuidado estos dos libros 

contenciosos de la Metafísica de Aristóteles, pero con el objeto ahora de ratificar la base de 

sustentación de la postura platónica. La peculiaridad de estos libros de la Metafísica reside en su 

exposición en torno de la teoría de los Números Ideales de raigambre académica, atribuida a Platón 

y a sus seguidores inmediatos, con la consiguiente crítica por parte de Aristóteles. Lo más interesante 

es que Syriano se propone precisamente la crítica de esta crítica aristotélica a los platónicos con la 

intención de establecer no una oposición sino una continuidad entre los enfoques platónico-

aristotélicos. Considero que atender a una polémica de estas características es el mejor homenaje a la 

centralidad de la Metafísica como eje del pensar filosófico. 

 Para el rapidísimo bosquejo de la cuestión que podemos hacer ahora, nos situaremos en el 

corazón de la polémica que sutilmente enuncia Aristóteles. Al concluir el libro N (XIV) de la 

Metafísica sostiene el Estagirita que, aunque ha expuesto ya cuáles son las consecuencias de la teoría 

platónica, tal vez todavía podría agregarse algo más. Los platónicos, nos dice, toman como causas 

(aitiai) a “las naturalezas tan celebradas en los números” y “en general, a lo [contenido] en los objetos 

matemáticos (ta en tois mathêmasin)”. Pero, una vez sometido el número al cuidadoso examen del 

modo en que Aristóteles lo ha hecho, nada propio del número podría subsistir con los rasgos que, en 

su consideración, definen a “una causa”. Desaparece y deja de tener validez así, desde su perspectiva, 

la aplicación de la condición de causa al número. No podrían entonces los números ser comprendidos 

como una causa porque –como aclara Aristóteles– no poseen los rasgos necesarios para ser 

considerados dentro de una teoría de la causalidad concordante con la significación que él mismo le 

ha otorgado a la noción de causa: “pues ninguna de estas cosas es causa (aition) en ninguno de los 

sentidos definidos a propósito de los principios (peri tas archas)”.6  

 En definitiva Aristóteles desglosa los matices con que él analiza la causalidad aplicándoselos 

a los números, para aseverar que esos matices no son adjudicables a los números pues 

 el número –ya sea el número en general o el número compuesto de unidades (monadikos)– no [es] 

causa de la producción (toi poiêsai aitios), ni es materia (hylê), ni proporción y especie (logos kai eidos) {o 

sea forma de las cosas}, ni tampoco puede ser visto como aquello con vistas a lo cual (to hou heneka) {o 

sea la finalidad}.7  

                                                
6Aristóteles, Metaph. A 987 b. La versión en castellano corresponde a la traducción de Eduardo Sinnot, en algunos casos 
levemente modificada. 
7Aristóteles, Metaph. N 1092 b 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
95 

 

 

 Es decir el número no cumple, en su opinión, con ninguna de las condiciones para ejercer de 

causa en cualquiera de los tipos de causas admitidos por el Estagirita.  

 Otra perspectiva muy diversa se abre desde la consideración del Platonismo encarnado en la 

Escuela de Atenas, lejana prolongación de la Academia. Ante las objeciones de Aristóteles, Syriano 

no duda en sostener que los Números8 ofician como causas en los mismos sentidos dados por 

Aristóteles, con excepción del significado de causa material.  

 En verdad, tras las huellas de Pitágoras, Syriano alude a los Números considerándolos 

entidades trascendentes y purísimas que cumplen un papel creativo (dêmiourgikos), providencial 

(pronoêtikos) y de protección (phrourêtikos). En consecuencia reconoce la sacralidad del Número 

Demiúrgico, no cuantitativo, que contribuye para la determinación y operatividad de todo lo existente. 

Con todo, Syriano9 no deja de rememorar el elogio de Aristóteles a Pitágoras por haber hecho al 

número inseparable de los objetos sensibles, aunque aclara, sin embargo, apoyándose en Jámblico,10 

que Pitágoras presentó dos definiciones del número. Según la primera de ellas, como Número 

paradigmático, es “lo que subsiste anterior a todas las cosas en el Intelecto divino, a partir de donde 

y desde donde están constituidas y permanecen articuladas en una estructura indisoluble”. Por eso 

afirma también Hipaso que el Número es “el modelo primario para la creación del mundo” en tanto 

es “el instrumento crítico de discriminación (organon kritikon) del dios que moldea el universo”. La 

otra definición, consistente con lo que sostiene Filolao, presenta al número físico como “la 

autogenerada causa de la cohesión (synochê) fundamental para la permanencia eterna de los 

componentes del cosmos”. 

 Es indudable que Aristóteles considera que el error de la teoría platónica consiste en asumir a 

los Números como Principios, debido al hecho de haber postulado a los Números precisamente como 

separables (chôristos), basándose en deducciones hechas a partir de premisas falsas –dice Aristóteles– 

mientras que, en su opinión, los números son ni más ni menos que el mero resultado de un proceso 

abstractivo efectuado por el cognoscente. En su afán de resolver las diferentes perspectivas de 

análisis, Syriano interpreta la diversidad entre una concepción y otra, o sea entre el punto de vista 

platónico y el aristotélico, como producto de una errónea utilización del vocabulario empleado, sin 

                                                
8Distingo mediante el uso de mayúscula o minúscula la concepción del “número” según correponda al modo de entenderlo 
platónica o aristotélicamente.  
9Syriano, In Metaph. M 142 
10Jámblico. In Nicomachi Arithmeticam introductionem, 10 (Pistelli)  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
96 

 

atender a la precisión de los significados indicadores de la real naturaleza de las cosas. Según Syriano 

se trataría de un uso indebido de homonimia.11 Al sacar esta conclusión, desde su ángulo de visión, 

Syriano considera que su propio análisis no consiste en modo alguno en una banal o superficial 

solución de la controversia sino que la conclusión se corresponde con un elaborado tratamiento de la 

problemática acerca de los Principios, que remite a una jerarquización equilibrada de los diversos 

órdenes de realidad, los que escalonándose sucesivamente dan cuenta de la coherente organización 

de la totalidad. Syriano pone el acento en el significado de los términos empleados, cuando son 

utilizados mediante una correcta aplicación definitoria de dichos vocablos en correlación con los 

diversos ámbitos de la realidad. Pues la dificultad de toda la cuestión, en su opinión, reside en el uso 

de los mismos términos para designar diferentes entidades que, más allá de ser nombradas por el 

mismo vocablo, mantienen entre sí una distinción ontológica. De ahí que, para Syriano, el error de 

Aristóteles es que produce todos sus argumentos bajo la presunción de los números monádicos, 

compuestos por unidades plurificables, cuando los Números divinos nada tienen que ver con ellos.12

   

 Lejos de la postura de Syriano, Aristóteles, aludiendo a la doctrina platónica, reafirma que 

“no existen Objetos Matemáticos, como dicen algunos, separados de las cosas sensibles (mê chôrista 

einai...tôn aisthetôn)”, de manera que “no son ellos los principios (tas archas) [de las cosas]”. Y 

agrega Aristóteles, que la aplicación de números a ciertas correspondencias entre los entes o 

fenómenos cósmicos más bien “impresionan como meras coincidencias (symptômasin)” porque los 

números en esos casos “son, en efecto, accidentes (symbebêkota)”. Sostiene que “por esas [razones] 

no cabe suponer [que existan] las Especies (eidê ou poiêteon)”. Además señala como un 

inconveniente, para los que sostienen la existencia de Números Ideales, Ideas y Objetos Matemáticos, 

                                                
11“En la teoría aristótelica, son homónimas las cosas que, aunque heterogéneas (de modo que sus definiciones respectivas 
son diversas) comparten el nombre; cf. Cat i 1a1 –3. (...) Los nombres “homonímicos” no se aplican, pues, en un solo 
sentido o de un solo “modo” (monakhôs), sino “en muchos sentidos” o “modos” (pollakhôs, pleonakhôs, kath’ heteron 
tropon). A la noción de homonimia se contrapone la de sinonimia, que es la relación existente entre cosas homogéneas 
(de modo que sus definiciones son idénticas o comparten el mismo género) y reciben el mismo nombre (...). Tanto las 
cosas homónimas cuanto las cosas sinónimas tienen, pues, el mismo nombre, sólo que en el caso de la homonimia la 
comunidad de nombre representa una unidad puramente verbal, y en la sinonimia, una unidad real o de naturaleza. En 
definitiva, son homónimas las cosas a las que se les puede aplicar el mismo nombre, pero en diferente sentido, y sinónimas 
las cosas a las que se les puede aplicar el mismo nombre en el mismo sentido. Los términos “homonimia” y “sinonimia” 
tienen como se ve, un sentido distinto del moderno, en el que denotan relaciones entre palabras, en tanto que 
aristotélicamente denotan relaciones entre cosas.” Excelente nota aclaratoria de E. Sinnott, nota 10 pp. 228 –229. 
12Syriano, In Metaph. M 159. Syriano cita a Aristóteles (Fr. 9): “en su libro Sobre la filosofía 2, cuando dice: entonces, 
si las Ideas son otra clase de Número, pero no el matemático, no las conoceríamos, pues ¿quién de la gran mayoría de 
nosotros conoce otra clase de número?” In Metaph. M 160 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
97 

 

el hecho de que se vean obligados los platónicos “a esforzarse mucho” para explicar la generación de 

los Números. En síntesis, considera que los platónicos no han conseguido “organizar en modo alguno 

[los argumentos en su favor]” puesto que la articulación de las diversas secciones de la teoría platónica 

resulta inconexa, en el sentido de su falta de fundamentación en lo observable. 13  Claramente 

Aristóteles pone el acento en “la separación”, el chôrismos. Por tanto, el hecho de que los Números 

sostenidos por el Platonismo sean Números alejados de lo perceptible, distintos de la realidad 

inmediata que nos rodea, impediría -en su opinión- que las Ideas o los Números Ideales puedan 

accionar operativamente como Principios y estar presentes participativamente en lo sensible. 

 Syriano se esmerará por responder especialmente a esta objeción. La manera de hacerlo 

requerirá una teoría acerca de la forma en que se efectiviza la causalidad a partir de la ejemplaridad 

de lo causal, basada en la expansividad propia del Bien que no podría quedar circumscripto en su 

propio ser sin darse generosamente.   

 Por un lado, Aristóteles insiste en que  

los que afirman que las Ideas (tas ideas einai) existen y que son Números, por suponer, según ‘la 

exposición (ekthesis)’14 de cada cosa, que, aparte de los muchos, cada cosa [es] tomada como una (para ta 

polla lambanein [to] hen ti hekaston), intentan, al menos, explicar por qué [cabe afirmar que el Número 

Ideal] existe. Pero como esos [argumentos] no son, por cierto, ni concluyentes ni posibles (oute anagkaia 

oute dunata  tauta), –dice Aristóteles– no cabe decir, al menos en razón de ellos, que el Número exista 

(oude arithmon dia ge tauta einai). [...] Es evidente que los objetos matemáticos no están separados (dêlon 

hoti ou kechôristai ta mathêmatika), pues si estuvieran separados, las afecciones de ellos no se podrían dar 

en los cuerpos. [...] Los que afirman así deben resolver la aporía...15  

 

 Syriano, por su parte, se presenta como alguien que no sólo no busca las controversias sino 

que mantiene una gran estima por Aristóteles, ya que es alguien que por sus indagaciones filosóficas 

merece ser llamado “benefactor de la humanidad”.16 Añade que admira no sólo la metodología lógica 

utilizada por el Estagirita sino también el tratamiento que le ha brindado a las cuestiones éticas y 

                                                
13Aristóteles, Metaph. N 1093 b 
14Conviene reproducir la aclaración proporcionada por E. Sinnot en nota 578 de la p. 128 de su traducción: “La 
“exposición” era, según dice Alejandro (1891: 124 –125), el método mediante el cual en la Academia se formaban 
nociones universales en niveles cada vez más altos de abstracción (de la especie a partir de los individuos, y de los géneros 
a partir de las especies) hasta reunir substancias y propiedades en la unidad que se daba en cada pluralidad, y ello hasta 
la unidad última de lo Uno en sí. (...) De cada una de las nociones así aisladas se hacía una Idea. Para Aristóteles eso era 
nada más que un procedimiento de abstracción que desembocaba en la simple substancialización de los predicados 
universales.” 
15Aristóteles, Metaph. N 1090 a –b 
16 H.D. Saffrey, “How did Syrianus regard Aristotle?” Aristotle Transformed. Edited by R. Sorabji. London, Duckworth, 
1990, 173 –180 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
98 

 

físicas –en particular sus demostraciones acerca de las formas en la materia–, sobre todo respecto de 

las definiciones, y en lo que tiene que ver con los Principios causales de todo el cosmos, en tanto 

Aristóteles propuso algo divino, inmóvil y separable. A pesar de lo encomiable de todo esto, Syriano 

encuentra que en su tratado teológico, o sea en la Metafísica, Aristóteles ha criticado los Primeros 

Principios de pitagóricos y platónicos, pero no ha presentado una adecuada justificación de su 

posición, pues no los evalúa de acuerdo con lo que los platónicos sostienen según sus propios 

fundamentos, sino que el Estagirita los objeta más bien en función de las hipótesis propuestas por él 

mismo. En opinión de Syriano, Aristóteles “ha errado el tiro”. Pues considera que toma las 

argumentaciones pitagórico-platónicas sin adecuarse a los matices semánticos otorgados por los 

académicos a los vocablos. Muy por el contrario, Aristóteles habría utilizado idéntico vocabulario 

pero alterando su significación original para adaptarlo a su propia presentación del tema. Syriano 

considera entonces que Aristóteles no dio en la tecla en cuanto a una comprensión totalizadora de la 

formulación platónica. Más aún Syriano afirma, a la par de Platón, que “la verdad nunca es refutada” 

(Gorgias 473 b),17 sobre todo cuando está firmemente sostenida por argumentos inquebrantables 

(Timeo 29 b). Fue con esta convicción que ha dado comienzo a la disputa retórica (agon). Dice 

haberse guiado para eso por la justicia, la sabiduría y la devoción por la verdad.18    

 Tengamos en cuenta que Syriano califica a Platón como “el más grande de los pitagóricos”19. 

Mientras que Aristóteles en cambio, como bien ha consignado Eduardo Sinnott, diferencia las 

versiones pitagóricas de las platónicas. John Dillon considera que es muy probable que la fuente de 

Syriano haya sido en buena medida Eudoro de Alejandría (s. I a.e.c.), quien a su vez habría utilizado 

versiones neopitagóricas que estaban circulando bajo el nombre de Arquitas. Tanto el Neopitagorismo 

como el Platonismo Medio fueron poco a poco amalgamando las enseñanzas escolares platónicas 

para dar lugar a la esquematización plotiniana. Podríamos decir que Syriano trasmite más bien una 

tradición expositiva de las enseñanzas platónicas recogida previamente principalmente por Jámblico.  

 Vemos que Aristóteles es preciso, refiriéndose a Platón, porque sostiene que “su doctrina (hê 

pragmateia) [...] tiene [componentes] propios al margen de la filosofía de los Itálicos” o sea de los 

pitagóricos. Platón denominó “Ideas” a las cosas diversas (peri heterôn, [...] ta toiauta tôn ontôn) de las 

sensibles –dice Aristóteles– y [afirmó] que las cosas sensibles [existen] aparte de ellas (de las Ideas), y que 

                                                
17Citado por Syriano otra vez en In Metaph. M 143. 
18Syriano, In Metaph. M 80 –81 
19Syriano, In Metaph. N 190 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
99 

 

a todas se las llama según aquellas [las Ideas], pues por participación (kata methexin) son homónimas de 

las especies (tois eídesin) <la pluralidad de> las cosas <sinónimas>. 20 

 

 Syriano, en búsqueda de clarificación, sostiene en cambio que las Ideas “no son sinónimas de 

las cosas de acá” tampoco son homónimas en ningún sentido puramente azaroso. Ello se debe a que 

las Ideas sólo mantienen con sus copias el vínculo que tiene el Modelo con su imagen, en la medida 

en que el Modelo genera la imagen en virtud justamente de su propia esencia, siendo a la vez el 

Modelo la causa de que la imagen revierta hacia el Modelo. Sigue diciendo Syriano: las Ideas, por 

ser sin partes (amerês) y simples (monoeides), trascienden todo posibilidad de ser definibles al modo 

en que lo son sus copias.21  

 Entretanto cuando Aristóteles22 describe la enseñanza platónica al comienzo de la Metafísica 

acentúa la discrepancia entre Platón y Pitágoras a propósito de aquello que le cuesta mucho 

comprender y aceptar, es decir, la participación o sea la inherencia de lo trascendente en lo inmanente.  

 [Platón] –prosigue Aristóteles– sólo cambió el nombre por el de ‘participación’ (methexei), 

pues los pitagóricos  dicen que los entes existen ‘por imitación’ (mimêsei) de los números [...]. Sea como 

fuere, omitieron por igual [Platón y los pitagóricos] investigar qué sea la ‘participación’ o la ‘imitación’ de 

las especies (tôn eidôn). Además [Platón] dice que, aparte de las cosas sensibles y de las Especies (para ta 

aisthêta kai ta eidê...tôn pragmaton), existen, como intermedios (metaxy), los Objetos Matemáticos (ta 

mathêmatika)... 

 

 Acaba de exponer Aristóteles de este modo la presentación por parte de Platón de su teoría de 

las Ideas junto con la intermediación de lo Matemático. Señala también como una diferencia 

importante entre Platón y los pitágoricos, que en un caso se trate de “participación” y, en el otro, de 

“imitación”, si bien Aristóteles arguye que ninguno de ellos ha explicado suficientemente la manera 

                                                
20 Aristóteles, Metaph. A 987 a –b 
21Syriano, In Metaph. M 114 –115. Además, los Números sin partes, despojados de cantidad, se identifican con las Ideas. 
Se mantienen separados del cosmos. Los Números esenciales no implican unidades cuantitativas. Son unidades 
inmateriales. Difieren unos de otros por la alteridad en tanto pertenezcan a niveles diferentes, a la vez que son 
indistinguibles en virtud de la semejanza en cuanto correponden a un mismo nivel (taxis), porque en ellos operan los 
Géneros del Ser platónicos. En síntesis, los números son tanto separables como inseparables. Según Aristóteles, para los 
pitagóricos, los números matemáticos no están separados. In Metaph. M 121 –123. Los Números –Ideales no están 
compuestos por unidades, de modo que por su simpleza no son combinables unos con otros, son no unitarios 
cuantitativamente. En cambio Aristóteles asume que los números son unidades sueltas, aunque nunca lo prueba, según 
Syriano In Metaph. M 127. Syriano opina que Pitágoras no habla de números unitarios porque se refiere a Números 
desprovistos de cantidad, In Metaph. M 130. 
22 Los tres párrafos que citaré a continuación corresponden a Aristóteles, Metaph. A 987 b 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
100 

 

en que se desarrolla dicha conexión participativa o imitativa. A continuación Aristóteles introduce 

los Principios sostenidos por Platón. Dice entonces Aristóteles que Platón  

 pensó que lo Grande y lo Pequeño (to mega kai to mikron) son principios (archas) en el sentido 

de la materia (hôs hylên), y que el Uno (to hen) [lo es] en el sentido de substancia (hôs ousian); pues [creía 

que] las Especies (ta eidê) <[es decir] los números (tous arithmous)> [derivan] de aquellos [lo Grande y lo 

Pequeño] por participación en el Uno. [...] [Platón] –continúa Aristóteles– hablaba en forma muy cercana 

a los pitagóricos; y en tanto [sostenía] que los números eran causas de la substancia de las demás cosas, 

[decía] lo mismo que ellos.  

 

 A pesar de señalar la semejanza de Platón con el Pitagorismo, Aristóteles agrega algo más 

para marcar la siguiente diferencia: 

 Es, en cambio, propio [de Platón] eso de poner una Díada en lugar de lo Ilimitado (anti tou 

apeirou) [visto] como uno, y [concebir] lo Ilimitado (to apeiron) [como compuesto] de lo Grande y lo 

Pequeño. Además, éste [o sea Platón] dice que los Números [están] aparte de las cosas sensibles (para ta 

aisthêta), mientras que los otros [o sea los pitagóricos] [dicen] que las cosas mismas son números 

(arithmous einai.. auta ta pragmata), y no ponen los Objetos Matemáticos (ta mathêmatika) como 

<intermedios (metaxy)> entre éstas.23 

 

 Con sus objeciones, Syriano está tratando de poner a Aristóteles en cierto modo frente a frente 

consigo mismo. Esto ocurre también cuando Syriano recuerda, por ejemplo, que todos sabemos que, 

en el prólogo del tratado Sobre el Cielo I.1.268 a, Aristóteles trae como evidencia a su favor las 

enseñanzas pitagóricas, admitiendo su admiración por el poder natural de los números, y declara allí 

acerca de la tríada: “habiendo tomado este número de la naturaleza como si fuera su ley, lo usamos 

venerando a los dioses”.24 Esta afirmación nos mostraría el reconocimiento por parte de Aristóteles 

de la capacidad activa y causal de los Números. Más allá de si Platón y Aristóteles han coincidido o 

no totalmente con los pitagóricos, el trasfondo de la disputa que ha conducido a Syriano a señalar sus 

diferencias con los cuestionamientos aristotélicos al Platonismo sigue vigente.  

 De manera que, cuando Aristóteles dice que “de los modos en que [entre los platónicos] se 

intenta mostrar que las Especies existen, en ninguno [eso] es manifiesto”,25 la respuesta de Syriano 

resulta sorprendente porque atiende específicamente a lo que caracteriza a la efectividad propia de lo 

                                                
23 Dejaré en este momento de lado sin exponer la teoría acerca del Uno y la Díada Indefinida (aoristos dyas) platónica 
analizada cuidadosamene por Syriano en su comentario. 
24 Syriano, In Metaph. N 192 
25 Aristóteles, Metaph. N 1079 a 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
101 

 

causal, en términos puramente ontológicos deducibles de la caracterización del Bien como diffusivum 

sui, por su propia naturaleza.  

 Syriano se apoya en que lo perfecto precede a lo imperfecto, la mónada es anterior a la 

multiplicidad, lo sin partes antecede a lo que tiene partes, lo que persiste siempre en un mismo estado 

es anterior a lo sujeto a los cambios, de manera que lo real no se origina a partir de lo peor -aunque 

bien puede concluir en ello- muy por el contrario, lo real tiene su origen a partir de lo más perfecto, 

mejor, excelente. Dios es quien trae al universo a la existencia. Dios todo lo produce en virtud de su 

propio ser, por el hecho mismo de ser Él lo que es. Y todo lo producido en virtud de la existencia 

misma de Dios es una semejanza (homoiôma) suya, porque Dios hace al mundo a su imagen. Dios 

contiene en sí mismo, de modo paradigmático, el principio causal del cosmos, ya que eso mismo son 

las Ideas.26 En síntesis, o bien los cuerpos son ingenerados, o se debe admitir que lo que es extenso 

proviene de causas inextensas, lo dividido de lo indiviso, los cuerpos sensibles y resistentes de lo que 

es invisible e intangible.27 Éste es el tenor de la interpretación de Syriano. Continuaré mostrando la 

orientación de su planteo acerca de los Principios, aunque no expondré toda su argumentación de 

manera detallada.  

 En definitiva, continúa Syriano, el verdadero Primer Principio es el Uno que es el Bien, y 

luego viene la Díada, de manera que ningún teólogo podría sostener que lo secundario sea más 

poderoso o superior a lo que es fundante, puesto que la Causa Primera es lo mejor.28 Ahora bien, el 

Uno, o sea el Bien, es supraesencial (hyperousion) como Platón y los pitagóricos, como por ejemplo 

Brontino, lo han afirmado. Por eso Syriano se desentiende de las cavilaciones de Aristóteles en torno 

de los conceptos de “uno” y de “elemento” porque considera que en este caso Aristóteles comprende 

los términos de una manera vulgar y no teológica.29 

 Según Syriano, una multiplicidad de niveles de seres (taxeis) es reconocida por el divino 

Pitágoras: Inteligibles (noêtos), Intelectuales (noeros), Racionales (dianonêtikai), Físicos (physikôs), 

Corpóreos (sômatoeidês), todos en perfecto acuerdo con la procesión (proodos) de las realidades que 

se completan conforme a un cierto ordenamiento divino.30 Se trata de que debe existir una única 

continuidad del todo natural en la que nada episódico o esporádico ocurra. Precisamente por esto se 

                                                
26 Syriano, In Metaph. M 109 –110 
27 Syriano, In Metaph. N 178. En la misma línea Syriano sostiene que lo inmaterial es superior a lo material, lo general a 
lo particular y lo eterno a lo destructible. In Metaph. M 94 
28 Syriano, In Metaph. N 182 
29 Syriano, In Metaph. N 183 
30 Syriano, In Metaph. M 81. Cf. Jámblico, DCMS 10 –11; 95 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
102 

 

postula la existencia de una variedad de Números ejemplares en diversos niveles.31 Syriano recuerda 

que los pitagóricos se expresan de modo simbólico (symbolikôs) en tanto los Números impares son 

asimilados a los dioses y los Números pares son análogos a las cosas materiales.32 Por tanto, de 

acuerdo con lo proclamado por pitagóricos y órficos, Syriano cita el Himno al Número:  

 Brota de lo recóndito de la Mónada inmaculada, hasta llegar a la divina Tétrada, que a su 

vez alumbra a la madre de todo –venerable Receptáculo universal, que ha fijado el límite de todo lo que 

hay– incambiable, infatigable, llamada Década sagrada tanto por los dioses inmortales como por los 

mortales nacidos de la tierra.” 33  

 

 O sea que las Ideas subsisten de modo Inteligible tetrádico en el Viviente en sí descripto en 

el Timeo platónico, y de modo Intelectual decádico en el Intelecto demiúrgico. Además la Década es 

el Número-Ideal por excelencia, afirma Syriano. La Década es el Paradigma del cosmos, la Forma 

de las Formas, contiene a todas las Ideas de todos los Números, es la última perfección que abraza 

dentro suyo la totalidad (pan). De manera que todas las proporciones (analogia) deben exhibirse al 

interior de la Década: la aritmética, la geométrica y la armónica. La Idea de la Década es derivada 

en última instancia de la Cuaternidad.34  

 Syriano aclara que los primeros Principios son anteriores a los Géneros del Ser del Sofista 

platónico.35 A nivel de los Principios, la Mónada es causa de Semejanza, Igualdad y Mismidad, la 

Díada –sin ser múltiple– es causa de Desemejanza, Desigualdad y Alteridad y da origen a toda la 

multiplicidad.36 Las columnas de los opuestos pitagóricas vienen a continuación. La Mónada y la 

Díada como Principios son análogamente actuantes en cada uno de los niveles de lo real. En el ámbito 

de la naturaleza, las clases de seres relativos aportan orden, simpatía, una armonía completa y 

concordancia a todo lo que hay en el cosmos, y ello ocurre a partir de sus propios principios formales 

unitarios (to heniaion autês eidos).37 Además las sustancias son producidas, según los pitagóricos, a 

través de proporciones (logoi), las proporciones son concordantes y la concordia (symphônia) es una 

armoniosa relación entre los Números. Pues así como el músico armoniza la lira mediante los 

                                                
31Syriano, In Metaph. N 179 
32Syriano, In Metaph. N 181 
33 Fr. órfico 315 (Kern) en Syriano, In Metaph. M 106, citado también por Proclo, In Remp. 2.169 (Kroll); In Tim.2.53, 
3.107, 3.301 (Diehl) 
34Syriano, In Metaph. M 147 –151 
35Syriano, In Metaph. N 170 
36Syriano, In Metaph. N 174 
37Syriano, In Metaph. N 173 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
103 

 

números matemáticos presentes en su interior, así la naturaleza armoniza sus productos por medio de 

los Números físicos.38 Todo procede por una derivación en la que lo divino, desde sus propios 

Principios, permanece siempre en su misma condición, a la vez que procede desde sí mismo 

autogenerativamente (autogonôs), tanto a partir de la superabundancia (periousia) del poder 

generativo de sus causas primeras generantes como a través de su propia y distintiva propiedad de 

autorevelación (autophanês) y autogeneración. Todo esto ocurre bajo una regulación (epistasiais) 

natural creativa y bien ordenada de las Ideas y los Números.39 Lo bueno le llega a cada cosa a través 

del más hermoso y armonioso Número, no matemático, sino natural y productivo. Para cada cosa se 

trata de alcanzar su objetivo, mediante la aplicación de lo armonioso y conmensurable -en nuestro 

caso humano según el buen sentido (phronêsis)- pero para todo y en todo momento imitando a Dios 

lo más posible, pues Él es quien asigna el bien correspondiente a cada uno de acuerdo con el momento 

oportuno y ciertos Números apropiados.40 El poema órfico enuncia “todo se asemeja al Número 

(arithmôi de te pant’epeoiken)”41 ya que el Número cumple su papel paradigmático.42 

 Para concluir viene a cuento entonces explicar a qué me refiero con el título  

“Los Misterios Menores”. Lo hice basándome en el paralelismo entre la iniciación al culto mistérico 

y la sabiduría filosófica. Recordemos que Platón en el Banquete 209 e-210 a compara a los “Misterios 

Menores” con las obras de poetas y legisladores, preparatorios para el ingreso a la participación 

cultual. Por otra parte Marino,43 en la Vida de Proclo 13 dice que, cuando Proclo, discípulo de 

Syriano, “había recibido suficiente instrucción acerca de las enseñanzas de Aristóteles en lógica, 

ética, política, física y teología, como si fueran ciertos Misterios Menores preliminares, Syriano lo 

dirigió hacia la mystagogía de Platón”. Es decir, los Misterios Menores son introductorios pero 

necesarios para iniciar el ascenso hasta lo divino. Estos Misterios Menores son los proporcionados 

por Aristóteles. A continuación, se vio completada la verdadera iniciación mistérica de Proclo cuando 

recibió los Misterios Mayores con la lectura de Platón sumergiéndose en la mystagogia 

                                                
38 Syriano, In Metaph. N 188 
39 Syriano, In Metaph. N 187 
40 Syriano, In Metaph. N 189. Syriano observa que Aristóteles no tiene en cuenta la Providencia divina, pero esto y otras 
cuestiones como la recta comprensión de la Mónada y la Díada, la analogía, la participación y los temas relacionados con 
el modo de conocer, o sea el papel de la abstracción, no los he presentado en esta exposición. 
41 Verso órfico preferido por los pitagóricos, cf. Jámblico, VP 162.118.13 (Nauck).  
42 Syriano, In Metaph. M 103 
43 Neoplatonic Saints. The lives of Plotinus and Proclus by their Students, translated with introduction by M. Edwards. 
Liverpool, Liverpool University Press. 2000; Marinus. Proclus ou sur le bonheur. Ed. H.D. Saffrey – A. Segonds. Paris: 
Les Belles Lettres. 2001 



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
104 

 

presentificadora, que pone ante los ojos al Santa Sanctorum, inefable pero inspirador de la amorosa 

unificación.  

 

Referencias bibliográficas 

Aristóteles. Metafísica. Traducción, notas e introducción: Eduardo Sinnott, CABA: Colihue Clásica. 

2022 

Aristotle’s Metaphysics, Books M and N. Translated with introduction and notes by Julia Annas. 

Oxford: Clarendon Press. 1976 

Attanassiadi, Polymnia (2006). La lutte pour l’orthodoxie dans le Platonisme tardif de Numénius à 

Damascius. Paris: Les Belles Lettres.  

Bonazzi, Mauro- Lévy, Carlos- Steel, Carlos (2007). A Platonic Pythagoras. Platonism and 

Pythagoreanism in the Imperial Age. Belgium: Brepols. 

Damascious (1999). The Philosophical History. Text with translation and notes by P. Athanassiadi. 

Athens: Apamea Cultural Associattion. 

Edwards, Mark (2000). Neoplatonic Saints. The lives of Plotinus and Proclus by their Students. 

Translated with introduction by M. Edwards. Liverpool: Liverpool University Press.  

Erickson, Glenn W.-Fossa, John A (2005). Número e Razão. Os fundamentos matemáticos da 

metafísica platônica. Natal/RN: EDUFRN. 

Gaiser, Konrad (1984). Platone come scrittore filosofico. Saggi sull’ermeneutica dei dialoghi 

platonici. Napoles.  

García Bazán, Francisco (2005). La concepción pitagórica del número y sus proyecciones. Buenos 

Aires: Biblos.  

Iamblichus (1991). On the Pythagorean Way of Life. Text, translation, and notes by John Dillon-

Jackson Hershbell. Atlanta, Georgia: Scholars Press.   

Iamblichus (1989). On the Pythagorian Life. Translated with notes and introduction by Gillian Clark. 

Liverpool: Liverpool University Press.  

Jámblico (2003). Vida Pitagórica. Introducción, traducción y notas:Miguel Periago Lorente. Madrid: 

Gredos. 

Krämer, Hans (1996). Platón y los fundamentos de la Metafísica. Traducción de A.J. Cappelletti-A. 

Rosales. Introducción de G. Reale. Caracas: Monte Avila.  

Marinus (2001). Proclus ou sur le bonheur. Ed. H.D. Saffrey- A. Segonds. Paris: Les Belles Lettres.  

Merlan, Philip (1960). From Platonism to Neoplatonism. The Hague:Martinus Nijhoff.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
105 

 

Mattéi, Jean-François (2000). Pitágoras e os pitagóricos. Tradução C. Marcondes Cesar. São Paulo: 

Paulus.  

Nikulin, Dmittri (2012). The Other Plato. The Tübingen Interpretation of Plato’s Inner-Academic 

Teachings. Edited by Dmittri Nikulin. State University of New York: SUNY.  

 

O’Meara, Dominic J. (1992). Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity. 

Oxford: Clarendon Press. 

Porfirio (1997). Vida de Pitágoras. Introducción, traducción y notas de M. Periago Lorente. Madrid: 

Gredos.  

Reale, Giovanni (1991). Per una nuova interpretazione di Platone. Rilettura dell metafisica dei 

grandi dialoghi alla luce delle Dotrine non scritte. Milan: Ve P. 

Robin, Léon (1963). La théorie platonicienne des Idées et des Nombres d’après Aristote. Hildesheim: 

Georg Olms.  

Saffrey, Dominic H. (1990). How did Syrianus regard Aristotle? en Aristotle Transformed. Edited by 

R. Sorabji. London: Duckworth, pp. 173-180. 

Saffrey, Dominic H. (1990). Recherches sur le Néoplatonisme après Plotin. Paris: Vrin.  

Sheppard, Ann D.H. (1982). Monad and Dyad as Cosmic Principles in Syrianus en Soul and the 

Structure of Being in Late Neoplatonism. Edited by H.J. Blumenthal-A.C. Lloyd. Liverpool: 

Liverpool University Press.  

Szlezák, Thomas A. (1997). Leer a Platón. Versión española de J.L. García Rúa. Madrid: Alianza.  

Syrianus (2014). On Aristotle Metaphysics 13-14. Translated by J. Dillon and D. O’Meara, London-

New Dheli-New York-Sydney: Bloomsbury.  

Syrianus (1902). In Metaphysica commentaria. Ed. W. Kroll. Berlin: Reimer. 

Syrianus (1961). In Aristotelis Metaphysica commentaria. Ed. H. Usener. Berlin-New York: De 

Gruyter.  

Thesleff, H. (1965). The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period. Abo: Abo Akademi.  

Uždavinys, Algis (2004). The Golden Chain. An Anthology of Pythagorean and Platonic Philosophy. 

Selected and edited by Algis Uždavinys. Foreword by John F. Finamore. Bloomington, 

Indiana: World Wisdom.  

Waterfield, Robin (1988). The Theology of Arithmetic. Attributed to Iamblichus. Translated from the 

Greek by Robin Waterfield with a foreword by Keith Critchlow. Michigan: Phanes Press.  



NUEVO PENSAMIENTO. Revista de Filosofía del Instituto de Investigaciones Filosóficas de la Facultad de Filosofía, Letras y Estudios Orientales de la 
Universidad del Salvador. ISSN 1853-7596. Volumen XIV, Número 24, Año 14, Julio-Diciembre de 2024. Págs. 90/106.                                                                         

Sitio web: https://p3.usal.edu.ar/index.php/nuevopensamiento 
  

 
106 

 

Wilper, Paul (1949). Zwei aristotelische Frühschriften über die Ideenlehre. Ratibona: Josef Habbel 

Verlag.  


