
1 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

 

 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y 

Comunicación  

ISSN  2796-9010  

Núm. 5, año 2025, [pp. 1-21] 

 

 

 

Fortalecimiento de la identidad afrocolombiana: el rol de la escuela en el 

reconocimiento y valoración de la diversidad étnica 

 

Pineda Olaya, Adán1 

Arboleda Riascos, Armando2 

 

 

Resumen 

La identidad afrocolombiana ha sido históricamente infravalorada y marginada dentro del 

contexto educativo del país. Sin embargo, las instituciones escolares tienen un papel 

fundamental en el reconocimiento y la valoración de la diversidad étnica, lo cual contribuye al 

fortalecimiento de la identidad afrocolombiana. Este trabajo examina la importancia de 

incorporar la historia, la cultura y las contribuciones de las comunidades afrocolombianas en 

los currículos escolares, así como de fomentar prácticas pedagógicas que promuevan la 

inclusión y el respeto por la diversidad. Asimismo, se analiza el impacto que estas acciones 

pueden tener en el empoderamiento y el desarrollo integral de los estudiantes afrocolombianos. 

 
1 Licenciado en Ciencias Sociales, profesional en Antropología Aplicada, magíster en Educación, doctor en 

educación. Es afiliado a la Asociación de Investigadores Afro-latinoamericanos y del Caribe (AINALC), 

Asociación de Investigación Afrodiaspórica (DESCARIMBA). Se desempeña como directivo docente en la 

Secretaría de Educación de Buenaventura, Colombia. Correo electrónico: adan.pineda@ucm.edu.co, 

canaletedechachajo1@yahoo.es 

 
2 Licenciado en Literatura, especialista en Planeación Educativa, magíster en Educación Superior, doctor en 

Ciencias de la Educación. Es investigador del grupo GODEPAZIFICO, Universidad del Valle, seccional Pacífico, 

miembro del grupo de investigación DESCARIMBA, escritor y consultor de asuntos educativos. Correo 

electrónico: armando.arboleda@correounivalle.edu.co 

 

Fecha de recepción: 29/08/2025. Fecha de aceptación: 25/11/2025 

mailto:Adan.pineda@ucm.edu.co
mailto:canaletedechachajo@yahoo.com
mailto:armando.arboleda@correounivalle.edu.co


2 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

Para ello, se realiza una revisión de la literatura académica relevante y se presentan propuestas 

concretas para fortalecer el rol de la escuela en el reconocimiento y valoración de la identidad 

afrocolombiana. 

 

Palabras clave: identidad afrocolombiana, diversidad étnica, educación, currículo, práctica 

pedagógica 

 

Strengthening Afro-Colombian identity: the role of schools in recognizing and valuing 

ethnic diversity 

 

Abstract 

The Afro-Colombian identity has historically been undervalued and marginalized within the 

country's educational context. However, school institutions have a fundamental role in 

recognizing and valuing ethnic diversity, which contributes to the strengthening of Afro-

Colombian identity. This work examines the importance of incorporating the history, culture 

and contributions of Afro-Colombian communities in school curricula, as well as promoting 

pedagogical practices that promote inclusion and respect for diversity. Likewise, the impact 

that these actions can have on the empowerment and comprehensive development of Afro-

Colombian students is analyzed. To this end, a review of the relevant academic literature is 

carried out and concrete proposals are presented to strengthen the role of the school in the 

recognition and appreciation of the Afro-Colombian identity. 

 

Palabras claves: afro-Colombian identity, ethnic diversity, education, curriculum, pedagogical 

practice 

 

 

Fortalecendo a identidade afro-colombiana: o papel da escola no reconhecimento e 

valorização da diversidade étnica 

Resumo 

A identidade afro-colombiana tem sido historicamente desvalorizada e marginalizada no 

contexto educacional do país. No entanto, as instituições educacionais desempenham um papel 

fundamental no reconhecimento e na valorização da diversidade étnica, o que contribui para 

o fortalecimento da identidade afro-colombiana. Este artigo examina a importância de 



3 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

incorporar a história, a cultura e as contribuições das comunidades afro-colombianas aos 

currículos escolares, bem como de fomentar práticas pedagógicas que promovam a inclusão e 

o respeito à diversidade. Também analisa o impacto que essas ações podem ter no 

empoderamento e no desenvolvimento integral de estudantes afro-colombianos. Para tanto, 

revisa a literatura acadêmica relevante e apresenta propostas concretas para fortalecer o 

papel das escolas no reconhecimento e na valorização da identidade afro-colombiana. 

 

Palavras-chave: identidade afro-colombiana, diversidade étnica, educação, currículo, 

prática pedagógica 

 

 

Introducción 

La identidad afrocolombiana ha sido históricamente invisibilizada y subvalorada dentro 

del contexto educativo del país (Palacios Mosquera, 2019). A pesar de los avances en materia 

de reconocimiento de los derechos de las comunidades afrocolombianas, aún persisten brechas 

significativas en el ámbito escolar, donde la presencia y las contribuciones de estos grupos 

étnicos no se reflejan en los currículos y las prácticas pedagógicas (Castillo Guzmán & Caicedo 

Ortiz, 2016). 

En este sentido, las instituciones educativas tienen un papel fundamental en el 

fortalecimiento de la identidad afrocolombiana, a través del reconocimiento y la valoración de 

la diversidad étnica. Esto implica incorporar de manera transversal la historia, la cultura y las 

contribuciones de las comunidades afrocolombianas en los contenidos curriculares, así como 

promover prácticas pedagógicas que fomenten la inclusión y el respeto por la diferencia (Lugo 

Mosquera, 2019). 

Es sabido que la construcción de identidades étnicas en América Latina se desarrolla en 

un marco histórico de colonialidad del poder (Quijano, 2000), donde el legado esclavista y la 

marginalización sistemática han configurado complejos procesos de subalternización. En 

Colombia, en particular en las comunidades afrodescendientes, este fenómeno adquiere 

dimensiones particulares que exigen, como señala Frantz Fanon (1961), “una descolonización 

radical no solo de los territorios, sino de las mentalidades” (p. 27). 

Eso es similar a lo que García Rincón (2015) reclama como la necesidad de una 

insumisión epistémica, que permita al individuo levantarse y abordar nuevas lecturas para la 

comprensión de la propia realidad, no desde cánones europeos o hegemónicos. En palabras del 



4 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

autor “La insumisión epistémica es entendida aquí como el pensamiento afro que confronta, 

critica y subvierte el proyecto colonizador europeo-occidental y la estructura académica que lo 

sostiene” (p. 2). 

Con todo, el sistema educativo enfrenta el desafío histórico de transformarse en espacio 

de reivindicación cultural, superando lo que W. E. B. Du Bois (1986) denominó “la doble 

conciencia del sujeto racializado” (p. 45). La Ley 70 de 1993, marco jurídico fundamental para 

las comunidades negras en Colombia, establece bases para una educación que, en palabras de 

Angela Davis (2004), “reconozca la diferencia como potencia histórica y no como déficit 

social” (p. 112).  

Esta investigación se basa en una revisión exhaustiva de documentos académicos, 

informes gubernamentales, artículos de revistas y textos legislativos relacionados con la 

etnoeducación y la comunidad afrocolombia. Busca hacer un aporte a lo que Paulo Freire 

(2005) conceptualizó como “praxis transformadora”, donde la escuela se constituye en 

escenario de autorreconocimiento étnico y de construcción de ciudadanías diferenciadas. No 

se puede seguir enseñando desde una educación que homogenice la historia y la cultura de los 

grupos humanos. Se requiere una escuela distinta que permita a las comunidades 

afrocolombianas fortalecer su identidad y desde allí entrar en un dialogo con la modernidad a 

partir de su realidad. 

 

Diversidad del país 

Diversidad sufrida, marginada, aunque presente en el discurso. El sistema educativo 

reconoce y valora la diversidad cultural del país a partir del Constitución Política de Colombia 

(1991), como lo indican varios de sus artículos. El Estado fomentará y promoverá la 

vinculación de todas las personas a programas de educación formales e informales, inspirados 

en el respeto a la diversidad cultural, étnica y lingüística del país (Ley 115 Art. 5).  

Los educadores respetarán la diversidad cultural, étnica y lingüística de los educandos, 

resguardarán su integridad física y moral y les brindarán información sobre los derechos 

humanos y sexuales (Ley 115 Art. 52). El sistema educativo promoverá la valoración y 

formación cultural y artística en todas las manifestaciones y expresiones a través de asignaturas 

especiales, así como en la formación en las escuelas normales (Ley 115 Art. 62). Los anteriores 

elementos discurren en el discurso, se oyen en las escuelas y estamentos de la población. Lo 

que no es claro es su aplicación concreta. Algunos refieren a Colombia como un país de leyes 

y decretos incumplidos. No obstante, la realidad muestra algunos avances.  



5 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

Importancia del reconocimiento de la identidad afrocolombiana en la escuela 

La identidad afrocolombiana es un elemento fundamental de la diversidad étnica y 

cultural del país. Sin embargo, su reconocimiento y valoración han sido históricamente 

limitados en el contexto educativo (Palacios Mosquera, 2019). Esto ha tenido un impacto 

negativo en el desarrollo integral y el empoderamiento de los estudiantes afrocolombianos, 

quienes a menudo se enfrentan a situaciones de discriminación y exclusión en los espacios 

escolares (Caicedo Ortiz & Castillo Guzmán, 2008). 

Incorporar la identidad afrocolombiana en los currículos y las prácticas pedagógicas es 

fundamental para promover el reconocimiento y la valoración de la diversidad étnica, dado que 

“el conocimiento oficial legítimo, sostenido por la propia naturaleza de la institución escolar, 

actúa como un narcótico social al no contribuir a esclarecer actuaciones de discriminación 

racial” (Mena García, 2011). En ese sentido, urge que la educación, en si misma, no sea un 

elemento de legitimización de la discriminación. 

De allí, la necesidad de reconocer que “la educación es la forma práctica y menos 

traumática de incorporar al individuo en la cultura y la sociedad que lo contienen, con el fin de 

hacerlo un sujeto que las desarrolle y las conserve” (Hernández Palencia, 2020). 

Además, el fortalecimiento de la identidad afrocolombiana en la escuela puede tener un 

impacto positivo en el desarrollo personal y académico de los estudiantes, al brindarles 

herramientas para comprender y valorar sus raíces, lo cual puede mejorar su autoestima, su 

motivación y su rendimiento escolar (Castillo Guzmán & Caicedo Ortiz, 2016). 

 

Marco normativo y jurisprudencial para el pueblo afrocolombiano 

El marco legal y jurisprudencial para la población étnica afro en Colombia se basa en 

la normatividad que surge luego del proceso que da lugar a la Constitución Política de 1991. 

Recopila un conjunto de leyes, decretos, normas, sentencias y decisiones jurídicas expedidas 

por los órganos del Estado, con la participación y reclamaciones de las comunidades negras a 

través de sus líderes, quienes abogan por los derechos a favor de los pueblos afrocolombianos, 

raizales y palenqueros. 

Este marco jurídico y jurisprudencial busca proteger los derechos fundamentales de los 

mismos pueblos. Así, el ejercicio realizado en las reclamaciones de las comunidades ha dado 

paso a la inserción de normas y leyes en pro del goce y cumplimiento activo de cada uno de 

los derechos étnicos-territoriales que les asisten a las comunidades étnicas en Colombia.  



6 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

El artículo 7.° de la Constitución Política de Colombia es fundamental para el ejercicio 

de los derechos étnicos y culturales, ya que se establece que “el Estado reconoce y protege la 

diversidad étnica y cultural de la Nación colombiana”. Lo consagrado en ese artículo ha 

permitido que el poder legislativo de Colombia emita normas para dar cumplimiento al 

mandato constitucional. 

El artículo 68, en el párrafo quinto, establece las condiciones al consagrar que, “los 

integrantes de los grupos étnicos tendrán derecho a una formación que respete y desarrolle su 

identidad cultural”. A la luz de lo señalado constitucionalmente, la escuela como institución 

con la tarea de asumir la educación en Colombia debe responder a las necesidades y 

aspiraciones de los pueblos étnicos y sus culturas. Lo anterior ha exigido al Ministerio de 

Educación adoptar las medidas que permitan a través de la educación promover la protección 

de la identidad y la promoción de las culturas de los pueblos étnicos.  

La población afrocolombiana, de cara a reclamar sus derechos étnicos-políticos 

consagrados por la Constitución de 1991 y demás leyes, ha buscado proteger su identidad y su 

cultura. Por ello, las comunidades han considerado la educación como un mecanismo de 

socialización de los conocimientos, saberes, usos y costumbres de la cultura, los cuales 

posibilitan la integración con la sociedad nacional, las comunidades y naturaleza. De esta 

forma, ha sido considerada como ente principal que permite la correlación necesaria para logra 

una vida digna y activa.  

En la dirección del reconocimiento de los derechos étnico-territoriales, la Ley 70 de 

1993, conocida también como Ley de Comunidades Negras (llamadas en esta investigación 

población afrocolombiana), es producto del ejercicio de liderazgo y trabajo de la población 

afrocolombiana, toda vez que lograron en 2 años concertar internamente en los territorios del 

Pacífico y proponer al gobierno colombiano un proyecto legislativo que desarrolló el artículo 

transitorio 55 de la Constitución de 1991, que luego fue llevado al Congreso.  

El capítulo VI de la mencionada Ley 70 aborda los “mecanismos para la protección y 

desarrollo de los derechos y de la identidad cultural”. En él, se le asigna a la educación con 

enfoque étnico la función de proteger y desarrollar los derechos, así como promover la 

identidad cultural de los afrocolombianos. No obstante, se requiere que la escuela haga los 

cambio y ajustes curriculares que le permitan cumplir la labor asignada, en término de la 

protección de la identidad cultural y territorial. Así esta ley estableció las condiciones legales 

para que la educación afronte los procesos de configuración de la identidad y la promoción de 

la cultura de los niños, adolescentes y jóvenes afrocolombianos.  



7 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

De este capítulo se toman los artículos que hacen referencia a los mecanismos para la 

protección de la identidad cultural a través de la educación. En el artículo 32, se estableció que: 

El Estado colombiano reconoce y garantiza a las comunidades negras el derecho a un 

proceso educativo acorde con sus necesidades y aspiraciones etnoculturales. La 

autoridad competente adoptará las medidas necesarias para que, en cada uno de los 

niveles educativos, los currículos se adapten a esta disposición.  

En este artículo, el Estado asume la responsabilidad de garantizar a las poblaciones 

afrocolombianas el derecho a un proceso educativo que recoja su cultura e identidad. Para ello, 

se acordó que la autoridad competente, es decir el Ministerio de Educación, adoptaría las 

medidas que permitieran que en todos los niveles educativos se hicieran los cambios 

curriculares necesarios. Sin embargo, las medidas que ha tomado el Estado son pocas, aunadas 

a que el Ministerio de Educación no les hace el correspondiente seguimiento, lo cual ha llevado 

a que sean ineficaces e insuficientes. Es esta una de las razones por las que tras 29 años de 

expedida la ley aún no se hayan implementado los procesos etnoeducativos que lleven a la 

configuración de la identidad del pueblo afrocolombiano. 

A su vez, el artículo 34 ordena que:  

La educación para las comunidades negras debe tener en cuenta el medio ambiente, el 

proceso productivo y toda la vida social y cultural de estas comunidades. En 

consecuencia, los programas curriculares asegurarán y reflejarán el respeto y el fomento 

de su patrimonio económico, natural, cultural y social, sus valores artísticos, sus medios 

de expresión y sus creencias religiosas. Los currículos deben partir de la cultura de las 

comunidades negras para desarrollar las diferentes actividades y destrezas en los 

individuos y en el grupo, necesarios para desenvolverse en su medio social. 

Este artículo dispone que la educación por medio de los programas curriculares debe 

atender los diferentes campos y escenarios en los que se da la vida de las comunidades 

afrocolombianas. Así se comprende en este la necesidad de atender desde la escuela, la relación 

entre el territorio y la escuela, los conocimiento y saberes ancestrales, la oralitura en cuanto 

mecanismo de divulgación y socialización de la comprensión de mundo de las comunidades. 

En el artículo 35 se especifican los elementos para la participación efectiva de las 

comunidades en el desarrollo y la aplicación del servicio de educación orientado a la población 

afrocolombiana, quedando así: 

Los programas y los servicios de educación destinados por el Estado a las comunidades 

negras deben desarrollarse y aplicarse en cooperación con ellas, a fin de responder a 



8 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

sus necesidades particulares y deben abarcar su historia, sus conocimientos y técnicas, 

sus sistemas de valores, sus formas lingüísticas y dialectales y todas sus demás 

aspiraciones sociales, económicas y culturales.  

El Estado debe reconocer y garantizar el derecho de las comunidades negras a 

crear sus propias instituciones de educación y comunicación, siempre que tales 

instituciones satisfagan las normas establecidas por la autoridad competente. 

Por su parte el artículo 36 de la citada ley enfatiza que “la educación para las 

comunidades negras debe desarrollar conocimientos generales y aptitudes que les ayuden a 

participar plenamente y en condiciones de igualdad en la vida de su propia comunidad y en la 

de la comunidad nacional”. De esta forma, aboga por una educación que además de atender las 

particularidades étnicas, desarrolle en las poblaciones afrocolombianas los conocimientos y 

competencias que permitan su integración con el resto del país. 

En el artículo 39 se insta al estado a que tome las medidas necesarias tendientes a que, 

a través del sistema de educación nacional, se difundan los aportes de la población 

afrocolombiana al país:  

El Estado velará por que en el sistema nacional educativo se conozca y se difunda el 

conocimiento de las prácticas culturales propias de las comunidades negras y sus 

aportes a la historia y a la cultura colombiana, a fin de que ofrezcan una información 

equitativa y formativa de las sociedades y culturas de estas comunidades. En las áreas 

de sociales de los diferentes niveles educativos se incluirá la cátedra de estudios 

afrocolombianos conforme con los currículos correspondientes. 

En la dirección de ese mandato, en 1998 se expidió el decreto 1122, que reglamentó la 

cátedra de Estudios Afrocolombianos en todos los niveles educativo del país. A pesar de la 

existencia de esta norma, la cátedra sigue sin implementarse en la mayoría de los 

establecimientos educativos. 

En el artículo 42 se establece que “el Ministerio de Educación formulará y ejecutará 

una política de etnoeducación para las comunidades negras y creará una comisión pedagógica, 

que asesorará dicha política con representantes de las comunidades”. El cumplimiento de este 

mandato no se ha logrado a pesar de la existencia del decreto 804 de 1995, que reglamenta la 

educación para pueblos étnicos. La falta de avances tiene que ver con que existe poco interés 

estatal para su cumplimiento, y son las propias comunidades las que han impulsado algunos 

procesos etnoeducativos.  



9 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

En artículos anteriores, se puede ver cómo los líderes de las comunidades 

afrocolombianas, desde el momento de la negociación de la Ley 70 de 1993 con los 

representantes del Estado, comprendieron el rol de la educación en la conservación, promoción 

de la cultura y configuración de la identidad de los pueblos. De esta manera, el capítulo marca 

la relación escuela-territorio que debe formar parte del currículo, de tal suerte que se puedan 

llevar los conocimientos y valores de la cultura a la escuela.  

La Ley 70 del 1993 hace hincapié en el fortalecimiento del grupo étnico. En tal sentido, 

busca promover los mecanismos para la protección de la identidad cultural y los derechos de 

las comunidades negras, afrocolombianas, raizales y palenqueras en el territorio colombiano, 

así como el derecho a la educación étnica, bajo lo que se denomina etnoeducación o educación 

afrocentrada, que forme en los conocimientos y valores de la cultura e identidad 

afrocolombiana.  

El compendio de normas aquí presentadas en el marco de una educación propia lleva a 

coincidir con el investigador Daniel Garcés Carabalí, cuando plantea que “lo paradójico es que 

en el caso de la etnoeducación y de los planes de desarrollo, los gobiernos no han generado las 

condiciones económicas para su materialización efectiva, violentando de esta manera, la 

normatividad vigente sobre dichos aspectos” (2017, p. 109). 

 

La escuela y su trabajo en el reconocimiento étnico 

La identidad territorial y cultural se ve afectada por los procesos de aculturación e 

hibridación, los cuales hacen reconfiguraciones en la identidad de las comunidades negras 

como sujeto colectivo. De ahí que la educación étnica como proyecto cultural y político procure 

encontrar las respuestas para salvaguardar las culturas a través de los Proyectos Educativos 

Comunitarios (PEC). 

En el marco de la normatividad en materia de la etnoeducación o educación étnica para 

el pueblo afrocolombiano, en Buenaventura el decreto municipal 143 del 2005 indica “la 

entidad territorial de Buenaventura como municipio etnoeducador desde una perspectiva 

intercultural, integral, participativa, flexible, pertinente e incluyente con miras a generar y 

fortalecer los procesos endógenos de formación”.  

Recién en el año 2017, en el marco de un paro cívico, la mesa de educación que se 

conformó en las discusiones y negociaciones entre la comunidad, el gobierno Nacional 

representado por el Ministerio de Educación y el gobierno distrital representado por la 

Secretaría de Educación retomó este decreto insertándolo como uno de los acuerdos.  



10 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

Buenaventura es un territorio etnoeducador, si se lo mira desde la normatividad. Sin 

embargo, cuando se revisa la práctica educativa étnica, la mirada no es la misma. Recién ahora 

se empiezan a establecer lineamientos para la construcción de los PEC en las instituciones 

educativas. 

Lo expresado anteriormente refleja el no cumplimiento de la normatividad étnica por 

parte del estado y el poco interés de las instituciones por aplicarlas. De esta manera se dificulta 

el ejercicio de fortalecimiento de la riqueza pluriétnica y multicultural del país. Desde la 

promulgación de la Constitución Política de Colombia en 1991, hace tres décadas, han pasado 

ocho gobiernos sin que se avance en el ejercicio de configuración de la identidad territorial y 

cultural de los grupos étnicos y, menos que se haya tenido como eje fundamental de la relación 

del Ministerio de Educación Nacional con las comunidades la educación étnica desde los 

currículos educativos. 

Por su parte, la Ley General de Educación, (Ley 115 de 1994), en el Título III, Capítulo 

3, establece la atención de la educación para los grupos étnicos. Este capítulo es reglamentado 

con el Decreto Ley 804 de 1995, en el cual se establece la etnoeducación para los grupos étnicos 

en Colombia. En ese decreto, se direcciona el cambio de los Proyectos Educativos 

Institucionales (PEI) a los Proyectos Educativos Comunitarios (PEC) en los establecimientos 

educativos. Extrañamente, son pocas las instituciones educativas que han hecho el cambio de 

sus proyectos educativos. A la fecha, los avances en esta materia son mínimos. En 

consecuencia, la educación no responde a las necesidades y aspiraciones de los grupos étnicos, 

para fortalecer la identidad territorial y cultural. 

Sumada a la no puesta en marcha de la etnoeducación desde la institucionalidad, en la 

actualidad la riqueza territorial y cultural del Pacífico, así como sus poblaciones tienen un alto 

nivel de vulnerabilidad debido a las acciones violentas de los grupos armados ilegales, que 

generan miedo y desplazamiento forzoso. En este contexto, la población afrocolombiana ha 

logrado sobrevivir gracias a los saberes ancestrales que les han permitido socializar y difundir 

la identidad territorial y cultural; mas es necesario aclarar que la identidad, al igual que la 

cultura, no es una noción estática, sino que se recrea constantemente. La dinámica entre la 

identidad individual y la colectiva evidencia la importancia de la función cohesiva de la cultura 

en la comunidad, consolidando y fortaleciendo los lazos sociales y generando nuevas relaciones 

de solidaridad, permitiendo así que el cuerpo social no se desintegre. (Alcaraz, 2014, p. 3) 



11 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

Fortalecimiento étnico en las poblaciones afrocololombianas 

La educación étnica es el espacio mediante el cual la institución entra en diálogo con la 

comunidad mediante el uso de los saberes ancestrales, con lo cual se procura recuperar la 

relación escuela/territorio, que se ha visto afectada en los tiempos modernos. 

En la amplia identidad cultural de las poblaciones del Pacífico hay una diversidad de 

prácticas, hábitos y costumbres que hacen de esta población una de las más ricas culturalmente. 

Esto se observa, sobre todo, en la relación estrecha de sus habitantes con el territorio. Estas 

prácticas generan arraigo ancestral en el territorio, con lo cual se le enseña al sujeto que sin el 

territorio no hay cultura.  

En contraposición, la modernidad y la globalización trajeron consigo muchos avances 

en el plano económico, político, social y tecnológico que estrecharon las comunicaciones y las 

relaciones de los pueblos alrededor del mundo. De hecho, sus avances han propiciado cambios 

de las prácticas y costumbres ancestrales en un sector de la población afrocolombiana. En este 

contexto, la educación étnica a través de la escuela debe configurar la identidad territorial y 

cultural de los jóvenes afrocolombianos, a partir de las prácticas de aula. Preocupa que las 

comunidades dejen a un lado muchas de las prácticas culturales que, además de ser parte de la 

identidad territorial y cultural, son espacios de solidaridad, encuentro y de recreación. 

Lo anterior exige una educación pertinente que configure la identidad de los jóvenes a 

través de la relación escuela-territorio y los saberes ancestrales. En este sentido, el Decreto Ley 

804 en su artículo 1.º contempla:  

La educación para grupos étnicos hace parte del servicio público educativo y se sustenta 

en un compromiso de elaboración colectiva, donde los distintos miembros de la 

comunidad en general intercambian saberes y vivencias con miras a mantener, recrear 

y desarrollar un proyecto global de vida de acuerdo con su cultura, su lengua, sus 

tradiciones y sus fueros propios y autóctonos. 

De otro lado, para el pueblo afrocolombiano el territorio es un espacio vital para la 

conservación, expresión y recreación de las manifestaciones culturales que configura la 

identidad territorial y cultural. Por ello, la educación étnica formalizada a través de la 

institución escuela debe responder a las dinámicas territoriales en el marco del currículo 

etnoeducativo. En este sentido, la etnoeducación busca configurar la identidad territorial y 

cultural a partir de los procesos pedagógicos.  

En resumidas cuentas, se viene gestando en un sector de los jóvenes el abandono de las 

prácticas culturales y costumbres ancestrales. A esto se suma que la escuela se constituye en un 



12 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

lugar de homogenización, a partir de lo que cree la institución escolar que necesitan aprender 

los individuos, mediante los conocimientos estructurados en sus planes de estudio. A esto se 

suma el desconocimiento de las normatividades que posibilitan que no solo la escuela sino 

también las comunidades continúen con las prácticas étnicas que configuran su identidad. 

La educación étnica sienta las bases de la cultura que configura la identidad de los 

sujetos colectivos, así como las del conocimiento universal. La complementariedad entre estas 

dos bases del conocimiento genera los horizontes de sentido que constituyen grupos étnicos, 

pueblos y naciones, y que permite entender a partir del diálogo de los saberes que no solo se es 

individualidad, sino que también se es colectividad y por tanto se construye y comparte una 

historia y una historicidad.  

En esta dirección, los PEC, como apuesta política, buscan que en las Instituciones 

educativas se ponga en diálogo la escuela y el territorio que habitan los jóvenes con sus saberes 

ancestrales y el conocimiento universal. Esta apuesta busca también que desde la educación 

étnica se les dé validez a las diversas formas de producir conocimientos presentes en las 

culturas y que han permitido a los grupos étnicos existir en el tiempo. En este sentido, se puede 

considerar que uno de los propósitos de la etnoeducación es minimizar el abandono de las 

prácticas culturales que desde la educación tradicional homogenizada no se atiende en la justa 

proporción, y por ello ha traído consigo transformaciones en las configuraciones de identidad 

del grupo étnico afrocolombiano. A decir del Ministerio de Educación Nacional: 

el Proyecto Educativo Comunitario (PEC) es la concepción integral de vida y gestión 

de saberes propios de los pueblos indígenas, comunidades afrocolombianas, raizales y 

room, que les permite recrear diferentes manifestaciones culturales y opciones de vida 

mediante la reafirmación de una identidad orientada a definir un perfil de sociedad 

autónoma, creativa, recreativa, reflexiva y comunitaria cimentada en sus raíces e 

historia de origen en permanente interacción con el mundo global. (Ministerio de 

Educación Nacional, 2013) 

En el interior de los territorios de las comunidades se produce un amplio acervo de 

conocimiento sociohistórico y cultural de las comunidades afrocolombianas a partir de los 

saberes ancestrales. No obstante, en estos tiempos de globalización, los territorios étnicos son 

colonizados por los territorios virtuales y con ello se abre el acceso al acervo de los 

conocimientos culturales de los grupos étnicos. En esta relación, los saberes ancestrales 

afrocolombianos y los de las demás culturas se ponen en tensiones con los conocimientos de 

otros grupos sociales. Producto de estas relaciones, en las poblaciones del Pacifico se ha ido 



13 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

combinando y cambiando la configuración de la identidad territorial y cultural. La aculturación 

ha llevado en muchos casos a nuevas configuraciones de la identidad y en otros a una 

hibridación entre los rasgos culturales de los pueblos del Pacífico y aquellos que se han ido 

introduciendo de las culturas foráneas. 

Por lo anterior, tanto en la escuela como territorio del conocimiento universal y el 

territorio como escuela del conocimiento étnico ancestral, se conjugan las relaciones entre la 

educación general y la educación étnica. Una y otra configuran la identidad de los jóvenes que 

participan a través de ellas de los procesos de socialización de los conocimientos que se han 

ido acumulando a través de la historia. La configuración de la identidad de los jóvenes que 

hace el territorio-comunidad como escuela tiene una intencionalidad y enfoque que se distancia 

mucho de la configuración identitaria que se hace a través de la educación generalizada. Esta 

relación de la escuela con el territorio le da el sentido al conocimiento que configura la 

identidad de los sujetos.  

Por otro lado, los territorios ancestrales de las poblaciones afrocolombianas, en los 

cuales se ha configurado la identidad territorial y cultural de los sujetos de estos grupos étnicos, 

han estado mediados por la tradición oral u oralitura. En este orden, Grulli afirma: “la oralidad 

es una manera de dar voz y supervivencia a las visiones subordinadas frecuentemente ocultas 

y se vuelve el vehículo de creación de una memoria que resulta en la creación de identidades 

de resistencia” (2018, p. 20). Esta forma de transmisión de los conocimientos de las 

comunidades afrocolombianas tiene en la oralitura su más importante instrumento, ya que se 

puede implementar en cualquier momento y en cualquier territorio (la casa, la siembra, el río, 

etc.), con lo cual en cualquier espacio se puede aprender y enseñar.  

Suárez Reyez (2010) manifiesta que en el marco de la etnoeducación afrocolombiana 

es preciso encontrar las formas para que la oralidad de estas comunidades sea objeto 

alfabetizable y de alfabetización convirtiéndola en oralitura, de tal suerte que permanezca viva 

pero que pueda estar en circulación entre la comunidad y la escuela. 

… para el caso de la etnoeducación afrocolombiana, no nos queda más salida que 

mejorar los procesos, estrategias y mecanismos de la oralidad y adentrarnos a la 

alfabetización gráfica-textual en procesos de comprensión y producción que permitan 

mantener el pasado vivo y dejar por escrito de manera clara y explícita la novedad de 

la letra como otra opción para mantener la cultura afropacífica y permitir que ésta entre 

y salga de la escuela. (Suárez Reyes, 2010, p. 2518)  



14 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

En este contexto, la educación formal se enfoca en los aportes al conocimiento hechos 

desde las culturas de la población mayoritaria, los cuales son de gran valor universal. No 

obstante, se hace necesario acentuar en los elementos de la identidad cultural de los grupos 

étnicos. Para el caso particular de los grupos afrocolombianos, es imperioso insertar los 

conocimientos acumulados por generaciones en los procesos que se dan dentro de sus propios 

territorios a través de la educación étnica. Toda vez que, desde la educación general 

homogenizada, no se está arraigando a los hombres y mujeres de los territorios étnicos en su 

identidad y cultura, se empiezan a configurar las nuevas formas de vida de los pueblos. 

De este modo, para que el territorio siga siendo ese espacio vital para la conservación, 

expresión y recreación de las manifestaciones culturales del pueblo afrocolombiano, la 

educación étnica debe establecerse como el pilar fundamental, a partir del cual los sujetos son 

configurados en la identidad territorial y cultural a la cual pertenecen. 

La educación étnica se constituye en un ejercicio de negociación entre la identidad 

cultural de la comunidad a la que pertenecen los jóvenes y los conocimientos divulgados por 

las otras culturas, sin que ello implique pérdida de la identidad al interior del grupo étnico. De 

ahí que la escuela como institución establecida para socializar los conocimientos de la 

humanidad debe ser más que transmisora de conocimientos; ella representa las formas en que 

se conocen las culturas, los usos de estos conocimientos y el conjunto de relaciones sociales y 

de valores de las culturas. Desde esta perspectiva, se trata de convertir lo pedagógico en más 

político y lo político en más pedagógico, lo cual significa encarnar en la enseñanza los intereses 

de los pueblos y las culturas con naturaleza liberadora.  

Desde el punto de vista del acervo cultural y la construcción de la identidad, el hombre 

y la mujer del Pacífico han establecido un entramado de relaciones con el territorio y, por 

consiguiente, con todo lo que allí se encuentra que siempre ha dejado una producción muy 

amplia de conocimiento. Es así como “la identidad sólo es posible y puede manifestarse a partir 

del patrimonio cultural que existe de antemano y su existencia es independiente de su 

reconocimiento o valoración” (Molano, 2007, p. 73). Desde este constructo de conocimiento 

se forman los hábitos, costumbres, formas de vida y los usos que forjan la identidad. Por tanto, 

esta relación cobra relevancia en el fortalecimiento de la vida comunitaria y la construcción 

colectiva de la misma identidad. 

En síntesis, la educación cumple con una función social y política ya que forma parte 

de las posibilidades de configuración de la identidad de los jóvenes a través de los procesos de 

construcción de sociedad, de posibilidades de los seres humanos para llegar a ser con otros en 



15 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

sociedad, de compartir herencias culturales y, por lo tanto, de construir una relación escuela 

territorio a través de las solidaridades que implica el saber ancestral para aprender a vivir bien.  

 

La cultura y los saberes ancestrales: puntos de partida en la búsqueda identitaria 

En Colombia la etnoeducación y la cátedra de Estudios Afrocolombianos se han 

volcado sobre los ideales de una educación multiétnica, multicultural, multirracial e 

interdisciplinaria que logre revalorizar la historia, la cultura y la memoria de los diferentes 

grupos humanos que conforman el país. El objetivo es enseñar e integrar saberes, colores, 

imágenes, ritmos, discursos, símbolos, lenguajes y voces europeas, africanas, indígenas junto 

a los significados culturales de todos los grupos de inmigrantes que pueblan el país. Como 

señala Meneses Copete (2016), para comprender la urgencia de un cimarronaje, desde la 

educación, se requiere mirar desde adentro de la escuela ya que: 

La concepción endógena de la etnoeducación le otorga a esta el rol de emancipadora, 

liberadora y descolonizadora del pensamiento. Una propuesta revolucionaria que 

pretende resituar a la persona afrodescendiente en un lugar político, social, cultural y 

económico de dignidad de acuerdo con sus cosmogonías, formas de relacionarse y de 

estar el universo. (p. 38) 

La misión de una educación de la diáspora africana en Colombia debería ver en la obra 

de Manuel Zapata Olivella3 un referente imprescindible. Toda ella es etnoeducativa porque los 

personajes como sujetos autónomos y libres quieren reinventar sus valores, sus héroes, sus 

mitologías, su tradición oral, sus creencias religiosas, sus mitologías sin sentir vergüenza de 

ser afro; es el orgullo y la dignidad de ser afro lo que los mueve hacia realizaciones épicas, 

estéticas y libertarias. Las novelas, los cuentos, los relatos, el periodismo, los dramas, las 

fabulas, los ensayos y toda la fuerza de la tradición oral de sus personajes es la búsqueda de 

valorar al máximo un proyecto creador, imaginario, histórico, poético, filosófico y político 

donde los afros están siempre presentes en la memoria cultural de la civilización universal. ¿No 

es este acaso un proyecto etnopedagógico, radical y revolucionario como ningún otro militante 

o novelista afrocolombiano antes lo pensó? 

Así, Saturio hace etnoeducación jurídica en el Fusilamiento del Diablo; Elder hace 

etnoeducación política en Cuentos de muerte y libertad; así como lo hace Mamatoco en la Calle 

 
3 Manuel Zapata Olivella fue un destacado médico, antropólogo y escritor colombiano nacido en Lorica, Córdoba, 

el 17 de marzo de 1920 y fallecido en Bogotá el 19 de noviembre de 2004; un hombre afrocolombiano cuya vasta 

obra es un clamor a la causa del hombre negro.  



16 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

10; el tío conejo hace etnoeducación ambiental en las Fábulas de Tamalameque; Máximo hace 

etnoeducación política y revolucionaria en Chambacú corral de negros; todos los ancestros en 

Changó hacen etnoeducación filosófica, religiosa y política.  

Todos estos personajes son la expresión de lo que los docentes etnoeducadores con 

conciencia deberían hacer en las escuelas a través de otras cartillas con rostros e imágenes que 

simbolicen héroes, líderes, lideresas e intelectuales de la afrodiáspora; una etnoeducación 

donde los personajes de esas nuevas revistas y cartillas, boletines y documentales reivindicarían 

juegos, rondas, baile, mitos de toda la tradición oral afropacífica (Mina, 2016). 

Las expresiones y hechos antes descritos son señas de identidad, de africanía, de 

memoria y cultura afrodiaspórica; si a ello los críticos le llaman esencialismo, bienvenido el 

esencialismo. Somos optimistas de que la etnoeducación local, regional, con unas metas 

cosmopolitas, permitirá valorar, conocer y expandir las epistemologías, los saberes, la 

trayectoria de los intelectuales, investigadores, juristas, artistas, científicos que están haciendo 

un trabajo académico en las distintas universidades para que este entrecruzamiento de 

conocimientos, de saberes y prácticas discursivas no quede en el silencio ni en el anonimato 

como ha sido la constante anomalía con los relatos, discursos y creaciones de los intelectuales 

de la afrodiáspora. 

 

Estrategias para el fortalecimiento de la identidad afrocolombiana en la escuela 

Para fortalecer el reconocimiento y la valoración de la identidad afrocolombiana en el 

ámbito escolar, este artículo —producto de las investigaciones realizadas por los autores— 

propone las siguientes estrategias: 

- Inclusión de contenidos sobre la historia, la cultura y las contribuciones de las comunidades 

afrocolombianas en los currículos escolares. Esto implica la revisión y la actualización de 

los programas de estudio, incorporando de manera transversal temas relacionados con la 

identidad afrocolombiana (Palacios Mosquera, 2019). 

- Priorización de políticas institucionales educativas que faciliten la participación de todos 

los estudiantes en un contexto escolar pluriétnico y pluricultural. Algunas instituciones han 

optado por tener espacios de diálogos de comunidad, como en la institución educativa 

Nuestra Señora del Perpetuo Socorro, Buenaventura, donde los estudiantes, guiados por 

docentes y líderes afrocolombianos, entrevistan a adultos mayores de sus comunidades para 

documentar historias locales, mitos, prácticas medicinales tradicionales y recetas culinarias 



17 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

típicas del Pacífico (como el sancocho de pescado o el arrechón, que es una bebida típica 

del territorio).  

- Capacitación y sensibilización del personal docente y administrativo en temas de diversidad 

étnica y cultural. Esto contribuye a generar un ambiente escolar más inclusivo y respetuoso, 

en el que se reconozca y valore la identidad afrocolombiana (Castillo Guzmán & Caicedo 

Ortiz, 2016). 

- Promoción de actividades y eventos que visibilicen y celebren la identidad afrocolombiana, 

como exposiciones, charlas, festivales y conmemoraciones de fechas significativas. Esto 

permite que los estudiantes y la comunidad educativa en general se apropien y valoren la 

riqueza cultural de estos grupos étnicos (Palacios Mosquera, 2019). 

- Superación del multiculturalismo decorativo para abrazar una pedagogía de la alteridad 

radical. Se propone ir más allá de enfoques superficiales o simbólicos de reconocimiento 

étnico, para profundizar en una educación crítica y transformadora que aborde las 

realidades sociales, económicas y políticas que afectan a las comunidades afrocolombianas, 

promoviendo una ciudadanía plenamente desracializada. Esto se puede lograr a través de 

prácticas educativas más inclusivas desde todas las áreas del currículo. 

- Trabajo colaborativo con las comunidades afrocolombianas. Hay que establecer vínculos 

estrechos entre las instituciones educativas y las comunidades afrocolombianas para 

construir los contenidos y las prácticas educativas, garantizando el respeto y el 

protagonismo de las comunidades en la educación. Esto ha sido muy positivo en ejercicios 

y talleres desarrollados en comunidades urbanas y rurales del pacífico colombiano. 

En palabras de Zapata Zapata & Becerra Rivera (2022): 

Para estudios futuros se debe ahondar en otras investigaciones en las que formen parte 

diferentes instituciones caracterizadas como etnoeducativas, con el fin de tener 

información con datos significativos que ayuden a tener una visión clara a partir de las 

evidencias y resultados en relación con las brechas que actualmente se perpetúan, aun 

cuando se han establecido unas políticas educativas orientadas a la atención de dichas 

poblaciones, además es menester que se cuente con el apoyo desde los mismos entes 

gubernamentales para el logro de prácticas educativas propias de la cultura. (p. 81) 

 

Reflexiones finales 

El fortalecimiento de la identidad afrocolombiana en el contexto escolar es un proceso 

fundamental para el reconocimiento y la valoración de la diversidad étnica en Colombia. Las 



18 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

instituciones educativas tienen un papel crucial en este sentido al incorporar de manera 

transversal los contenidos y las prácticas que visibilicen y dignifiquen la historia, la cultura y 

las contribuciones de las comunidades afrocolombianas. 

A través de estrategias como la inclusión curricular, el desarrollo de prácticas 

pedagógicas inclusivas, la capacitación del personal, la promoción de actividades de 

visibilización y el trabajo colaborativo con las comunidades, las escuelas pueden contribuir al 

empoderamiento y el desarrollo integral de los estudiantes afrocolombianos, así como a la 

formación de ciudadanos más conscientes y respetuosos de la diversidad étnica. 

Finalmente, la educación entendida como herramienta política permite reescribir 

imaginarios nacionales. Al entrelazar historia, cultura y contribuciones afrocolombianas en sus 

planes curriculares, el sistema educativo puede convertirse en máquina de producción de 

subjetividades dignas, donde el autorreconocimiento étnico opere como catalizador para una 

ciudadanía plena y desracializada. Este proceso, sin embargo, demanda superar el 

multiculturalismo decorativo para abrazar una pedagogía de la alteridad radical que en palabras 

de Freire (2005) logre tocar “en el alma el desamparo, la miseria, la carestía de la vida, los 

salarios bajos, los desesperos de los desvalidos y las reivindicaciones de la mayoría del pueblo 

que vive en la esperanza de mejores días” (p. 136). 

  



19 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

Referencias 

Alcaraz, M. V. (2014). Territorio e identidad en la Argentina. Dos elementos valiosos del diseño 

y la gestión de las políticas culturales. Periférica internacional. Revista para el análisis 

de la cultura y el territorio, (15), 223–232. 

https://doi.org/10.25267/Periferica.2014.i15.15 

Castillo Guzmán, E. C., & Caicedo Ortiz, J. A. C. (2016). Niñez y racismo en Colombia. 

Representaciones de la afrocolombianidad en los textos de la educación inicial. 

Diálogos sobre educación. Temas actuales en investigación educativa, 7(13), 1-14. 

https://www.redalyc.org/journal/5534/553458105007/html/ 

Constitución Política de Colombia (7 de julio de 1991). Asamblea Nacional Constituyente de 

Colombia. 

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=4125 

Davis, A. Y. (2004). Mujeres, raza y clase. Ediciones Akal.  

Decreto 1122 (del 18 de junio de 1998). Por el cual se expiden normas para el desarrollo de la 

Cátedra de Estudios Afrocolombianos, en todos los establecimientos de educación 

formal del país y se dictan otras disposiciones. Ministerio de Educación Nacional de 

(Colombia). Diario Oficial N.° 43325. https://www.suin-

juriscol.gov.co/viewDocument.asp?ruta=Decretos/1861091 

Decreto Ley 804 (de mayo 18 de 1995). Por medio del cual se reglamenta la atención educativa 

para grupos étnicos. Presidencia de Colombia. Diario Oficial No. 41853. 

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=1377 

(Colombia) 

Decreto Municipal 143 (2005). Por medio del cual se declara a Buenaventura como municipio 

etnoeducador y se dictan otras disposiciones. Alcaldía del Distrito de Buenaventura, 

Colombia. 

Du Bois, W. E. B. (1986). Writings. Library of America 

Fanon, F. (1961). Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica  

Freire, P. (2005). Pedagogía del oprimido. Siglo Veintiuno Editores. 

Garcés Carabalí, D. (2017) Garantías y desafíos en la aplicación del marco jurídico 

colombiano respecto de los derechos de las comunidades negras, afrocolombianas 

como sujetos de especial protección periodo 1991 – 2016. [(Tesis doctoral, Universidad 

Pablo de Olavide. Sevilla, España]) 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=172516 

https://doi.org/10.25267/Periferica.2014.i15.15
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=4125
https://www.suin-juriscol.gov.co/viewDocument.asp?ruta=Decretos/1861091
https://www.suin-juriscol.gov.co/viewDocument.asp?ruta=Decretos/1861091
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=172516


20 
PINEDA OLAYA - ARBOLEDA RIASCOS 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

García Rincón, J. E. (2015). Insumisión epistémica y pensamiento educativo afrocolombiano 

siglo XX. Por ahí saca la cuenta... [(Tesis doctoral, Universidad de Nariño]). 

https://sired.udenar.edu.co/1016/ 

Grulli, A. (2018). Voces afro en Buenaventura (Colombia): la oralitura como forma de 

memoria, identidad y resistencia en un puerto sin comunidad [Tesis de maestría, 

Universidad Politécnica de Valencia]. http://hdl.handle.net/10251/115325  

Hernández Palencia, J. C. (2020). Vista de La configuración de la identidad nacional, el 

currículo y la enseñanza de la literatura. Revista Senderos Pedagógicos (11), 91–105. 

https://ojs.tdea.edu.co/index.php/senderos/article/view/935/1002 

Ley 70 (1993). Por la cual se desarrolla el artículo transitorio 55 de la Constitución Política. 

Congreso de la República de Colombia. 

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7388 

Ley 115 (1994). Por la cual se expide la ley general de educación. Congreso de la República 

de Colombia. 

Lugo Mosquera, T. (2019). Las voces de los estudiantes frente al sentido y significado de la 

diversidad. Plumilla Educativa, 24(2), 15-36. 

https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/downloa

d/3563/5166?inline=1 

Mena García, M. I. (2011). El lugar del racismo y de la discriminación racial en las memorias 

de la Afroeducación. Pedagogía y Saberes, (34), 105-114. 

https://doi.org/10.17227/01212494.34pys105.114  

Meneses Copete, Y. A. (2016). La etnoeducación afrocolombiana: conceptos, trabas, 

patriarcado y sexismo. A propósito de los 20 años de la Ley General de Educación 115 

de 1994. Revista Historia de la Educación Latinoamericana, 18(27), 335-66. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5789214 

Mina, W. (Comp.). (2016). Manuel Zapata Olivella: un legado intercultural. Desde Abajo. 

Ministerio de Educación Nacional (2013). Manual de usuario proyecto educativo 

comunitario (PEC). Colombia. 

http://www.sedboyaca.gov.co/descargas2014/Manual_PEC_ETNO.pdf 

Molano, O. L. (2007). Identidad cultural, un concepto que evoluciona. Revista Opera, (7), 

69-84. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4020258  

Palacios Mosquera, C. E. (2019). La enseñanza de saberes ancestrales biológicos- 

“etnobotánica”. Debate sobre la necesidad, el cómo y por qué incluirlos en el currículo 

https://sired.udenar.edu.co/1016/
http://hdl.handle.net/10251/115325
https://ojs.tdea.edu.co/index.php/senderos/article/view/935/1002
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=7388
https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/download/3563/5166?inline=1
https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/download/3563/5166?inline=1
https://doi.org/10.17227/01212494.34pys105.114
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5789214
http://www.sedboyaca.gov.co/descargas2014/Manual_PEC_ETNO.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4020258


21 
FORTALECIMIENTO DE LA IDENTIDAD AFROCOLOMBIANA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias Sociales, Educación y Comunicación. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 5, pp. 1-21 

de ciencias naturales en Colombia- caso particular la etnobotánica Chocoana. [Tesis 

de grado, Universidad Pedagógica Nacional]. Repositorio Institucional Universidad 

Pedagógica Nacional. http://repository.pedagogica.edu.co/handle/20.500.12209/11470 

Quijano, A (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander 

(Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales (pp. 201-244). 

CLACSO. 

Suárez Reyes, F. (2010). Etnoeducación: tradición oral y habla en el Pacífico. XIV Encuentro 

de Latinoamericanistas Españoles: congreso internacional, Sep 2010, Santiago de 

Compostela, España. pp.2508-2534. https://shs.hal.science/halshs-00532565/  

Zapata Zapata, N. & Becerra Rivera, P. (2022). Implementación de la Política Etnoeducativa 

Afrocolombiana: el Caso de una Institución EtnoEducativa de Cali (Valle del Cauca). 

[Tesis de maestría, Universidad del Bosque]. Repositorio Institucional Universidad 

Nacional del Bosque. https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstreams/f4243f33-9bea-

480a-9717-96c1f944d5f8/download 

 

  

http://repository.pedagogica.edu.co/handle/20.500.12209/11470
https://shs.hal.science/halshs-00532565/
https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstreams/f4243f33-9bea-480a-9717-96c1f944d5f8/download
https://repositorio.unbosque.edu.co/bitstreams/f4243f33-9bea-480a-9717-96c1f944d5f8/download

