
1 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

 

 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la 

Comunicación Social  

ISSN  2796-9010  

Núm. 4, año 2024, [pp. 1-18] 

 

 

 

Etnoeducación y saberes ancestrales: herramientas para configurar la identidad en 

jóvenes afrocolombianos 

Pineda Olaya, Adán1 

 

Resumen 

El presente artículo es resultado de una investigación doctoral que se centró en la comprensión 

de la configuración de la identidad territorial y cultural de los jóvenes afrocolombianos, 

destacando el papel crucial de la educación en este proceso. A través de los saberes ancestrales, 

como la medicina ancestral, la espiritualidad, la música, la danza, la cocina tradicional, las 

artesanías, los cuentos y la poesía, se establece un sistema de prácticas, costumbres e 

informaciones que determinan la existencia y (re)existencia de estos jóvenes como pueblos 

negros. 

Los saberes ancestrales han sido históricamente fundamentales no solo para la curación 

de enfermedades y la sanación del espíritu, sino también en la transferencia del conocimiento, 

el uso medicinal y alimenticio de las plantas. Su transmisión, a través de la oralitura, se 

convierte en un pilar esencial en el contexto educativo, especialmente en la relación entre la 

escuela y el territorio. 

Así, la etnoeducación es un espacio de encuentro donde se legitiman y celebran las 

tradiciones de los pueblos negros. Al promover un enfoque educativo que respete y potencie 

                                                           
1 Licenciado en Ciencias Sociales por la Universidad Pontificia Bolivariana, profesional en Antropología Aplicada 

por el Instituto Misionero de Antropología (IMA) y magíster en Educación por la Universidad Católica de 

Manizales (UCM). Desarrolla su doctorado en Educación en esa última institución. Se desempeña como directivo 

docente en la Secretaría de Educación de Buenaventura, Colombia. Correo electrónico: Adan.pineda@ucm.edu.co 

 

Fecha de recepción: 12/08/2024. Fecha de aceptación: 4/11/2024 



2 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

estos saberes, se contribuye a la formación integral de los estudiantes, empoderándolos para 

que se conviertan en guardianes de su cultura y tradiciones, y facilitando el desarrollo personal 

y comunitario. Para el estudio se seleccionaron estudiantes que han estado en la institución 

analizada desde la primaria y que mantienen una conexión con territorios rurales, lo que resalta 

la importancia de su procedencia familiar en el proceso educativo. 

 

Palabras claves: etnoeducación, saberes ancestrales, identidad, jóvenes afrocolombianos  

 

 

Ethno-education and ancestral knowledge: tools to strengthen the identity of  

Afro-Colombian youth. 

 

Abstract 

This article is the result of a doctoral research, which focused on understanding the 

configuration of the territorial and cultural identity of Afro-Colombian youth, highlighting the 

crucial role of education in this process. Through ancestral knowledge, such as ancestral 

medicine, spirituality, music, dance, traditional cuisine, handicrafts, stories and poetry, a 

system of practices, customs and information is established that determine the existence and 

(re)existence of these young people as black people. 

Ancestral knowledge has historically been fundamental not only for the cure of diseases 

and the healing of the spirit, but also in the transfer of knowledge, the medicinal and nutritional 

use of plants. Its transmission, through oraliteracy, becomes an essential pillar in the 

educational context, especially in the relationship between school and territory. 

Thus, ethno-education is a meeting space where the traditions of black people are 

legitimized and celebrated. By promoting an educational approach that respects and enhances 

this knowledge, we contribute to the comprehensive training of students, empowering them to 

become guardians of their culture and traditions, and facilitating personal and community 

development. For the study, students were selected who have been in the analyzed institution 

since primary school and who maintain a connection with rural territories, which highlights 

the importance of their family background in the educational process. 

 

Keywords: ethno-education, ancestral knowledge, identity, Afro-Colombian youth 

 



3 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

 

 

Etnoeducação e saberes ancestrais: ferramentas para configurar a identidade na juventude 

afro-colombiana 

 

Resumo 

Este artigo é resultado de uma pesquisa de doutorado que se concentrou na compreensão da 

configuração da identidade territorial e cultural da juventude afro-colombiana, destacando o 

papel crucial da educação neste processo. Por meio de saberes ancestrais, como a medicina 

ancestral, a espiritualidade, a música, a dança, a culinária tradicional, o artesanato, as 

histórias e a poesia, estabelece-se um sistema de práticas, costumes e informações que 

determinam a existência e (re)existência desses jovens como povo negro. 

O conhecimento ancestral tem sido historicamente fundamental não só para a cura de 

doenças e do espírito, mas também na transferência de conhecimento, no uso medicinal e 

nutricional das plantas. A sua transmissão, através da oralidade, torna-se um pilar essencial 

no contexto educativo, especialmente na relação entre escola e território. 

Assim, a etnoeducação é um espaço de encontro onde as tradições do povo negro são 

legitimadas e celebradas. Ao promover uma abordagem educativa que respeite e valorize estes 

conhecimentos, contribuímos para a formação integral dos alunos, capacitando-os para se 

tornarem guardiões da sua cultura e tradições, facilitando o desenvolvimento pessoal e 

comunitário. Para o estudo são selecionados alunos que estão na instituição analisada desde 

o ensino fundamental e que mantêm ligação com os territórios rurais, o que evidencia a 

importância da origem familiar no processo educativo. 

 

Palavras-chave: etnoeducação, saberes ancestrais, identidade, juventude afro-colombiana 

 

 

Introducción 

Esta investigación se realizó en la Institución Educativa Técnica Comercial Teófilo 

Roberto Potes (INETERPO) en el Distrito de Buenaventura, Colombia, involucrando a jóvenes 

como participantes activos. A través de las narrativas y oralituras que circulan en los contextos 



4 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

institucionales y comunitarios, se buscó comprender el papel crucial que desempeña la 

educación étnica en la configuración de la identidad de estos jóvenes. 

El estudio adoptó un enfoque biográfico-narrativo y se fundamentó en diversas fuentes 

de datos narrativos (Landín Miranda & Sánchez Trejo, 2019). Esto permitió explorar la relación 

entre etnoeducación, saberes ancestrales y la identidad territorial y cultural de los jóvenes 

afrocolombianos.  

La investigación mostró que los docentes son fundamentales en el desarrollo personal 

de los estudiantes y en la conexión con su identidad afrocolombiana por utilizar actividades 

creativas para fomentar la comprensión cultural. A pesar de la falta de una planificación 

estructurada en la educación étnica en la institución, los docentes logran integrar elementos 

culturales en sus clases. La relación entre la escuela, la familia y la sociedad es esencial para 

enriquecer la formación de las nuevas generaciones y configurar la identidad de los jóvenes. 

Páramo (2008) afirma que la educación puede construir identidades plurales y resalta la 

importancia de reconocer y valorar las diversas identidades culturales para fomentar el respeto 

y la pertenencia entre los estudiantes. Por su parte, Lalli (1992) argumenta que la identidad se 

construye a través de experiencias e interacciones sociales, resaltando la importancia del 

contexto cultural y comunitario. Sostiene que la pertenencia a un grupo y la historia compartida 

son esenciales para el sentido de identidad. En tanto, Proshansky (1978), al estudiar la identidad 

personal y social, sostiene que está compuesta por dimensiones étnicas, culturales y sociales, 

y destaca cómo estas interacciones influyen en la percepción de uno mismo y su lugar en el 

mundo. De igual manera Valera y Pol (1994) destacan que la identidad territorial y social es 

dinámica, evoluciona con el tiempo y está influenciada por el entorno social, las experiencias 

y las relaciones interpersonales. 

El problema de la investigación se centra en la pregunta: ¿Cómo se configura la 

identidad territorial y cultural de los jóvenes afrocolombianos de décimo grado a través de los 

saberes ancestrales y la oralitura en el contexto de la relación escuela-territorio en la Institución 

Educativa Teófilo Roberto Potes? Por su parte, el objetivo general de la investigación es 

comprender la configuración de la identidad territorial y cultural de los jóvenes 

afrocolombianos de décimo grado a través de los saberes ancestrales y la oralitura en el 

contexto de la relación escuela-territorio. 

Para lograr este objetivo, se plantearon tres objetivos específicos: 1) Analizar las 

prácticas y discursos etnoeducativos que configuran la identidad territorial y cultural, 

vinculados a políticas y proyectos educativos en la institución; 2) Reconocer las comprensiones 



5 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

de identidad territorial y cultural que tienen los jóvenes afrocolombianos de décimo grado; y 

3) Interpretar los saberes ancestrales que se transmiten por medio de la oralitura, en el contexto 

de las relaciones entre la escuela y los territorios que habitan, y su influencia en la 

configuración de su identidad.  

En este sentido, Fernández (2012) expresa:  

A la hora de abordar estudios de la Identidad, se pueden encontrar dos perspectivas: 

desde lo individual y desde lo social. Es decir, se puede estudiar la Identidad desde 

explicaciones que emanan causalmente desde el “individuo” como organismo que es y 

se siente diferente al resto, o desde lo social, que sería cómo ese individuo se relaciona 

con el entorno y quiere identificarse o diferenciarse de su grupo social, es decir, cómo 

experimenta el individuo ese “yo soy” con relación al grupo o al “nosotros”. (p. 3) 

A través de esta investigación, se pretende destacar la importancia de la etnoeducación 

como un medio para fortalecer la identidad cultural y territorial de los jóvenes 

afrocolombianos, promoviendo el reconocimiento y la valorización de sus saberes ancestrales. 

La investigación se enmarca en los postulados políticos, epistémicos y filosóficos del pueblo 

étnico afrocolombiano. Desde esta perspectiva, se busca aportar a una educación que no 

excluya los conocimientos ancestrales de las comunidades afrocolombianas, acumulados por 

siglos y transmitidos de generación en generación, incluyendo sus propios sistemas de 

socialización, para las enseñanzas y el aprendizaje, como lo es la oralitura. En este sentido, el 

ser humano es el producto de la cultura de nuestros antepasados y somos constructores de 

cultura para las nuevas generaciones. Por ello, “no hay cultura sino hombres creadores, no hay 

bárbaros ni civilizados sino hombres que habitan las selvas y las ciudades, no hay incultos sino 

hombres sin escuelas, no hay subculturas sino hombres esclavizados por las tecnocracias” 

(Zapata Olivella, 1987, p. 8). En Zapata Olivella, la cultura, es la manifestación de los 

conocimientos desarrollados por los ancestros, los cuales dieron lugar a las civilizaciones. 

Estas reflexiones son pertinentes de cara a los debates en torno a una política educativa 

que atienda la educación propia para el grupo étnico afrocolombiano, y se circunscribe en lo 

que se ha denominado “Proyectos Etnoeducativos Comunitarios” (PEC). En el discurso 

educativo de los líderes, intelectuales y procesos comunitarios hay una identidad política 

crítica, que se puede llamar pensamiento crítico afrocolombiano (García Rincón, 2015). 

 

 



6 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

Metodología 

La metodología empleada en este estudio se basa en un enfoque cualitativo, utilizando 

entrevistas semiestructuradas y grupos focales para recopilar experiencias y percepciones de 

jóvenes afrocolombianos sobre su identidad cultural y los saberes ancestrales. Esta elección 

metodológica permite una comprensión profunda de las dinámicas culturales y el rol que juegan 

en la configuración de identidad de los jóvenes a partir de la educación étnica. 

La investigación se enmarca en metodologías cualitativas de corte interpretativo, y 

utiliza la hermenéutica como herramienta para comprender e interpretar la información. Se 

privilegia lo biográfico-narrativo para obtener datos de primera mano sobre la identidad de los 

jóvenes afrocolombianos, explorando cómo se configura a través de saberes ancestrales como 

la oralitura en el contexto de la relación escuela-territorio. De esta forma, la identificación 

subjetiva a la que conduce la narración no es otra que una “identificación narrativa” (Colanzi, 

2011). En el método se entiende que la respuesta por la identidad, al ser un relato que da cuenta 

de la dimensión temporal de la vida, deja de ser un relato secundario, para constituirse en 

emergencia de la identidad misma (Arias, 2014). Así las cosas, “la historia narrada dice el quién 

de la acción. Por tanto, la propia identidad del quien no es más que una identidad narrativa” 

(Ricoeur, 2006, p. 997). Porta y Flores (2017) consideran que:  

La narrativa puede entenderse como un modo básico de pensar, organizar el 

conocimiento y la realidad, puesto que las culturas se han configurado y expresado 

mediante narrativas, que a la vez han dado identidad a sus miembros; en la concepción 

constructivista bruneriana de la cultura, el significado de los conceptos sociales reside 

en la negociación interpersonal, se trata de llegar a compartir significados. (p. 691) 

En la investigación, la historia es registrada y salvaguardada en la medida en que se 

hace posible la palabra y se inserta en la memoria colectiva (González Muñoz, 2011). En este 

orden se estableció una coherencia interna entre los objetivos y el método aplicado para recabar 

la información de los estudiantes participantes. Se tuvo como basamento que:  

los mitos, cuentos y leyendas creados por las culturas ancestrales a lo largo de los siglos 

fueron concebidos para ser interpretados por personas pertenecientes al mismo pueblo, 

lo cual implica su conocimiento cabal, por ello para el foráneo no es fácil entender y 

sentir ciertas narraciones, pues la mayoría tienen características religiosas, míticas y 

tradicionales desconocidas simbólicamente por las personas de otros grupos sociales. 

(González Muñoz, 2011)   



7 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

Se utilizaron tres instrumentos de recolección de datos: entrevistas biográficas 

narrativas semiestructuradas, cartografía social y fotovoz. Se tuvo presente que la 

sistematización asociada a la praxis de la cartografía social desarrolla un proceso constante de 

producción de conocimiento sobre la territorialidad de los participantes (Suárez, 2017). Las 

entrevistas se organizaron en siete tópicos, para facilitar un diálogo que ayuda a comprender la 

identidad territorial y cultural de los jóvenes. Las cartografías muestran las conexiones entre la 

escuela y el territorio, mientras que el fotovoz captura la relación escuela-territorio y la 

identidad juvenil a través de sus experiencias narradas en fotografías. 

Los datos obtenidos a través de estas entrevistas, fotovoz y cartografía social 

proporcionan una visión rica y variada de cómo los saberes ancestrales influyen en la 

construcción de la identidad entre los jóvenes afrocolombianos. A continuación, se presentan 

los resultados más significativos que emergen de este proceso de investigación. 

 

Resultados 

Los resultados obtenidos a partir de la metodología descrita anteriormente muestran 

que los objetivos de la investigación se alcanzaron, y dan cuenta de los logros de la 

investigación en relación con el método elaborado.  

Las estudiantes reflejan cuales fueron las motivaciones de las familias para elegir la 

INETERPO como opción para la educación básica primaria, secundaria y media técnica en 

Buenaventura. El ingreso fue impulsado por la atracción hacia la institución y el conocimiento 

de sus beneficios por parte de sus madres. Esta preferencia por el INETERPO, en comparación 

con otras instituciones educativas del área se debe al prestigio que ha ganado y al afecto que 

los jóvenes han desarrollado hacia la institución. 

Las familias destacan su reputación y enfoque comercial. A partir del sexto grado, los 

jóvenes participan activamente en este proceso, considerando la oferta académica, 

infraestructura y ubicación, así como la calidad de los docentes.  

Los jóvenes subrayan la relevancia de las expresiones culturales afrocolombianas y la 

transmisión de conocimientos a través de la oralitura, subrayando su papel fundamental en la 

configuración de la identidad cultural. Se enfatiza el uso de peinados como símbolos de 

comunicación y libertad, lo que refleja una conexión profunda con la cultura afrocolombiana y 

su significado en la vida cotidiana de los jóvenes. La inclusión de tradiciones culturales en las 

clases enriquece la conexión cultural de los estudiantes, facilitando un aprendizaje más 



8 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

significativo y contextualizado. Relatos populares como los de Tío Tigre y Tío Conejo son 

utilizados como herramientas educativas que refuerzan la identidad y los valores comunitarios, 

promoviendo un sentido de pertenencia entre los jóvenes. 

En la INTERPO se implementan prácticas etnoeducativas que resaltan la cultura local 

y los saberes ancestrales, y se desarrollan proyectos académicos y eventos culturales que 

respetan y celebran las tradiciones. Desde las políticas etnoeducativas, la institución busca 

cultivar competencias culturales y promover el respeto a la diversidad, lo que enriquece la 

identidad cultural de los jóvenes afrocolombianos a través de la oralitura.  

Las prácticas y discursos etnoeducativos emplean la oralitura como herramienta 

fundamental para configurar la identidad territorial y cultural de los jóvenes afrocolombianos. 

A través de la oralitura, se transmiten y comunican saberes ancestrales, lo que contribuye a la 

conservación de la memoria colectiva y a la generación de nuevos conocimientos sobre el 

territorio. La oralitura abarca anécdotas, relatos, artes, música, poesía, mitos y tradiciones 

culinarias, convirtiéndose en lecciones valiosas para las nuevas generaciones.  

Por otro lado, un grupo de docentes de INTERPO está implementando acciones en el 

aula para ayudar a configurar la identidad territorial y cultural de los jóvenes. El objetivo de 

estas acciones es promover un entorno educativo que fomente el desarrollo integral de los 

estudiantes, respetando y valorando la cultura, tradiciones, costumbres y el lenguaje de la 

región. Las iniciativas etnoeducativas contribuyen significativamente a fortalecer la identidad 

cultural de los jóvenes, promoviendo un sentido de pertenencia y orgullo por su herencia 

afrocolombiana.  

 

Identidad cultural 

Los participantes compartieron recuerdos que han moldeado su identidad, resaltando la 

riqueza y diversidad de la cultura afrocolombiana y la conexión entre los pueblos del Pacífico. 

La cultura se expresa a través de la música, danzas y poesía, lo que enfatiza la relevancia de 

las artes para conectar con la identidad y transmitir la herencia cultural a las futuras 

generaciones. Por su parte, los estudiantes expresan nostalgia por las diferencias entre 

generaciones y reconocen la influencia de sus familias en su desarrollo cultural y la transmisión 

de tradiciones.  

Las narrativas de los participantes revelan un amplio conocimiento sobre las tradiciones 

que configuran su identidad territorial. En la institución educativa, se integran temáticas de la 

cultura afrocolombiana en las prácticas educativas, lo que promueve el diálogo y la 



9 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

cooperación entre estudiantes de diversas culturas. Los jóvenes asumen la responsabilidad de 

promover su cultura, socializando conocimientos ancestrales y contribuyendo a su identidad y 

resiliencia. 

Esta participación activa genera motivación por el aprendizaje y un compromiso en 

actividades académicas. La interacción entre las enseñanzas de la institución, la familia y el 

aprendizaje comunitario se refleja en la identidad de los jóvenes, marcando similitudes y 

diferencias entre la educación en casa, la comunidad y la escuela. Los relatos de los 

participantes permiten interpretar los saberes ancestrales que circulan entre la escuela y el 

territorio, lo que establece una relación de mutualismo en la configuración de la identidad de 

los jóvenes afrocolombianos. 

Los estudiantes subrayan la relevancia de estos valores y reconocen la conexión entre 

todos a través de sus ancestros. Se observa una discrepancia entre la educación formal en el 

colegio, que enfatiza el respeto y los derechos humanos, y la educación en el hogar y la 

comunidad. Se sugiere que ambas formas de enseñanza pueden complementarse para ofrecer 

una educación más integral.  

Los profesores destacan la necesidad de integrar los contenidos de afrocolombianidad 

con las experiencias familiares y comunitarias. Sin embargo, esta integración se ve 

obstaculizada por la desconexión del contexto cultural. La falta de conexión entre la escuela y 

la comunidad dificulta la colaboración necesaria para una educación efectiva. 

La institución busca fomentar una relación de cooperación mutua, lo que mejora la 

comprensión cultural y promueve la participación comunitaria. Se implementan acciones que 

combinan conocimientos culturales y extracurriculares, lo que facilita el acceso a la educación 

y ofrece mayores oportunidades de éxito académico y profesional para los jóvenes 

afrocolombianos. La identificación con el territorio se fortalece a través de estas iniciativas, 

promoviendo un sentido de pertenencia y orgullo cultural entre los estudiantes. Los jóvenes 

afrocolombianos muestran una identificación significativa con su entorno, que incluye la 

ciudad, la comuna, el barrio y la escuela. Sin embargo, se ha identificado una debilidad en la 

relación entre la escuela y el territorio. 

Los participantes sugieren que la conexión entre la escuela y el territorio debería estar 

más claramente definida en el Proyecto Educativo Institucional (PEI) y abarcar todas las áreas 

académicas, ya que cada una contribuye a la formación integral del estudiante. Se destaca que 



10 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

lo aprendido en la escuela debe reflejarse en la participación activa de los estudiantes en 

distintos contextos, promoviendo una educación más contextualizada y relevante.  

La institución está en proceso de transición hacia un Proyecto Educativo Comunitario 

(PEC) para involucrar más a la comunidad en el proceso educativo, y fortalecer la relación 

entre la escuela y su entorno. Por su parte, los docentes confían en que el trabajo realizado en 

el aula contribuirá a cerrar la brecha entre la escuela y la comunidad, fortificando así la relación 

y el sentido de pertenencia de los estudiantes. 

Las profesoras enfatizan que el conocimiento adquirido debe permitir a los estudiantes 

convivir adecuadamente en su contexto y participar en actividades culturales. Se reconoce la 

importancia de formar valores y actitudes en los estudiantes para enfrentar los retos diarios, 

considerando que las dificultades pueden surgir en los ámbitos familiar, escolar o comunitario. 

Esto subraya la necesidad de una educación que no solo se centre en el conocimiento 

académico, sino también en el desarrollo personal y social de los jóvenes. 

En la INTERPO, los jóvenes afrocolombianos sienten un fuerte sentido de identidad 

hacia su territorio, y muestran orgullo por su cultura y tradiciones. Esta identificación los 

motiva a participar en espacios comunitarios que promueven su cultura y defienden sus 

derechos. Tienen una conciencia social y territorial arraigada, evidenciada en su 

involucramiento en proyectos que apoyan a su comunidad. Su conexión con la historia de su 

entorno refuerza su sentido de pertenencia y compromiso con la preservación de sus derechos 

culturales y territoriales, reflejando su deseo de contribuir al bienestar de su comunidad y un 

profundo respeto por sus raíces. 

La educación étnica en la INTERPO ha cobrado importancia en los últimos años, 

aunque aún hay mucho por mejorar para empoderar a los jóvenes a través de su cultura. Se ha 

implementado un programa que incluye la cátedra afrocolombiana, donde los docentes 

incorporan proyectos que promueven los saberes ancestrales y resaltan la historia 

afrocolombiana. Este programa busca ayudar a los jóvenes a valorar su cultura e identidad, 

fomentando el orgullo por sus raíces y promoviendo el respeto entre diferentes etnias. 

El programa se ha integrado en diversas áreas, como español y educación ética, 

permitiendo a los estudiantes aprender sobre su historia y los derechos de los grupos étnicos. 

Ha cultivado un amor por el territorio y una mejor comprensión de los problemas políticos y 

sociales del país. Sin embargo, se necesita avanzar en la creación de un proyecto etnoeducativo 

comunitario (PEC) que garantice una educación de calidad, integrando saberes culturales con 

conocimiento científico y asegurando igualdad de derechos y oportunidades para todos los 



11 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

estudiantes. El plan de estudio ha sido un paso significativo hacia la configuración de la 

identidad cultural y territorial de los jóvenes, promoviendo la igualdad y la comprensión entre 

ellos. 

 

Cartografía social 

  El ejercicio de la cartografía revela las relaciones entre la escuela y el territorio. A través 

de este ejercicio, los estudiantes plasman los elementos identitarios que definen su conexión 

con la ciudad, el barrio, la calle y la comunidad. La cartografía social realizada en esta 

investigación busca comprender cómo se configura la identidad de los jóvenes 

afrocolombianos en relación con el territorio, integrando saberes ancestrales y las interacciones 

entre la escuela y su entorno (ver figura 1). 

Las cartografías elaboradas por los participantes de Buenaventura destacan sus riquezas 

culturales, económicas y sociales, enfatizando la conexión con la cultura afrocolombiana a 

través del baile, la música y la gastronomía. Se reconoce también el valor marítimo de la 

ciudad, que ha sustentado a muchas familias y ha facilitado la transmisión de la cultura 

afrocolombiana mediante la poesía y los bailes. Estas cartografías reflejan las relaciones 

ecosistémico-poblacionales y temporal-social entre la escuela y el territorio, y muestran las 

formas culturales presentes y las conexiones entre aspectos culturales, socioeconómicos y 

espirituales. Además, identifican elementos naturales y culturales del territorio. 

La relación entre la escuela y el territorio en la INETERPO se enriquece con saberes 

ancestrales, especialmente a través de la poesía y la oralitura, que se integran en las aulas. Esto 

permite a los jóvenes explorar su identidad afrocolombiana y expresar sus sentimientos 

mediante poemas, canciones y cuentos. La cartografía muestra la conexión física entre la 

institución y los estudiantes, combinando aprendizajes del currículo con saberes familiares y 

comunitarios. La escuela se convierte en un espacio vital para que los jóvenes compartan 

inquietudes y experiencias. Los estudiantes destacan logros deportivos y el aula como un lugar 

de aprendizaje sobre su identidad, así como elementos culturales de Buenaventura, incluyendo 

prácticas ancestrales y la casa de la cultura, que simbolizan su conexión con el legado ancestral. 

Las plantas medicinales y la oralitura refuerzan su identidad, y la casa de la cultura es 

fundamental en su formación cultural. A través de sus cartografías, los jóvenes muestran su 

identificación con el territorio y su riqueza cultural, económica y social, reconociendo el valor 

del mar en la vida de las familias bonaverenses. Así, expresan su identidad a través de la cultura, 



12 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

la poesía y las tradiciones, subrayando las potencialidades del territorio para las futuras 

generaciones. 

 

Territorio del fotovoz 

El fotovoz se utilizó en la investigación para explorar la conexión entre la escuela, el 

territorio y la identidad de los estudiantes de décimo grado en la INETERPO. A través de 

fotografías, los participantes muestran cómo su experiencia escolar se relaciona con su entorno 

y cultura. Por ejemplo, una estudiante utiliza un instrumento musical para expresar su vínculo 

con la cultura afrocolombiana y su ancestralidad. 

Otro estudiante documenta espacios significativos en la institución, como un mural que 

refuerza su identidad y el salón de clases, donde se socializan conocimientos. Una tercera 

estudiante incluye imágenes de la casa de la cultura de Buenaventura y el aula, donde se 

fortalecen elementos de identidad a través de las enseñanzas recibidas y la participación en 

actividades culturales. La casa de la cultura y la institución educativa son espacios clave para 

aprender sobre la cultura afrocolombiana, permitiendo a los estudiantes apropiarse de 

elementos esenciales de su identidad. Otra alumna establece conexiones entre el territorio de 

Buenaventura y la institución, reflejando su búsqueda de autoconocimiento y proyecciones 

académicas. 

Otra estudiante captura su conexión con su abuela a través de una mecedora, símbolo 

importante en su identidad afrocolombiana, donde recibió enseñanzas sobre su cultura. 

Además, los estudiantes destacan la influencia de sus abuelos en su identificación como 

afrocolombianos, resaltando la importancia de los saberes ancestrales y la historia familiar. 

Finalmente, la institución educativa se convierte en un espacio para aplicar conocimientos y 

profundizar en la cultura afrocolombiana, lo que fortalece la identidad de los estudiantes. 

 

Discusiones 

La etnoeducación emerge como un eje central en la formación y fortalecimiento de la 

identidad de los jóvenes afrocolombianos. Los docentes desempeñan un papel crucial en este 

proceso, utilizando actividades creativas que fomentan la comprensión cultural y permiten a 

los estudiantes conectar con sus raíces. A pesar de la falta de una planificación estructurada en 

la educación étnica, los educadores integran elementos culturales en sus clases, lo que refleja 

un compromiso con la preservación y transmisión de saberes ancestrales. 



13 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

La colaboración entre la escuela, la familia y la sociedad es esencial para enriquecer la 

formación de las nuevas generaciones. Este enfoque colaborativo no solo fortalece la identidad 

de los estudiantes, sino que también promueve un sentido de pertenencia y comunidad. Las 

profesoras, al incorporar las enseñanzas de sus abuelas, subrayan la importancia de la oralitura 

como vehículo para transmitir conocimientos y valores, lo que a su vez contribuye a la 

construcción de la identidad cultural. 

Las narrativas que surgen de estas prácticas educativas reflejan una rica tradición de 

saberes ancestrales, preservados en canciones, medicina y tejido. Historias como “la tunda” y 

el “duende” no solo enseñan normas y valores, sino que también fortalecen la conexión con las 

raíces históricas del pueblo afrocolombiano. Este enfoque integral de la cultura 

afrodescendiente, que abarca música, danza, literatura e historia, es fundamental para la 

reconstrucción de territorios y el desarrollo sostenible. 

La investigación destaca que el conocimiento se concibe como una herramienta de 

transformación personal a través de la educación, con el objetivo de construir sociedades más 

participativas y equitativas. La educación, entendida como una ciencia social, impacta a todos 

los sujetos involucrados, ya sea de manera formal o informal, y reconoce la importancia de los 

saberes ancestrales en la configuración de la identidad de los jóvenes. 

En consonancia con las afirmaciones de Garcés Carabalí (2011), se evidencia que un 

elemento crucial en la formación de la identidad de los jóvenes afrocolombianos es la 

educación que integra prácticas pedagógicas y epistemológicas que valoran los conocimientos 

culturales. Este enfoque se manifiesta tanto en el ámbito escolar como en los grupos étnicos y 

en el entorno familiar. 

El territorio se presenta como un espacio vital para el pueblo afrocolombiano, que 

permite la conservación, expresión y recreación de manifestaciones culturales. La relación de 

los afrocolombianos con su territorio ha dado lugar a una rica producción de conocimientos, 

hábitos y formas de vida que definen su identidad y son fundamentales para la vida comunitaria. 

La etnoeducación, en este contexto, se configura como un proceso comunitario que 

fomenta configuraciones identitarias territoriales y culturales. Permite la recuperación y 

relectura de los saberes ancestrales, analizando sus efectos pedagógicos y políticos en los 

jóvenes. A partir de estos conocimientos comunitarios, se facilita la construcción de la 

identidad cultural. 



14 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

Es crucial entender que el conocimiento, como acto de reflexión y acción de las 

sociedades sobre sí mismas y su entorno, se genera en todos los contextos en los que se 

encuentra el ser humano. Por lo tanto, cada persona es tanto producto como productor del 

conocimiento y de la cultura, independientemente de su nivel educativo o ubicación geográfica. 

Esta perspectiva permite explicar y comprender la supervivencia de los pueblos étnicos y sus 

manifestaciones culturales, incluso en condiciones adversas, reafirmando la importancia de la 

etnoeducación en la formación de identidades culturales y territoriales. 

 

Conclusiones 

Estos hallazgos, derivados de un enfoque metodológico centrado en la voz de los 

jóvenes, subrayan la relevancia de integrar los saberes ancestrales en el proceso educativo 

como una herramienta poderosa para la configuración de la identidad territorial y cultural de 

los jóvenes afrocolombianos desde la escuela. 

La investigación realizada evidencia que los jóvenes afrocolombianos en la Institución 

Educativa Teófilo Roberto Potes mantienen una conexión profunda con su territorio, lo que se 

manifiesta en un fuerte orgullo por sus raíces y un deseo genuino de contribuir al bienestar de 

su comunidad. Esta conexión se traduce en una alta conciencia social y ambiental, donde los 

estudiantes se muestran comprometidos con la defensa de los derechos de sus comunidades. 

La implementación de la educación étnica en la institución ha sido fundamental para 

facilitar una comprensión de la cultura y la identidad afrocolombiana. Este enfoque educativo 

no solo ayuda a los estudiantes a desarrollar un sentido de orgullo y respeto por sus orígenes, 

sino que también promueve el respeto y la comprensión entre todos los estudiantes, 

independientemente de su trasfondo étnico. 

Es esencial que las escuelas reconozcan y respeten los saberes ancestrales de los jóvenes 

afrocolombianos. Este reconocimiento les permite entender mejor su historia y cultura, al 

tiempo que desarrollan habilidades prácticas que son cruciales para la vida diaria. Aunque aún 

persisten desafíos para garantizar que los afrocolombianos disfruten de los mismos derechos y 

oportunidades que otros ciudadanos colombianos, el avance logrado a través de este programa 

de educación étnica representa un paso significativo hacia la igualdad. 

Se espera que la INETERPO fortalezca los procesos de educación étnica, y brinde a los 

jóvenes afrocolombianos y a otros grupos étnicos la oportunidad de aprender sobre su identidad 

y cultura en el contexto de la diversidad colombiana. Este énfasis en la etnoeducación subraya 



15 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

su importancia en la configuración de la identidad territorial y cultural de los jóvenes 

afrocolombianos, contribuyendo a la construcción de una sociedad más inclusiva y equitativa. 

La etnoeducación, como enfoque pedagógico, no solo enriquece el aprendizaje de los 

estudiantes, sino que también actúa como un vehículo para la reivindicación de sus derechos y 

la valorización de su cultura. A través de la integración de saberes ancestrales y la promoción 

de la diversidad cultural, se fomenta un sentido de pertenencia y orgullo que es vital para el 

desarrollo personal y comunitario. 

En conclusión, la etnoeducación se posiciona como una herramienta clave en la 

formación de identidades culturales y territoriales, lo que permite a los jóvenes 

afrocolombianos no solo reconocer su pasado, sino también proyectarse hacia un futuro donde 

su voz y su cultura sean valoradas y respetadas en la sociedad colombiana. La Institución 

Educativa Teófilo Roberto Potes tiene la oportunidad de liderar en este ámbito,  

 

 

  



16 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

Referencias 

Arias Gómez, D. H. (2014). Identificación con lo noción propia de jóvenes universitarios, 

maestros en formación. Imaginarios sociales de nación y escuela. [Tesis de doctorado]. 

Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá. http://hdl.handle.net/20.500.12209/99 

Colanzi, I. (2011). Fundamentos epistemológicos e históricos de la técnica narrativa en 

investigación. III Congreso Internacional de Investigación y Práctica Profesional en 

Psicología XVIII Jornadas de Investigación Séptimo Encuentro de Investigadores en 

Psicología del MERCOSUR. Actas. Facultad de Psicología, Universidad de Buenos 

Aires, Buenos Aires. https://www.aacademica.org/000-052/106 

Fernández, E. (2012). Identidad y personalidad: o como sabemos que somos diferentes de los 

demás. Revista Digital de Medicina Psicosomática y Psicoterapia, 2(4), 1-18.  

https://www.psicociencias.org/pdf_noticias/Identidad_y_personalidad.pdf 

Garcés Carabalí, D. (2011). Campañas de resistencia y necesidad de formación para la 

ddgobernabilidad y el etnodesarrollo en territorios ancestrales de comunidades negras/ 

afrocolombianas. Pedagogía y Saberes, (34), 77-84. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=614064881006 

García Rincón. J. E. (2015). Insumisión epistémica y pensamiento educativo afrocolombiano 

Siglo XX. Por ahí saca la cuenta…. [Tesis de doctorado]. Universidad de Nariño, 

Colombia. http://sired.udenar.edu.co/id/eprint/1016 

González Muñoz, J. (2011). La oralidad: tradición ancestral para preservación de la memoria 

colectiva. Ars historica (4), 46. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7576030 

Lalli, M. (1992). Urban-related identity: Theory, measurement, and empirical findings. 

Journal of Environmental Psychology, 12(4), 285–303. https://doi.org/10.1016/S0272-

4944(05)80078-7 

Landín Miranda, M. R. & Sánchez Trejo, S. I. (2019). El método biográfico-narrativo. Una 

Herramienta para la investigación educativa. Educación, 28(54), 227-242 

http://dx.doi.org/10.18800/educacion.201901.011 

Páramo, P. (2008). La construcción psicosocial de la identidad y del self. Revista 

latinoamericana de psicología, 40(3), 539-550. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-

05342008000300011&lng=en&nrm=iso&tlng=es 

http://hdl.handle.net/20.500.12209/99
https://www.aacademica.org/000-052/106
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=614064881006
http://sired.udenar.edu.co/id/eprint/1016
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7576030
https://doi.org/10.1016/S0272-4944(05)80078-7
https://doi.org/10.1016/S0272-4944(05)80078-7
http://dx.doi.org/10.18800/educacion.201901.011
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-05342008000300011&lng=en&nrm=iso&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-05342008000300011&lng=en&nrm=iso&tlng=es


17 
 

ETNOEDUCACIÓN Y SABERES ANCESTRALES 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

Porta, L. G. & Flores, G. N. (2017) Narratividad e interpretación: nexos entre la investigación 

narrativa y la hermenéutica. Revista Brasileira de Pesquisa (auto)biográfica, 2(6), 683-

697. https://doi.org/10.31892/rbpab2525-426X.2017.v2.n6.p683-697 

Proshansky, H. M. (1978). The city and self-identity. Environment and Behavior, 10(2), 147–

169. https://doi.org/10.1177/0013916578102002 

Ricoeur, P. (1996). Sí mismo como otro. Siglo XXI.   

Ricoeur, P. (2006). Tiempo y narración. vol 3. Siglo XXI. 

Suárez, H. (2017). Cartografía social. Fundación Universitaria del Área Andina. 

https://digitk.areandina.edu.co/handle/areandina/1453 

Valera, S. & Pol, E. (1994). El concepto de identidad social urbana: una aproximación entre la 

psicología Social y la Psicología Ambiental. Anuario de Psicología. 62, 5-24. 

https://diposit.ub.edu/dspace/bitstream/2445/98831/1/106046.pdf 

Zapata Olivella, M, (1987). Nuestra voz: aportes del habla popular latinoamericana al idioma 

español. Ecoe. 

 

  

https://doi.org/10.31892/rbpab2525-426X.2017.v2.n6.p683-697
https://doi.org/10.1177/0013916578102002
https://digitk.areandina.edu.co/handle/areandina/1453
https://diposit.ub.edu/dspace/bitstream/2445/98831/1/106046.pdf


18 
PINEDA OLAYA 

 
 

 
 

Interacciones. Revista de la Facultad de Ciencias de la Educación y de la Comunicación Social. 
Universidad del Salvador. Argentina- núm. 4, pp. 1-18 

  

Figuras 

 

Figura 1.  

Cartografía social del territorio 

 

Fuente: Estudiantes de 10.°. 

 

 

 

 


